

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### Über dieses Buch

Dies ist ein digitales Exemplar eines Buches, das seit Generationen in den Regalen der Bibliotheken aufbewahrt wurde, bevor es von Google im Rahmen eines Projekts, mit dem die Bücher dieser Welt online verfügbar gemacht werden sollen, sorgfältig gescannt wurde.

Das Buch hat das Urheberrecht überdauert und kann nun öffentlich zugänglich gemacht werden. Ein öffentlich zugängliches Buch ist ein Buch, das niemals Urheberrechten unterlag oder bei dem die Schutzfrist des Urheberrechts abgelaufen ist. Ob ein Buch öffentlich zugänglich ist, kann von Land zu Land unterschiedlich sein. Öffentlich zugängliche Bücher sind unser Tor zur Vergangenheit und stellen ein geschichtliches, kulturelles und wissenschaftliches Vermögen dar, das häufig nur schwierig zu entdecken ist.

Gebrauchsspuren, Anmerkungen und andere Randbemerkungen, die im Originalband enthalten sind, finden sich auch in dieser Datei – eine Erinnerung an die lange Reise, die das Buch vom Verleger zu einer Bibliothek und weiter zu Ihnen hinter sich gebracht hat.

### Nutzungsrichtlinien

Google ist stolz, mit Bibliotheken in partnerschaftlicher Zusammenarbeit öffentlich zugängliches Material zu digitalisieren und einer breiten Masse zugänglich zu machen. Öffentlich zugängliche Bücher gehören der Öffentlichkeit, und wir sind nur ihre Hüter. Nichtsdestotrotz ist diese Arbeit kostspielig. Um diese Ressource weiterhin zur Verfügung stellen zu können, haben wir Schritte unternommen, um den Missbrauch durch kommerzielle Parteien zu verhindern. Dazu gehören technische Einschränkungen für automatisierte Abfragen.

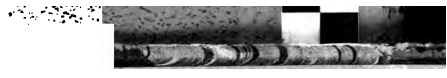
Wir bitten Sie um Einhaltung folgender Richtlinien:

- + *Nutzung der Dateien zu nichtkommerziellen Zwecken* Wir haben Google Buchsuche für Endanwender konzipiert und möchten, dass Sie diese Dateien nur für persönliche, nichtkommerzielle Zwecke verwenden.
- + *Keine automatisierten Abfragen* Senden Sie keine automatisierten Abfragen irgendwelcher Art an das Google-System. Wenn Sie Recherchen über maschinelle Übersetzung, optische Zeichenerkennung oder andere Bereiche durchführen, in denen der Zugang zu Text in großen Mengen nützlich ist, wenden Sie sich bitte an uns. Wir fördern die Nutzung des öffentlich zugänglichen Materials für diese Zwecke und können Ihnen unter Umständen helfen.
- + Beibehaltung von Google-Markenelementen Das "Wasserzeichen" von Google, das Sie in jeder Datei finden, ist wichtig zur Information über dieses Projekt und hilft den Anwendern weiteres Material über Google Buchsuche zu finden. Bitte entfernen Sie das Wasserzeichen nicht.
- + Bewegen Sie sich innerhalb der Legalität Unabhängig von Ihrem Verwendungszweck müssen Sie sich Ihrer Verantwortung bewusst sein, sicherzustellen, dass Ihre Nutzung legal ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass ein Buch, das nach unserem Dafürhalten für Nutzer in den USA öffentlich zugänglich ist, auch für Nutzer in anderen Ländern öffentlich zugänglich ist. Ob ein Buch noch dem Urheberrecht unterliegt, ist von Land zu Land verschieden. Wir können keine Beratung leisten, ob eine bestimmte Nutzung eines bestimmten Buches gesetzlich zulässig ist. Gehen Sie nicht davon aus, dass das Erscheinen eines Buchs in Google Buchsuche bedeutet, dass es in jeder Form und überall auf der Welt verwendet werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

## Über Google Buchsuche

Das Ziel von Google besteht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nutzbar und zugänglich zu machen. Google Buchsuche hilft Lesern dabei, die Bücher dieser Welt zu entdecken, und unterstützt Autoren und Verleger dabei, neue Zielgruppen zu erreichen. Den gesamten Buchtext können Sie im Internet unter http://books.google.com/durchsuchen.







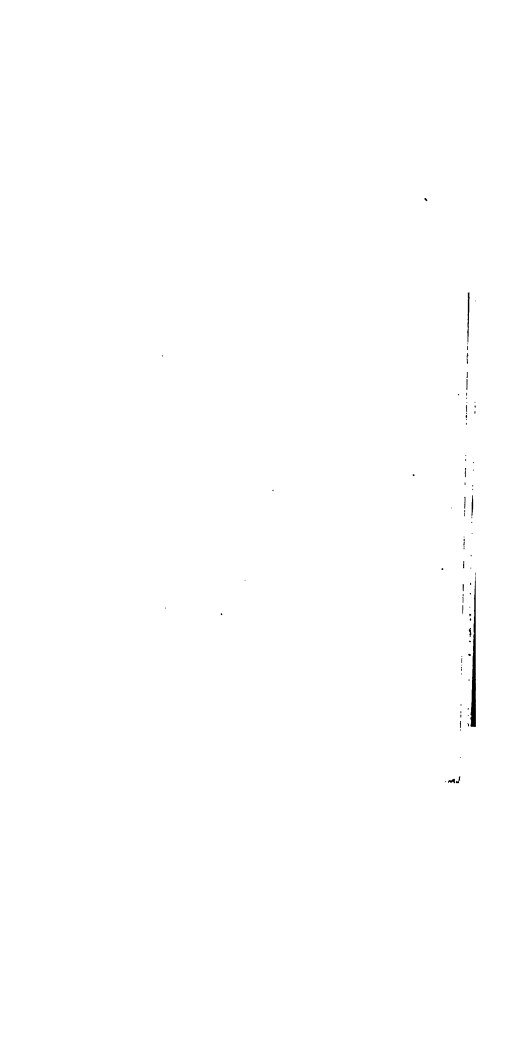


•

.

| *. |  |  |   |
|----|--|--|---|
| :  |  |  |   |
| 1  |  |  |   |
|    |  |  |   |
|    |  |  | ٠ |
|    |  |  |   |
|    |  |  |   |
|    |  |  |   |
|    |  |  |   |







# **HERMES**

# ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

**HERAUSGEGEBEN** 

VON

GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

FÜNFUNDDREISSIGSTER BAND

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1900



# INHALT.

|                                                                     | eite       |
|---------------------------------------------------------------------|------------|
| -                                                                   | 26         |
|                                                                     | 54         |
| •                                                                   | 73         |
|                                                                     | 32         |
|                                                                     | 85         |
| ·                                                                   | 96         |
|                                                                     | 205        |
|                                                                     | 02         |
|                                                                     | 67         |
| J. KROMAYER, vergleichende Studien zur Geschichte des griechischen  |            |
|                                                                     | 16         |
| C. F. LEHMANN, Weiteres zu Aristoteles 'Aθηναίων πολιτεία Χ         | 36         |
|                                                                     | 137        |
| ägyptische Legionare                                                | 43         |
| P. NATORP, Platos Phaedrus                                          | 85         |
| B. NIESE, Beiträge zur Geschichte und Chronologie des Hellenismus . | <b>5</b> 3 |
| Kritik der beiden Makkabäerbücher nebst Beiträgen zur Ge-           |            |
| schichte der makkabäischen Erhebung 268.                            | 53         |
| R. REITZENSTEIN, die Hochzeit des Peleus und der Thetis             | <b>73</b>  |
|                                                                     | <b>602</b> |
| C. ROBERT, die Ordnung der olympischen Spiele und die Sieger der    |            |
| 75.—83. Olympiade. (Nebst einer Beilage) 1                          | 41         |
| archāologische Nachlese                                             | 350        |
| G. SCHULTZ, Beiträge zur Theorie der antiken Metrik                 | 808        |
| E. SCHWARTZ, Kallisthenes Hellenika                                 | 106        |
|                                                                     | 327        |
|                                                                     | 131        |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                               | 349        |
|                                                                     | 1          |
| Lesefrüchte                                                         | 33         |
|                                                                     |            |
| MISCELLEN.                                                          |            |
| H. von ARNIM, Berichtigung                                          | 130        |
| F BECHTEL, θακαθαλπάς                                               | 348        |

| 1 | v | INHALT |
|---|---|--------|
|   |   |        |

|                                                         |      |   |    |    | Seite |
|---------------------------------------------------------|------|---|----|----|-------|
| F. BLASS, Verse von Komikern bei Clemens Alexandrinus   |      |   |    |    | 340   |
| die Punkte zur Bezeichnung des metrischen Ictus         | 3.   |   |    |    | 342   |
| M. CONRAT, Hieronymus und die Collatio legum Mosaicarun | n el | R | om | a- |       |
| norum                                                   |      |   |    |    | 344   |
| W. FRANTZ, ein Fragment des Komikers Philippides        |      |   |    |    | 671   |
| F. HILLER von GAERTRINGEN, Dionysosinschrift aus Naxo   | 8    |   |    |    | 339   |
| M. LEHNERDT, zur Ueberlieferung des Tacitus             |      |   |    |    | 530   |
| TH. MOMMSEN, Berichtigung                               |      |   |    |    | 532   |
| A. STEIN, das Todesjahr des Gardepräsecten Perennis     |      |   |    |    |       |
| A. WILHELM, vérros                                      |      |   |    |    | 669   |
| REGISTER                                                |      |   |    |    | 672   |

## VERZEICHNISS DER MITARBEITER

und ihrer Artikel in Band XXVI - XXXV.1)

E. Albrecht in Berlin M. Cohn in Amsterdam C. Aldenhoven in Köln
H. von Arnim in Wien 26, 366 27,
118 28, 65 150 34, 363 35, 130
B. Arnold in München H. Collitz in Philadelphia J. Conington (†) C. Conract in Greisenberg i. Pom. M. Conrat in Amsterdam 35, 344 A. Cosattini in Pavis 29, 1 E. Assmann in Berlin 31, 174 O. Crusius in Heidelberg
O. Cuntz in Graz 29, 586 Cl. Baeumker in Bonn A. von Bamberg in Gotha C. Bardt in Berlin 29, 451 32, 264 L. D. Barnett in Cambridge 33, 638 C. Curtius in Lübeck E. Curtius (†) L. Cwikliński in Lemberg F. Becher (†) F. Bechtel in Halle a. S. 31, 318 84, H. Degenkolb in Leipzig
H. Deissmann in Heidelberg 33, 344 395 480 35, 326 348 A. Behr in Köln 26, 315 30, 447 H. Delbrück in Berlin n. Deloruck in Berlin H. Dessau in Berlin 27, 561 28, 156 29, 393 34, 81 35, 332 D. Petlefsen in Glückstadt 32, 191 321 Ch. Belger in Berlin
J. Beloch in Rom 28, 481 630 29,
604 32, 667 35, 254 Th. Bergk (†) 35, 585 55, 585 H. Diels in Berlin 26, 243 478 28, 407 31, 339 38, 334 35, 196 W. Dittenberger in Halle a. S. 26, 472 474 28, 472 31, 271 320 643 32, 1 161 33, 324 E. Dopp in Rostock R. Bergmann (†) R. Bergmanu (T)
J. Bernays (†)
J. Bernays (†)
E. Bethe in Basel 26, 593 28, 474
522 33, 313
f. Blass in Halle a. S. 29, 633 30, 314
465 32, 149 33, 179 654 34, 312
35, 340 342

Bluemar in Zürich 29, 294 W. Dörpfeld in Athen
A. B. Drachmann in Kopenhagen 30, H. Biuemner in Zürich 29, 294 U. Ph. Boissevain in Groningen 26, 440 475 J. Draheim in Berlin F. Boll in Munchen 34, 643 J. G. Droysen (†)
H. Droysen in Berlin
F. Duemmler (†) 27, 260 28, 468
A. Eberhard in Wesel
R. Ellis in Oxford J. Bolte in Berlin H. Bonitz (†) M. Bonnet in Montpellier C. de Boor in Breslau 34, 298 480 E. von Borries in Strassburg i. E. 27, 170 K. Boysen in Königsberg i. Pr. A. Brand in Potsdam A. Erman in Berlin 28, 479 E. Eyssenhardt in Hamburg E. Fabricius in Freiburg i. B. 35, 205 G. Faltin (†) 20, 71 632 C. G. Brandis in Berlin 31, 161 32, 509 J. Brandis (†) Th. Braune in Berlin
A. Breysig in Berlin
K. Bürger in Blankenburg a. H. 27,
36 345 359 F. Fischer in Berlin H. Flach (†) R. Förster in Breslau M. Fränkel in Berlin S. Fraenkel in Breslau 38, 335 H. Buermann in Berlin C. M. Francken in Groningen Fr. Burger in Hof 26, 463 G. Busolt in Göttingen 28, 312 71 336 661 34, 280 35, 573 A. Busse in Berlin 28, 252 W. Frantz in Strassburg i. Els. 35, 671 J. Freudenberg (†) J. Freudenthal in Breslau J. Friedlaender (†)
J. Friedlaender (†)
H. von Fritze in Berlin 32, 235
R. Fuchs in Dresden 29, 171 33, 342
A. Funck in Sondershausen 28, 158
29, 159 J. Bywater in Oxford M. Cantor in Heidelberg A. Ceriani in Mailand H. Christensen in Hamburg

L. Cohn in Breslau 32, 107

<sup>1)</sup> Für die früheren Beiträge vgl. Generalregister zu Hermes, Zeitschrift für classische Philologie, Band I—XXV, bearbeitet von M. Well-mann, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung 1893. (Preis: Mk. 7.)

C. Galland in Strassburg i. E. V. Gardthausen in Leipzig
J. Geffcken in Hamburg 26, 33 567
27, 381 A. Gemoll in Striegau W. Gemoll in Liegnitz H. Genthe (†) K. E. Georges (†) C. E. Geppert (†) A. Gercke in Greifswald 28, 135 29, 373 32, 341 J. Gildemeister (†) H. Giske in Lübeck Th. Gleiniger in Berlin
Th. Gomperz in Wien 31, 469
O. Gradenwitz in Königsberg i.Pr. 28,321
H. Graeven in Rom 30, 289 471 O. Gruppe in Berlin F. Gustafsson in Helsingfors A. Haebler (†) W. Gardner Hale in Chicago 84, 133 H. Haupt in Giessen M. Haupt (†) F. Haverfield in Oxford E. Hedicke in Freienwalde a. O. R. Heinze in Berlin 33, 432 34, 494 W. Helbig in Rom 32, 86 R. Helm in Berlin 29, 161 C. Henning in Rio Janeiro W. Henzen (†) W. Heraeus in Offenbach a. M. 34, 161 L. Herbst (†) R. Hercher (†) F. K. Hertlein (†) M. Hertz (†) H. van Herwerden in Utrecht R. Herzog in Tübingen 29, 625 30, 154 H. Heydemann (†) G. Heylbut in Hamburg Th. Heyse (†) Edw. Lee Hicks in Oxford Edw. Lee files in Galois
E. Hiller (†)
F. Hiller v. Gaertringen in Berlin 28, 469
29, 16 32, 320 35, 339
G. Hinrichs (†)
G. Hirschfeld (†)
O. Hirschfeld in Berlin 26, 150 R. Hirzel in Jena

A. Höck in Rendsburg 26, 76 453 30,

H. Hollander in Osnabrück 26, 170 636 L. Holzapfel in Giessen 28, 435 K. Hude in Kopenhagen 27, 152 E. Hübner in Berlin

C. Hofstede de Groot in Leiden A. Holder in Karlsruhe

347 33, 626 A. Hofmeister in Rostock

Ch. Hülsen in Rom

G. Jacob (†)
V. Jagić in Wien
Ph. Jaffé (†)
A. Jahn (†) 34, 315
O. Jahn (†)
E. Janzon in Godenburg 27, 315
V. Jernstedt in St. Petersburg
H. Joachim in Hamburg 30, 39
F. Jonas in Berlin
A. Jordan in Lempo A. Jordan in Lemgo H. Jordan (†) O. Kaehler in Weimar H. Kaestner in Regensburg 31, 578 32, 160
G. Kaibel in Göttingen 26, 580 27, 249 28, 40 29, 82 30, 71 148 429 31, 264 34, 107 319 35, 202 567 K. Kalbfleisch in Rostock 30, 631 Br. Keil in Strassburg i. E. 26, 128 29, 32 249 320 321 30, 199 473 31, 472 508 32, 399 496 497 34, 183 479 H. Keil (†)
O. Kern in Rostock
H. Kettner (†) **32**, 160 H. Kettner (†) M. Kiderlin (†) H. Kiepert (†) A. Kiessling (†) 26, 634 B. Kindt in Greifswald 26, 317 A. Kirchhoff in Berlin Joh. E. Kirchner in Berlin 28, 139 31, 254 H. v. Kleist in Leer P. Klimek in Breslau P. Klimek in Steeling 29, 472 627
R. Knaack in Stettin 29, 472 627
F. Knickenberg in Bonn 27, 144
Th. Kock in Weimar Th. Kock in Weimar

A. Köhler in Nürnberg

U. Köhler in Berlin 26, 43 148 27, 68

29, 156 158 30, 629 31, 137

W. Kolbe in Gutschdorf 34, 380

A. Kopp in Königsberg i. P.

C. Kramer (4) G. Kramer (†) A. Krause (†)
A. Krause (†)
Fr. Krebs (†) 30, 144
P. Kretschmer in Wien 26, 118 r. Aretschmer in Wien 26, 118
W. Kroll in Greifswald 26, 316 29, 517 30, 462
J. Kromayer in Strassburg i. E. 29, 556 31, 1 70 38, 1 34, 1 35, 216
P. Krüger in Bonn
K. Krumbacher in München K. Krumbacher in München H. Kunibacher in Muchen J. W. Kubitschek in Wien B. Kübler in Berlin 26, 479 H. Kühlewein in Kiel 27, 301 R. Kunze in Zittau 34, 345

S. P. Lampros in Athen E. Lattes in Mailand 31, 465

C. A. Lehmann (†)

O. Lehmann in Dresden M. Lehnerdt in Königsberg i. Pr. 33, 499 35, 530 F. Leo in Göttingen 27, 308 R. Lepsius (†) K. Lincke in Jena S. Linde in Lund A. Luchs in Erlangen
A. Ludwich in Königsberg i. Pr. O. Lüders in Athen W. Luthe in Bonn E. Maass in Marburg 26, 178 31, 375 M. Manitius in Oberlössnitz bei Dresden 27, 318
H. Matzat in Weilburg
M. Mayer in Bari 27, 461 R. Meister in Leipzig 26, 319 480 E. Meyer in Halle a. S. 27, 363 29, 478 30, 1 241 33, 643 648 652 P. Meyer in Berlin 32, 210 482 33, 262 W. Meyer in Göttingen A. Michaelis in Strassburg i. E. L. Mitteis in Leipzig 30, 564 32, 629 34, 88 Th. Mommsen in Berlin 26, 145 27, 79 28, 33 599 29, 468 618 30, 90 321 456 32, 454 538 660 88, 160 665 34, 145 151 35, 437 443 532 C. von Morawski in Krakau J. H. Mordtmann in Saloniki K. Müllenhoff (†) A. Müller (†) B. Müller (†) C. F. W. Müller in Breslau 34, 321 G. H. Müller in Saargemünd 26, 159 H. F. Müller in Blankenburg a. H. H. I. Müller in Berlin O. Mäller in Berlin O. Muller in Berlin

72, 469 34, 641

P. Natorp in Marburg 35, 385

A. Nauck (†)

R. Neubauer in Berlin K. J. Neumann in Strassburg i. E. 31, 519 32, 313 475 519 32, 313 475
M. Niemeyer in Potsdam
B. Niese in Marburg 26, 1 28, 194
31, 481 34, 520 35, 53 268 453
A. Nikitzky in Odessa 28, 619
H. Nissen in Bonn
F. Noack in Jena 27, 407 452 28, 146
Th. Nöldeke in Strassburg i. E. 29, 155
H. Nahl in Berlin

H. Nohl in Berlin

E. Norden in Breslau 27, 606 28, 360 501 29, 290 313 F. Novati in Mailand

C. F. Lehmann in Berlin 27, 530 35, | J. Oeri in Basel 34, 640 J. Olshausen (†) Th. v. Oppolzer (†)
A. Otto in Breslau
H. Pack in Dortmund H. Pack in Dortmund
G. Parthey (†)
J. Partsch in Breslau
C. Pascal in Rom 30, 548
W. Passow in Hirschberg
H. Peter in Meissen
E. Peteraen in Rom
E. Piccolomini in Rom 27, 1
R. Pischel in Halle a. S. 28, 465
F. Pichlmayr in München 26, 635 38, 653 653 M. Pohlenz in Berlin 31, 321 H. I. Polak in Rotterdam H. Pomptow in Eberswalde 33, 329 E. Preuner in Athen 29, 530 M. Pulch in Rinteln A. Rasmus in Brandenburg a. H. R. Rassow in Elberfeld A. Rehm in Ansbach 84, 251 Th. Reinach in Paris 84, 159 R. Reitzenstein in Strassburg i. E. 26, 308 28, 159 29, 231 619 31, 185 38, 87 35, 73 602
A. Reusch in Altkirch i. E.
A. Reuter in Marburg 28, 73 O. Richter in Berlin A. Riedenauer (†) A. Riese in Frankfurt a. M.
G. Robert in Halle a. S. 26, 480 29, 417 30, 135 149 156 31, 530 32, 421 33, 130 566 34, 645 35, 141 650 H. Röhl in Halberstadt E. Rohde (†) V. Rose in Berlin M. Rubensohn in Potsdam 26, 153 A. Rzach in Prag 38, 591 G. de Sanctis in Rom 29, 479 M. Schanz in Würzburg 29, 597 30, 401

G. Rosenthal in Berlin 32, 317 O. Rossbach in Königsberg i. Pr. M. Rothstein in Berlin A. Schaube in Brieg Th. Schiche in Berlin H. Schiller in Leipzig F. Schmidt in Jever J. H. Schmidt in Hagen i. W. Joh, Schmidt (†)
L. Schmidt in Dresden 34, 155
W. Schmitz (†)
R. Schöll (†) A. Schone in Kiel R. Schone in Berlin H. Schrader in Hamburg 29, 25

C. Trieber in Frankfurt a. M. 27, 210
321 29, 124
G. Türk in Breslau 31, 647 Th. Schreiber in Leipzig O. Schroeder in Berlin R. Schubert in Königsberg i. Pr. A. Schulten in Göttingen 29, 204 481 G. F. Umpfenbach (†)
G. F. Umpfenbach (†)
G. F. Unger in Würzburg
J. Vahlen in Berlin 26, 161 351 28, 354 30,25 361 385 38,245 35,131
I. S. van Veen in Arnheim
P. Viereck in Berlin 27, 516 654 30, A. Schulten in Göttingen 29, 204 481 32, 273 523 33, 534 G. Schultz in Steglitz 35, 308 W. Schulz in Berlin K. P. Schulze in Berlin 33, 511 W. Schulze in Göttingen 28, 19 L. Schwabe in Tübingen E. Schwartz in Strassburg i. E. 32, 493 554 38, 101 132 185 34, 427 481 35. 106 107 W. Vischer (†) I. van der Vliet in Utrecht 32, 79 H. Voretzsch in Berlin C. Wachsmuth in Leipzig
W. H. Waddington (†)
R. Wagner in Dresden 27, 131
S. J. Warren in Dordrecht 29, 476
S. Waszyński in Berlin 34, 553
I. Weber in Parleberg 35, 106 E. Schweder in Kiel O. Seeck in Greisswald C. Sintenis (†) A. Skias in Athen F. Skutsch in Breslau 27, 317 29,517 31, 646 32, 92 W. Soltau in Zabern 26, 408 29, 611 629 631 30, 624 31, 155 J. Sommerbrodt in Breslau J. Weber in Perleberg
N. Wecklein in München N. Wecklein in munchen
R. Weil in Berlin
M. Wellmann in Stettin 26, 321 451
27, 389 649 654 30, 161 31, 221
33, 360 35, 349
P. Wendland in Charlottenburg 31, 435 G. Sorof in Kloster Rossleben 84, 568 F. Spiro in Rom 29, 143 E. Steffenhagen in Kiel A. Stein in Wien 32, 663 35, 528 H. Stein in Oldenburg 27, 159 33, 352 P. Stengel in Berlin 26, 157 160 27, 161 446 28, 489 29, 281 627 30, 339 31, 477 478 637 84, 469 642 35, 627 33, 175 34, 412 Wendling in Diedenhofen 28, 355 83, 175 5x, 3.2 E. Wendling in Diedenhofen 28, 355 G. Wentzel in Göttingen 30, 367 83, 275 K. Wernicke (†) 26, 51 32, 290 C. Weyman in München 29, 626 U. von Wilamowitz-Möllendorff in Berlin 26, 191 27, 648 29, 150 154 240 30, 177 32, 99 251 382 33, 119 492 513 34, 55 203 601 35, 1 533 35, 627 K. Strecker in Dortmund 26, 262 H. E. W. Strootman in Sneek 30, 355 W. Studemund (†) Fr. Studniczka in Leipzig 28, 1 U. Wilcken in Breslau 27, 287 464 28, 154 161 230 29, 436 30, 151 481 619 32, 478

A. Wilhelm in Athen 32, 317 35, 669

H. Willrich in Göttingen 33, 657 34, 174 231 306 E. Stutzer in Görlitz E. Stutzer in Görlitz
F. Susemih in Greifswald
L. von Sybel in Marburg
H. Swoboda in Prag 28, 536
E. Szanto in Wien 27, 312
Th. Thalheim in Breslau 29, 458
G. Thiele i. Marburg 27, 11 30, 124
32, 68
Ph. Thielmann in Fürth
E. Thomas in Berlin 27, 22 28, 277
31, 457 32, 60
P. Thomas in Gent
M. Thommen in Basel von Winterseld in Berlin 30, 557 33, 168 506 667
H. Wirz in Zürich 32, 202 83, 109
G. Wissowa in Halle a. S. 26, 137 32, 311 E. Wölfflin in München 27, 652 R. Wuensch in Breslau 32, 42 K. Zacher in Breslau M. Thommen in Basel G. V. Thompson in New-Haven Conn. 30, 478
Ed. Thrämer in Strassburg i. E.
H. Ticdke in Berlin
J. Toepffer (†) 29, 463 30, 391 31, K. Zangemeister in Heidelberg E. Zeller in Stuttgart

E. Ziebarth in Hamburg 30, 57 32, 609
L. Ziebarth in Heidelberg 31, 19 278
J. Ziehen in Frankfurt a. M. 31, 313
32, 490 33, 340 341
H. Zimmer in Greifswald 29, 317
R. Zimmermann in Lübeck A. Torstrik (†) L. Traube in München 27, 158 33, 345 P. Trautwein in Berlin M. Treu in Potsdam H. Zurborg (†)

### ASIANISMUS UND ATTICISMUS.

Asianismus ist heut zu Tage ein vielgebrauchter Name1); manche identificiren den Begriff mit dem vagen der corrupta eloquentia aller Zeiten; manche verstehen darunter die gesammte kunstmässige Prosa der hellenistischen Zeit; andere halten sich mehr an den geographischen Sinn, lassen aber dasur den Asianismus der hellenistischen Zeit in der zweiten Sophistik, deren Centrum Asien ist, wiederaufleben; darin aber sind alle einig, dass Asianismus etwas sehr verwerfliches ist. In scharfem Gegensatze hierzu steht die geringe Zahl der antiken Zeugnisse, auf Grund deren der moderne Begriff sich gebildet hat; so bekannt sie sind, müssen sie doch von Neuem vorgeführt werden. Cicero kennt in den Büchern vom Redner den stilistischen Terminus noch nicht; er bemerkt nur, dass der gebildete Asiate die Feinheit der Aussprache, wie sie auch der ungebildete Athener von selbst besitze, niemals erreichen könne.2) Im Brutus (325) dagegen charakterisirt er gar

<sup>1)</sup> Es wird jeder jetzt zunächst nach Nordens schönem Buche greifen, wo die hellenistische Zeit kurzweg I 126 ff. als "Entartung der griechischen Prosa, Demetrios und die asianische Beredtsamkeit' behandelt ist. Die zweite Sophistik wird dann I 353 ff. behandelt. Nordens Versuch, einen Widerspruch zwischen Rohdes und Kaibels Aufsätzen (Rhein. Mus. 41 gegen Herm. 20) zu leugnen, läuft Rohdes Intention zuwider und kann nur so weit gebilligt werden, als zwei so kenntniss- und urtheilsvolle Beurtheiler sachlich sich sehr viel näher stehen, als es ihnen selber scheint. Dass ich gegen Norden vielfach ex- und implicite polemisire, geschieht natürlich nur, weil sein Buch so schön ist.

<sup>2)</sup> De orat. 3, 43 Athenis iam diu doctrina ipsorum Atheniensium interiit, domicitium tantum in illa urbe remanet studiorum, quibus vacant cives, peregrini fruuntur, capti quodam modo nomine urbis et auctoritate. tamen eruditissimos homines Asiaticos quivis Atheniensis indoctus non verbis sed sono vocis nec tam bene quam suaviter loquendo facile superabit. Das ist der Zustand Athens, den Cicero kannte, nach der sullanischen Katastrophe; Crassus hatte es noch anders gesehen, und das Volk war erst durch die Verarmung der Bildung entfremdet, vgl. Philodem rhet. Il 217 Sudh. (aus Hermes XXXV.

zwei Arten der asiatischen Beredtsamkeit, (genus Asiaticae dictionis). als er über Hortensius, eine gesallene Grösse, sein Urtheil abgeben soll. Die eine jagt nach eleganten Pointen, für sie ist Beleg ausser Menekles und Xenokles von Alabanda (die er schon de orat. II 93 hatte loben lassen) der Sikeliote Timaios; die andere Art, ausgezeichnet durch hastigen Redefluss und den Schmuck künstlich gebildeter Wörter (facta, d. i. πεποιημένα), lässt er in seiner Gegenwart regieren und nennt dafür als Muster Aischines von Knidos und Aischylos von Milet. Er verwirft diesen Stil nicht, aber man merkt, was an ihm fehlerhaft ist, wenn man den Bericht über seinen eigenen Studiengang kurz vorher vergleicht (315). Auch er hat jenen Aischylos gehört, daneben einen Menippos von Stratonikeia, also einen Karer, der aber als Attiker gelten soll, si nihil habere ineptiarum Atticorum est; dann lobt er die strenge Zucht des Rhodiers Molon, der ihm die jugendliche Ueberschwenglichkeit abgewöhnt hätte. Es ist also nur ein Uebermaass, was er tadelt, und er leugnet, dass alle Asiaten daran krankten. Heftiger Tadel kommt erst im Orator heraus (24), da haben Phrygien Karien Mysien ein opimum et quasi adipatae dictionis genus erfunden, von dem die Rhodier nie etwas haben wissen wollen, geschweige die Athener. Aber diese haben selbst verschiedene gleichberechtigte Arten ausgebildet, wie er gegen seine eigenen Gegner, die radicalen Atticisten, sosort hervorhebt. Er tadelt weiterhin die zu musicalischen Clauseln jener Phryger und Karer (57), und unterscheidet an den Asiatici maxime numero servientes (230, 231) drei Fehler, das Einfügen gleichgiltiger Wörter um den Rhythmus zu füllen,¹) die von Hegesias hergeleitete Zerhackung der Rede in lauter versähnliche κόμματα,2) und die Monotonie der-

Diogenes von Babylon). Wir dürfen also dieses ganze Urtheil nicht von Cicero auf seine griechische Vorlage übertragen. Um so bemerkenswerther ist, dass er an den Asiaten keine unattischen Wörter zu tadeln weiss.

<sup>1)</sup> Dies gilt hier nur einzelnen Flickwörtern; den Vorwurf erinnere ich mich nicht bei den Griechen gelesen zu haben, denn die seinen Anmerkungen über παραπληρωματικοί σύνδεσμοι bei Demetrios 55 zielen ganz wo anders hin. Analog ist vielmehr in der periodisirten Rede die Einfügung überflüssiger Glieder, die Dionysios Demosth. 19 in belehrender Weise an Isokrates rügt. Die im Bilde ähnliche Stelle π. ύψους 10 (S. 23, 4 Vahlen) hat anderen Inhalt.

<sup>2)</sup> Infringendis concidendisque numeris in quoddam genus abiectum uncidunt (ver)siculorum simillimum, heisst es von dem Fehler des Hegesias; weiter unten nec minutos numeros sequens concidat delumbetque sententias.

selben immer wiederholten Clausel, an der das Brüderpaar von Alabanda kranke. Aber diese erhalten daneben doch ein warmes Lob, und dem Hegesias, an dem er hier auch die sententiae getadelt hat (226), während er die Asiaten immer nur bei der dictio erwähnt, war im Brutus trotz dem Tadel des μειρακιώδες seiner χόμματα, zugestanden, dass er die concinnitas erreichte. So hat Cicero sich niemals zu einer runden Verurtheilung der Asianer herbeigelassen. Selbst in der Vorrede zu seiner Uebersetzung der Kranzreden, wo er principiell nur einen Stil gelten lassen will, um die Attiker auf ihrem eigenen Boden zu schlagen, stellt er neben dieses demosthenische Ideal einerseits die Gesundheit derer qui aut Attici numerantur aut dicunt Attice, andererseits die quorum vitiosa abundantia est, quales Asia multos tulit (8), er kannte also sowohl attisch, d. i. classisch, schreibende, die nicht aus Athen waren, wie auch Asianer, die nicht den Vorwurf der Ueberfülle verdienten. Es ist deutlich, dass er im Jahre 55 die asiatischen Redner nur als geographischen Begriff kannte, dass ihm dann von atticistischer Polemik die stilistische Bedeutung des Terminus nahe gebracht ward, er aber nun mit der geographischen Beschränkung nichts anfangen kann, denn er kennt Asiaten, die nicht asianisch sind, und er muss einen Sikelioten, den er nie aufgegeben hat als Musterschriftsteller zu betrachten, mit als Typus des Asianismus nennen,

Da ist das letzte ganz klar: wenn man lauter κομμάτια φυθμικά bildet, so werden die Sätze zerhackt und haben keine κολα mehr. Danach versteht man das erste, φυθμοί κατακεκλασμένοι και κατακεκομμένοι ergeben eine elende Composition, denn sie ist ganz ähnlich - wem? Das könnte eine Gattung Verse sein, freilich nicht Dithyramben, die nicht aus κόμματα bestehen, sondern etwa Kinaeden, zumal es sich um den Ithyphallicus mit in erster Linie handelt; aber Hegesias hat nicht nur eine Sorte Clauseln. Also ist sein Fehler, dass er so kurze rhythmische Glieder baut, dass die ganze Rede aus Verstheilchen besteht; also hat Jahn mit der Erganzung (ver)siculorum Recht. Dasselbe ergiebt sich auch so: Cicero fordert, man solle claudere numeris sententias (229), aber der numerus soll sein non modo non poetice vinctus, verum etiam fugiens illum eique omnium dissimillimos (227): schon der Anklang sollte zeigen, wem das genus abiectum simillimum sei. Es ist aber auch thatsachlich der Fehler, den Cicero rügt, dass die Rede #4μετρος, nicht Ενουθμος wird, wenn sie aus lauter κόμματα ουθμικά besteht. Selbstverständlich muss man wie in der philosophischen, so in der rhetorischen Terminologie bei den Lateinern retrovertiren, um scharf zu verstehen. Ich habe diese Anmerkung schreiben müssen, weil Immisch Rhein. Mus. 48, 546 und Norden I 147 mir schlechthin Unbegreifliches darüber gesagt haben.

ļ

oder vielmehr eines Asianismus, denn er unterscheidet mehrere Arten: so wenig präcis dünkt ihn der Begriff, obwohl er gar nicht der ganzen Beredtsamkeit, sondern nur der dictio, der φράσις gilt; von dem Wortschatze ist nur insofern die Rede, als die χύρια ονόματα den πεποιημένα gegenüber stehn, nicht die Αττικά den Ελληνικά oder σόλοικα. Die Stelle des Orator reproducirt getreu die remden Vorwürfe, Schwulst und Ueberladung an jeglichem Schmucke der Rede, vornehmlich auch in ihrer dadurch monoton werdenden Rhythmisirung. Das schien auch ihm ein Fehler, und er liess sich gern gefallen, dass er auf die Unbildung von Karern und Phrygern zurückginge; er selber kannte die Unbildung und Geschmacklosigkeit seiner Landsleute genug, die sich daher mit dem Schwulste des Hortensius befreundet hatten, bis er auf Grund seiner tiefen Griechenbildung ihnen besseres zeigte. Aber er merkte auch, dass er den atticistischen Pedanten die Asiaten nicht preisgeben durste, ohne selbst sowohl seine eigene Stellung wie das höhere Ideal seines Redners zu gesährden. Er ist doch auch der unvergleichlich sachverständigste Mann, den wir hören können, und wenn für ihn der Asianismus ein unklarer Begriff und die Verurtheilung der ganzen Richtung eine Ungerechtigkeit gewesen ist, so wird er schon Recht haben.

Vielleicht schon vor Cicero hat Santra gesagt, dass die Asiaten, als sie hellenisirt wurden und sich in der Rede versuchten, aus Unkenntniss der χύρια ὀνόματα auf Umschreibungen verfallen wären, die sich dann in ihrer Beredtsamkeit behauptet hätten. Quintilian citirt dies (XII 10, 16), wo er die antiqua divisio inter Atticos atque Asianos bespricht,¹) d. h. die ihm aus der Tradition bekannt, seiner Zeit aber bedeutungslos war. Santras rein grammatische Bemerkung ist interessant: die Periphrase ist ja wirklich für die χοινή im Gegensatze zu der alten Sprache charakteristisch, freilich nicht für Asien mehr als für Syrien und Aegypten. Von solchen Beobachtungen hat Cicero nichts gewusst; andererseits geht Santras Urtheil die Stilkritik nichts an.

Dionysios von Halikarnass ist selbst ein Karer oder wenigstens Asiate, so dass er den Namen meiden muss; aber er giebt in der

<sup>1)</sup> Er selbst fügt als Mittelding die Rhodier hinzu, deren Schule nach der bekannten Tradition Aischines gestiftet habe. Ihre Beurtheilung ist interessant, weil sie nicht aus Cicero stammt; sie sind lenibus stagnis similes: das stimmt dazu, dass der ältere Apollonios μαλακός hiess, Strab. 655.

Vorrede seines Werkes über die attischen Redner dieselbe Lehre, die dem Cicero im Orator vorlag. Nach Alexander wäre aus einigen asiatischen Spelunken die Astermuse hervorgekrochen, eine Phrygerin oder ein karisches Ungethüm, und hätte geherrscht, bis die in Rom centralisirte Macht dem Geschmacke der Welt den Befehl zur Umkehr und Einkehr gegeben hätte. Dionysios braucht nicht mehr zu kämpsen; der Sieg ist mittlerweile ersochten oder er darf es doch schon so darstellen. Er steht in seiner Verherrlichung des Demosthenes dem Cicero gar nicht so fern; aber er unterscheidet sich von ihm in der radicalen Verurtheilung der gesammten nachclassischen Prosa, wie er es namentlich in der Schrift über die Wortsugung ausspricht, so verschiedene Stilisten wie Duris und Polybios, Hieronymos und Hegesias in einen Topf wersend. Von ihm baben die Modernen die Anschauung, dass der Asianismus mit Hellenismus einerseits, mit corrupta eloquentia andererseits identisch wäre.

Noch im Kampse hat der Sikeliote Caecilius gestanden, als er sein Buch κατά Φρυγῶν schrieb, von dem der Titel, das einzige bekannte, die Tendenz offenbart; daneben stand ein Buch τίνε διαφέρει δ Άττικος ζηλος του Άσιανου. Wir kennen ihn auch als einseitigen Atticisten der Art, gegen die Cicero ficht, denn sein Ideal war Lysias, während er selbst Platon ganz verwarf. das passt für die Zeit des Streites, und es existirt keine Instanz dagegen, dass er diese Polemik vor Dionysios geführt und ganz wesentlich zu dem Siege beigetragen hat. Er hat auch zuerst, so viel wir wissen, ein Lexikon in dem atticistischen Sinne verfasst, dem Redner die echten Worte, die χυρίαι λέξεις zu liesern, damit die Rede wieder attisch wurde. Das mag er später versasst haben als Dionysios sein verlorenes Buch über die Wortwahl; dass der Asianismus nach dieser Seite sündigte, war schon dem Santra geläufig gewesen. Der zweisprachige Sikeliote und römische Bürger mochte sich den "Asianern" schon gesellschaftlich überlegen fühlen; der Bruch mit der Tradition ward ihm leichter, wenn er von Herkunft oder Glauben Jude war.

In der späteren Zeit des Augustus giebt es in Rom asianische Declamatoren, die uns Seneca unter diesem nun zuerst auftretenden Namen vorführt. Wie sich damals ja auch andere Attici nennen, unbeschadet ihrer gut asiatischen Herkunft. Die Asiani scheinen allerdings auch der Abstammung nach Asiaten, und wenn einer,

als ihm der Kaiser ein Talent schenken will, sagt,  $\tilde{\eta}$   $\pi \varrho \sigma \sigma \vartheta \varepsilon \varsigma$   $\tilde{\eta}$   $\tilde{\alpha} \varphi \varepsilon \lambda \varepsilon$   $\mu \hat{\eta}$   $^{2} A \tau \tau \iota \varkappa \lambda \hat{\sigma} v$   $\tilde{\eta} \iota$ , so muss sich das Attische in einer einzelnen Vocahel, nicht in der Composition gezeigt haben, wie an Münzen der  $\chi \alpha \varrho \alpha \varkappa \tau \hat{\eta} \varrho$ , das  $\varkappa \delta \mu \mu \alpha$   $\tilde{\alpha} \varrho \chi \alpha \tilde{\iota} \sigma v$  oder  $\varkappa \alpha \iota \iota \nu \delta v$ . Für unsere Empfindung ist der Gradunterschied des Absurden zwischen allen diesen Declamatoren gering.

Das Urtheil der Gebildeten jener Zeit giebt Strabon wieder. Er traut sich kein eigenes Urtheil in rhetorischer Technik zu, äussert aber den altstoischen Widerwillen gegen Redeschmuck selbst dem Poseidonios gegenüber (147), und über Hegesias sagt er δς ἡρξε μάλιστα τοῦ ᾿Ασιανοῦ λεγομένου ζήλου παραφθείρας τὸ καθεστὸς ἔθος τὸ ᾿Αττικόν. Er macht das noch boshafter, indem er Hegesias mit einem Musiker vergleicht, der ebenso die ehrbare Weise verlassen hätte, und diese Zusammenstellung wird ermöglicht durch die Versetzung des Hegesias von dem Magnesia am Sipylos nach dem am Maeander (648). Bekanntlich hat Strabon nichtsdestoweniger eine Phrase des Hegesias angewandt, um sich eine Beschreibung Athens zu sparen (396); er hatte sie doch wohl als Knabe in Amaseia auswendig gelernt.

Endlich tadelt noch Theon in den Progymnasmen (S. 71) die ξμμετρος καὶ ἔνρυθμος λέξις des Hegesias und der ᾿Ασιανοὶ καλούμενοι ξήτορες, die aber auch bei Epikur vorkäme. Theon erwähnt als jüngste den Theodoros von Gadara und den Apion,3)

<sup>2)</sup> Der in den 'Αρίωνος Ελεγχο. S. 93 stecken muss. Der Rhodier Apollonios (Molon) ist ihm ein halbverschollener τῶν πρεσβυτέρων S. 61. Er weiss von der Kritik der Lysiasreden durch Dionysios oder Caecilius S. 69. Für den Atticismus ist besonders bezeichnend, wie er seinen Knaben den Dual beibringt S. 101. Dass er nach Suidas als römischer Bürger Aelius hiess, braucht nicht auf hadrianische Zeit zu führen. Dionysios hat doch wohl schon von den Aelii Tuberones das Bürgerrecht auf seinen Nachkommen, den Atticisten, vererbt, und Aelius Gallus war praefectus Aeg. gewesen, so dass es Aelii in Alexandreia gegeben haben wird; das ist nach Suidas Theons Heimath. Das Buch bietet keinen Anhalt für den Ort seiner Entstehung. Der Stil zeigt auf jeder Seite den vollen Sieg des Atticismus, aber Genaueres kann ich ihm nicht entnehmen und würde sehr bedenklich sein, wenn Jemand aus ihm entscheiden wollte, ob 50 n. Chr. oder 150. Der Name ist zu gewöhnlich, als dass man auf diesen Theon die Citate Quintilians (3, 6, 48. 9, 3, 76) beziehen

Das ist alles.1) Constatiren wir dem gegenüber, wer den Ausdruck nicht kennt. Agatharchides, der doch mit Hegesias so streng ins Gericht geht, Sextus, dessen Buch wider die Rhetoren vorciceronische Doctrin giebt, Philodem, Cicero de inventione, der Rhetor ad Herennium, Gorgias von Athen, der die Asiaten anstandslos als Muster braucht, die Schrift n. "wovs, der jungere Seneca und alle Späteren. Es ist ein Schlagwort, ausgegeben in Rom um die Mitte des 1. Jahrhunderts, das kaum zwei Menschenalter vorgehalten hat. Es richtete sich gegen die Redner, die in der Gegenwart in der Provinz Asia herrschten, wo die Romer ihre rbetorischen Studien zu machen pflegten, und deren Vorbilder, die denn freilich nicht alle Asiaten waren, sondern Timaios Sikeliote, Matris Thebaner, Epikur gar Athener. Gegen sie spielte man die Attiker, d. h. die alten Classiker, aus, über deren Auswahl man immer noch so verschieden urtheilen konnte, wie Cicero und Brutus, Dionysios und Caecilius. Der Gegensatz von Attisch und Asianisch ging nicht die διάνοια, sondern ausschliesslich die λέξις an, dies in doppelter Weise, einmal die Rhythmen, d. i. die σύνθεσις ονομάτων, wo man denn wieder verschiedenes tadelte, zum anderen die έχλογη ονομάτων. Dies zweite tritt zusällig in unserer Ueberlieserung zurück, da Cicero, der Lateiner, es nicht behandeln kann,

könnte. An der letzteren Stelle heisst er Stoiker und vermittelt vielleicht ein Urtheil des Caecilius: unvereinbar ist auch das mit den Progymnasmen nicht.

<sup>1)</sup> Scheinbare Zeugnisse aus viel späterer Zeit, auf die sich Norden I 367 ff. stützt, werden unten S. 11 A. 4 an ihrer Stelle besprochen. Was von Lateinern dem Cicero nachgesprochen wird, wie in den von Norden II 635 vorgelegten Stellen des Hieronymus, kann hier nichts lehren, und auch in dem Zusammenhange, in den es Norden rückt, hat es keine Beweiskraft.

und die betreffende Schrift des Dionysios verloren ist; aber es muss eigentlich den Ausgangspunkt gebildet haben. Wenn die barbarischen Elemente Asiens für die Verderbniss verantwortlich gemacht wurden, so musste ihr Einfluss sich in der Correctheit und Präcision des Ausdruckes fühlbar machen, in den Rhythmen höchstens mittelbar. So finden wir die asianische Sprache unzweiselhast von dem bedeutendsten Feinde der Phryger, von Caecilius bekämpst, und unser vielleicht ältester Zeuge Santra redet auch von ihr. Als unter Augustus die griechischen Rhetoren sich nach Rom zogen, so dass die Römer nicht mehr nöthig hatten, ihre Ausbildung in Asien zu suchen, haben sich natürlich nicht gleich alle der dort bereits herrschenden Mode unterworfen, und der eine Kraton ist als muthiger Bekenner des Asianismus zu rühmen, aber es liegt schon in dem Verstummen der Polemik, dass der Atticismus mindestens theoretisch rasch einen vollkommenen Sieg errungen hat. Polemik gegen sie verschwinden auch die Stilmuster des Asianismus. Wenn Rutilius Lupus in dem veralteten Musterbuche des Gorgias noch eine Menge Beispiele hellenistischer Zeit übersetzt hat, so beweist das nur seine Unbildung. Es kann Niemand bezweifeln, dass, von Hegesias und allen den von Cicero gerühmten Rhetoren zu schweigen, auch die Historiographie der hellenistischen Zeit, Timaios an der Spitze, aus den Händen des Publicums vollkommen verschwanden, ganz im Gegensatze zu dem Urtheile und der Praxis von Cicero und Varro. Nur aus stofflichem Interesse hat man sie noch gelesen, nicht mehr in weiten Kreisen. Selbst Plutarch, der doch Hieronymos, Aratos, Phylarchos und viele geringere für seine Biographien aufgesucht hat, rechnet sie nur als Vermittler der Thatsachen; einem Aristides liegen sie schon völlig fern. Man kann nicht bezweiseln, dass die Romane, Milesiaka, Assyriaka und wie sie hiessen, derselben Verachtung verfielen, lediglich der Form wegen, und diese sogar spurlos, da sie als Historie denn doch nicht genommen wurden. Oder vielmehr sie haben sich auch transformirt, schliesslich in die erotischen Romane, Briefe u. dgl. der Sophistik.1) Die Unterhaltungslitteratur der breiten Masse ist ja immer modern, aber immer ephemer und niemals original.

<sup>1)</sup> Seit der Entdeckung der älteren Romane, namentlich dem von Ninos kann das nicht bezweifelt werden. Die Entwickelung habe ich kurz gezeichnet Arist, und Ath. Il 32. Wie der Roman in die Historiographie gehört, hat E. Schwartz besonders treffend ausgeführt.

Wenn sich demnach die Asianer eigentlich als solche niemals gefühlt haben, und mit der Zeit des Tiberius auch die Polemik gegen sie ganz verschwindet, wenn diese ganze Litteratur damals untergeht, so kann die Ansicht von Rohde unmöglich zutreffend sein, dass die sogenannte zweite Sophistik die Fortsetzung des Asianismus wäre, es sei denn, man legte diesem Terminus etwas ganz anderes unter, als er im Alterthum bedeutet. Darüber zu urtheilen müssen wir uns die zweite Sophistik ansehen. Dieser Begriff stammt ausschliesslich aus den  $\beta tot$   $\sigma o \phi \iota \sigma z \tilde{\omega} v$  des Philostratos; was er werth ist, muss sich aus der Tendenz dieses Buches und ihrer Tragweite ergeben.

Es scheint freilich so, als ware die alte Sophistik, von der Philostratos stolz ausgeht, durch Niketes II. von Smyrna und Dion von Prusa unter den Flaviern plötzlich wieder aufgelebt. bei näherem Zusehen stellt es sich ganz anders. Erstens fehlen zwischen Aischines und Niketes so gut wie alle Namen, und die sich finden sind nichts mehr als Namen und waren es auch nicht für Philostratos. Er hat von der gesammten rhetorischen Litteratur zwischen den attischen Klassikern und der Flavierepoche gar nichts gewusst, geschweige gelesen. Die Asianer und die Rhodier, die Declamatoren der augusteischen Zeit und noch die der neronischen sind für ihn verschollen. Man würde aber schwer irren, wollte man glauben, dass er von den alten Sophisten mehr wüsste, so dass sie etwa wirklich Vorbilder der neuen gewesen wären. Denn was von Protagoras, Prodikos, Hippias, Polos, ja sogar Thrasymachos bei ihm steht, zeigt, dass er, oder besser seine ganze Zeit sie nicht mehr kannte. Gorgias¹) und Kritias (dieser durch Herodes entdeckt, von Philostratos besonders nachgeahmt) sind noch gelesen, wie Aischines und Antiphon und Isokrates,2) obwohl er auch von

<sup>1)</sup> Dessen Nachahmung hebt er bei Skopelian hervor, was man glauben mag. Von seinem Lehrer Proklus sagt er (II κα'), er hätte selten eine διάλεξες gehalten, that er es aber, ἐππιάζοντι ἐάικει καὶ γοργιάζοντι, d. h. über einen allgemein moralischen Stoff sprach er so prachtvoll wie Hippias und Gorgias, bei Platon nämlich. Wollte man es wörtlich nehmen, so hätte es noch etwas von Hippias gegeben, was notorisch nicht wahr ist und mit dem Artikel des Philostrat über ihn direct streitet. Norden I 385 hat sich täuschen lassen und operirt auch mit dem Weiterleben von Schlagwörtern der alten Sophistik, als ob der Journalist die Herkunst der fremden Federn kennte, mit denen er sich putzt.

<sup>2)</sup> Die Sophisten des 4. Jahrhunderts, die so recht hergehörten, Polykrates, Anaximenes, Alkidamas, Theodektes fehlen auch: so viel ärmer war die Litteraturkenntniss seit Ciceros Zeit geworden.

allen diesen ganz flüchtig handelt. Also die ganze Anknüpfung an die alte Sophistik ist nur ein Coup, bestimmt, die Würde der Kunst zu erhöhen: in Wahrheit wollte er über die Sophisten handeln, von denen er durch Tradition und, lange nicht von allen, durch ihre Werke Kunde hatte.1) Also fängt mit den Flaviern darum noch lange keine neue Periode an, weil anderthalb Jahrhunderte später die Erinnerung und die in den Händen des Publicums erhaltene Litteratur nicht weiter zurück reichte. Auch diese Litteratur ist immer modern und ephemer und nie original. Wie wäre es gegangen, wenn wir Philostratos nicht mehr hätten? Was wären uns Niketes und Lollian, Hippodromos und Skopelian? Wie ist es denn den Sophisten nach ihm ergangen, Proaeresius, Kallinikos, Minucian u. s. w.? Und wenn wir Seneca den Vater nicht hätten, was besässen wir von der Blüthe der augusteischen Declamation? So viel wie jetzt von den lateinischen Declamatoren zwischen Seneca und Quintilian, die doch wahrhaftig ihrer Zeit bedeutend So lange die Litteratur sich irgendwie fortentwickelt, zerstört sie unweigerlich die Masse dessen, was für den Tag Bedeutung hatte, aber über den Tag hinaus zu wirken die Kraft verlor. Nachwelt trifft eine Auswahl, nicht absolut gerecht, aber doch mit geschichtlich erkennbarer Nothwendigkeit. Aber wer die Entwicklung der Litteratur verfolgen will, muss nicht nur was dauernd, sondern auch was momentan wirkt, erwägen.

Was die Byzantiner an Litteratur übernahmen, setzt in breiter Massenhaftigkeit mit dem 4. Jahrhundert ein, das in den grossen Klassikern der christlichen Kirche des Orients auch rhetorische Vorbilder hinterliess, deren Geltung nicht mehr angefochten worden ist, weil keine neue kräftige Zeit mehr kam; zu ihnen gesellt sich Libanios, von dem sich nur zu viel erhalten hat, der am strengsten attische und archaistische Rhetor des Jahrhunderts. Daher hat er das Uebergewicht erhalten. Aber es sind neben ihm doch nicht nur Iulian und Themistios, sondern auch Himerios erhalten, ein

<sup>1)</sup> Das gilt von Niketes, dessen Werke jedoch bereits eine offenbar attisch-puristische Umarbeitung erfahren hatten, und Skopelian, aber nicht mehr von Issios, der doch seiner Zeit eher noch mehr gegolten hatte. Auch über Skopelian schöpft Philostratos aus mündlicher Tradition, die er freilich noch mit den Reden vergleichen kann (II p. 39 Kayser). Offenbar haben ihm über Vieles Bücher in der Art des Seneca vorgelegen, denn die einzelnen Schlagworte stammen längst nicht alle aus publicirten Reden.

Haupt der athenischen poetisirenden Richtung, dieser bezeichnender Weise nur in einer Handschrift, weil die Erneuerung der Kunstprosa seit Photius mit diesem Stile nichts mehr ansangen konnte und wollte.1) Nimmt man die reiche rhetorische Doctrin, Genethlios und Menander an der Spitze, dazu, so kann man wohl sagen, dass wir über die Prosa des 4. Jahrhunderts ausreichend unter-Aber die Heroen des Philostratos? Mit den drei richtet sind. kleinen Declamationen des Herodes und Polemon, zu denen die beiden des Lesbonax kommen, den jener auffallender Weise vergessen hat,2) ist wenig erreicht: sie haben sich in Miscellanbänden von Musterstücken erhalten, vereinigt wohl mit den immer noch zahlreicheren Musterdeclamationen der classischen Zeit (Gorgias, Alkidamas, Antisthenes). Dion ist nicht als Rhetor, sondern durch das philosophische Interesse gerettet, das man seit Synesios an ihm nahm³); aus demselben Interesse haben wir, allerdings mehr durch glücklichen Zufall, den Tyrier Maximus, uns als Rhetor und Stilist sehr wichtig, von Philostratos aber verschmäht. Dagegen ist Favorin verschollen, weil seine Skepsis dem Christenthume unsympathisch war. Wirklich in mächtigem Einflusse ist nur Aristides geblieben, Classiker schon für Longin, und schon für ihn aus dem Grunde, der ihn immer oben gehalten hat, weil er wirklich den attischen Stil so vollkommen wie kein anderer erreicht hat.4)

<sup>1)</sup> Sie konnte es nicht, weil ihr die dazu nöthige Poesie verloren war, oder sie musste es machen wie der Romanschreiber Eustathius, den ich niemals fähig gewesen bin durchzulesen. Sie wollte es nicht, weil ihr das grammatisch correcte Altgriechisch schon an sich schwer und poetisch genug war.

<sup>2)</sup> Seine Zeit hat Rohde fixirt; als Mitschüler des Polemon und Demonax fällt er in die erste Hälfte des 2. Jahrhunderts. Noch auffälliger ist bei Philostrat das Fehlen des Nikostratos.

<sup>3)</sup> Daher sind seine sophistischen Declamationen fast alle verloren.

<sup>4)</sup> Seine Kritik ist erhalten, l 326 Sp. τὴν πλεονάσασαν περὶ τὴν 'Ασίαν Εκλυσιν ἀνεκτήσατο: damit ist der Gegensatz bezeichnet, in dem Aristides wirklich und bewusst zu den εξορχούμενοι in seiner Provinz stand, nichts von dem alten "Asianismus" des Matris oder Timaios. Auf Longin, der 741 citirt wird, gehn die Prolegomena zu Aristides Ill 737 zurück, wo zwei attischen φοραὶ ὑητόρων eine dritte zugefügt wird, in der Asien die Redner stellt, Polemon, Herodes, Aristides und ihre Zeitgenossen. Also diesem Byzantiner ist in diesem Sinne, ganz ohne Stilkritik, die "zweite Sophistik" asianisch, Aristides ihr Haupt — neben Herodes Attikos. Wenn also Spätere von einem Buche sagen, dass es τὸν 'Ασιανὸν τῶν λόγων χαρακτῆρα trägt, so heisst das nichts weiter, als es ist mit rhetorischem Aufputze abgefasst: wie

Schule hat entschieden, und sie ist oder wird immer wieder classicistisch. Es hat doch auch die attische Diction ganz wesentlich dazu beigetragen, dass sich die Schriftenmasse Lukians immer behauptet hat, und in ihr eine Anzahl an sich geringer, nun für uns als Proben höchst schätzbarer Declamationen. Sonst haben in diesem Zusammenhange die Schriftsteller nicht zu erscheinen, die für Philostratos und seine Zeit keine Sophisten sind.

Würden wir so aus dem Bestande der erhaltenen Litteratur unmöglich auf das schliessen, was uns nun durch Philostratos als zweite Sophistik geläufig ist, so fehlt es uns nicht an Zeugnissen, dafür, dass das erste Jahrhundert genau ebenso reich an grossen Rednern erscheinen würde, wenn ein Philostrat der hadrianischen Zeit etwa von ihm erzählte. In der 18. Rede, einem Erzeugniss seiner Sophistenzeit, führt Dion neben den Klassikern keinen einzigen Redner der Zwischenzeit als Muster an, wohl aber von den neueren Antipatros, Theodoros (wohl den Gadarener), Plution und Konon, die uns doch kaum mehr als Schatten sind. Die rhetorischen Techniker der Zeit zwischen Theodoros und Quintilian und Alexander Numenios, darunter Leute wie Theon, Neokles und der Schriftsteller vom Erhabenen, müssen doch auch als ausübende Redner gelten, und auch die Fortbildung der Theorie bis auf Quintilian ist keineswegs verächtlich. So klafft die Lücke höchstens in unserer Ueberlieferung. In der augusteischen Zeit ist die Fülle der Namen thatsächlich kaum geringer als in der Zeit, von der Philostrat berichtet, und das kann man von dem ganzen ersten Jahrhundert vorher, wohl auch der zweiten Hälfte des zweiten sagen, dank Seneca dem Vater, Strabon und Cicero. Insbesondere charakteristisch sind die Erwähnungen der asiatischen Berühmtheiten, die

hātte ein Sokrates oder gar ein Photius etwas von den alten Kämpfen des Caecilius wissen können? So erledigen sich die von Norden I 370 angeführten Stellen, die ich ohne ihn nicht kennen würde. Ich füge Ioh. Doxopatris VI 83 W. hinzu. Die aber, auf die Norden besonderen Werth legt, Prokop. Epist. 116 referirt nur Longins Urtheil über Aristides, einen Satz aus der schulmässigen Einleitung in die Aristideserklärung, wie wir sie lesen, eben auch aus der Schule von Gaza: τι δῆτα τοῖς μειρακίοις προκαθεζόμενος οῖει τι μέγα φέρειν (φρονεῖν νυίξο) Αριστείδου τοῦ πάνυ πρὸς ἐπαινον, εὶ λέγοις οἱς αὐτὸς (ἢ Πολέμων) τῆς Ἀσιανῆς τερατείας τὴν ἀρχαίαν ὑητορικὴν ἐκά-θηρεν. Das allerdings unüberlegt eingeschobene ἢ Πολέμων, das man unglücklich corrigirt hat, besagt, man könnte das auch von Polemon sagen, den die Prolegomena zu Aristides an erster Stelle nennen.

Strabon, natürlich nicht aus irgend welcher Quelle, sondern aus seiner exacten und dem Greise wunderbar präsenten Kenntniss bei den einzelnen Städten namhaft macht. Es sind ausser Leuten von immer dauerndem Ruhme im Wesentlichen die Notabilitäten, die etwa noch zwei Menschenalter vor Strabons eigener Geburt in dieser Geltung standen, wohl schon viele sonst verschollen, als der alte Herr ihrer erwähnte. Das reicht etwa so weit zurück, wie die Erwähnungen Ciceros, der mit den Erinnerungen seiner eigenen Studienzeit wirthschaftet. Die Rhetoren von Alabanda und Diophanes von Mytilene, den seine Verbindung mit Tiberius Gracchus im Gedächtniss hielt, sind wohl die ältesten. Vor der Mitte des 2. Jahrhunderts scheint dann eine grosse Leere zu sein, bis empor zu den letzten Attikern, Demochares und Charisios. Aber das liegt nur an unsere Ueberlieferung. Zopyros von Klazomenai,1) Kleochares von Myrlea,2) Hermesianax,3) Matris von Theben,4) die ihrer Zeit Geltung genug gehabt haben müssen, waren eben um 100 schon ziemlich verschollen. Und wenn wir keinen einzigen Namen kennten: die Zeit, welche einen neuen Stil und ein neues rhetorisches System ausgebildet hat, kann bedeutender oder wenigstens ihrer Zeit geseierter Redner nicht entbehrt haben.

So ist denn in Wahrheit eine ununterbrochene Continuität der

<sup>1)</sup> Der Erfinder des Begriffes στάσις, also ein sehr bedeutsamer Mann; die περιστάσεις sind damit zugleich gegeben. Dies lesen wir bei Quintilian; als ältesten Techniker stellt ihn Philodem I 187 mit Antiphon (dessen falsche Techne bezeugend) zusammen. Als Zeitgenossen Timons erwähnt ihn Antigonos S. 43 meines Buches.

<sup>2)</sup> Vom falschen Aristipp als jungerer Zeitgenosse des Arkesilaos erwähnt, Antig. v. Karyst. 50.

<sup>3)</sup> Von Agatharchides 446b 34 erwähnt; der Name zeigt wohl sicher den asiatischen Ionier.

Athen. Il 444); ob der ihn wirklich ὑμνογράφος genannt hat, oder Photius einen falschen Ausdruck gewählt hat, muss dahingestellt bleiben. Gemeint war das ἐγκάμιον Ἡρακλέονς, das wir durch Diodor kennen, oder mehr Götterreden der Art. Seine Zeit habe ich bei Bethe qu. Diodor. myth. 87 zu tief angesetzt, weil ich Philodem nicht kannte, II 233, 234, wo sich ergiebt, dass Diogenes von Babylon ihn neben Isokrates als Typus des sophistischen Redners im Gegensatze zum politischen citirt hatte. Damals war er also hoch angesehen, und es ist bezeichnend, dass Diodor, der vom Classicismus nichts weiss, ihn noch ausschreibt; dem Schriftsteller π. ὑγους ist er schon ein Typus schwülstiger Rede wie Hegesias.

praktischen Uebung in Schule und Leben von der alten Sophistik bis in die neue und weit über sie hinaus. Es ist dieselbe Sophistik zur Zeit des Isokrates und des Hermagoras, des Molon, des Theodoros, Theon, Dion und Aristides, und weiter des Hermogenes und Lachares, wenn man will bis Gregor von Korinth und Michael Akominatos. Es ist durchaus richtig, dass die asianische Beredtsamkeit in der des Niketes und Polemon lebt, aber sie lebt nicht plötzlich wieder auf, am Wenigsten durch Zurückgreifen auf die längst verschollenen hellenistischen Redner, und dieselbe Rhetorik des Niketes und Polemon ist zugleich auch die fortlebende Sophistik des Isokrates, wenn man will des Gorgias und Thrasymachos, aber auch das nicht durch plötzliches bewusstes Zurückgreisen, sondern in der stillen Continuität des Lebens, plus ça change, plus c'est la même chose. Nur einmal ist ein partieller Bruch eingetreten, durch die atticistische Reform der Sprache und des Rhythmus. Doch von der reden wir noch nicht; die Continuität der rhetorischen Praxis tangirt sie auch nicht.

Ohne Zweifel liegt ein stärkerer Anspruch auf Können und Wissen darin, wenn sich die Redelehrer und Redekunstler Sophisten nennen, als wenn sie nur Rhetoren sein wollen, worauf doch gerade Gorgias bei Platon mit Schärfe seine Ansprüche beschränkt. Aber wir stehen zu sehr unter dem Banne der platonischen und aristotelischen Terminologie, wenn wir meinen, dass der Sophistenname je den Nebenton des falschen und trüglichen nothwendig in sich getragen hätte, der für uns mit ihm verbunden ist. Das neue Marmor Parium hat gelehrt, dass der parische Schulmeister seine Knaben das Todesjahr des Philosophen Platon, aber des Sophisten Aristoteles auswendig lernen liess, offenbar, weil nur der Letztere auch Redelehrer gewesen war. Und Philodem hat gelehrt, dass Epikuros den Namen Sophist durchaus auf den Schulredner so angewandt hat, wie es Philodem selbst für seine Zeit auch thut, und wie es Philostratos thut. Gerade einem der schärfsten Atticisten giebt auch Strabon diesen selben Namen.1) Dion aber kämpft nach seiner Bekehrung zur Philosophie immer gegen die Sophisten, was ihn nicht davor bewahrt hat, selbst in ihrer Reihe einen Ehrenplatz zu erhalten. Also kann das Hervorziehen dieses Namens in keiner Weise Epoche machen; nur ein Gradmesser für die An-

<sup>1)</sup> Dem Dionysios von Pergamon 625.

sprüche mag es sein, die von den Rhetoren erhoben wurden. Mehr noch hat der allgemeine archaisirende Zug der Zeit gethan. Wenn man immer so that, als wäre die ganze Zeit nach Alexander gestrichen und lebte man beinahe im 4. Jahrhundert, so machte es sich fast von selbst, dass man Gorgias und Isokrates als Collegen behandelte.

Also die zweite Sophistik ist in dem Sinne keine festumgrenzte Periode, dass um 100 n. Chr. irgend etwas Neues begänne, was damals auch kein Mensch empfunden hat. Wenn wir den Namen weiter brauchen, um die grosse Masse Litteratur zusammenzufassen, die uns im Gegensatze zu der Aermlichkeit des 1. Jahrhunderts aus dem 2. vorliegt, so sollen wir uns seiner sehr bedingten Richtigkeit bewusst sein. Aber er ist ganz praktisch, weil das Selbstgefühl und die sociale Geltung der Rhetoren der Kaiserzeit in ihm ausgesprochen ist, die allerdings etwas Neues ist und namentlich mit der Verachtung contrastirt, die Aristoteles und Epikuros dem widmen, was sie Sophist nennen. Dies zu begreifen, müssen wir das halbe Jahrtausend und die säcularen Schwankungen in den Beziehungen zwischen Philosophie und Sophistik mit einem raschen Blicke überschauen.1) Es ist das durch das tiese erste Capitel in Arnims Dion erleichtert, dem ich die längste Strecke des Weges einsach folgen kann.

Das 5. Jahrhundert sah an seinem Ende, wie den Tod des nationalen Staates der Hellenen, so den Tod der hohen Poesie. Aber es waren zwei Mächte erstanden, die sich anheischig machten, die verlorenen Ideale zu ersetzen. Die Rhetorik beanspruchte die Erziehung der Jugend, versprach durch eine allgemeine formale Bildung den Menschen sittlich und politisch zu erziehen und tüchtig im praktischen Leben zu machen; sie getraute sich auch Kunstwerke zu erzeugen, die in jeder Weise die Poesie, die Lehrmeisterin der Erwachsenen, ersetzen könnten. Die Wissenschaft forderte die

<sup>1)</sup> Es ware vielleicht noch erforderlich, die politischen Beziehungen zu beleuchten, das Uebergewicht des Hellenischen, das die Reichspolitik Hadrians im Gegensatze zu der römischen des Augustus hervorruft, die materielle Blüthe, deren sich die griechischen Landestheile erfreuen, die von den Kaisern des 2. Jahrhunderts in fast befremdender Weise geförderte municipale Autonomie, der Eintritt der Griechen, gerade auch der Redner, in den Senat und damit das Reichsregiment und den Adel der Welt. Aber das würde den Zusammenhang dieses Aufsatzes vollends sprengen, der doch schon weite Umwege braucht, um sein eigentliches Thema einen Schritt zu fördern.

Jugendbildung ebenfalls, damit ein Geschlecht heranwüchse, das sich ein neues besseres Leben zimmerte. Sie wollte in dem Anschauen der durch eigene Arbeit erschlossenen Wahrheit auch einen höheren ästhetischen Genuss erschliessen, als es die "Nachahmungen" der Poesie gewähren konnten. In Platon und Isokrates stehen sich diese beiden Mächte in scharfem Gegensatze gegenüber. Platon negirt diese Welt: er negirt auch die Rhetorik. Aristoteles will die Wissenschaft fähig machen in dieser Welt zu herrschen: er macht sich auch die Rhetorik dienstbar. Zunächst bedeutet das den vollkommenen Sieg, und die Sophistik hat sich eine Weile verkriechen müssen. Aber Wissenschaft, die durch individuelle Arbeit errungen wird, lässt sich nicht als Massenartikel produciren und selbst das Bedürfniss und die Nachfrage kann die Production von wissenschaftlich wirklich besähigten Denkern und Lehrern nicht hervorrufen. Die allgemeine Bildung dagegen kann ihre Bettelsuppen in jeder erforderlichen Portionenzahl kochen; die Suppe wird höchstens etwas dünner. Als nun durch Alexander die hellenische Welt so ungeheuer erweitert ward, fand der Rhetor weite Strecken, wo ihm der Philosoph noch keine Concurrenz machte. Und in den autonomen Städten Asiens gab es noch Jahrhunderte lang eine Art municipalen und selbst politischen Lebens, in dem die alte politische Beredtsamkeit praktisch nicht entbehrlich war. Vollends aber in der schönen Litteratur hatte Aristoteles selbst, ein Bewunderer des isokrateischen Kunstwerkes, der Rhetorik sehr weite Concessionen gemacht. Sein Freund Theodektes war ein rhetorischer Tragiker, seine Schüler Demetrios und Kallisthenes und Duris wandelten stilistisch in den Bahnen der Rhetorik. Absurder als Klearchos von Soloi kann kaum ein "Asianer" gewesen sein. Das 3. Jahrhundert sieht die Einzelwissenschaften sich von der Philosophie emancipiren, die dadurch an Macht zunächst nicht einbüsst, aber in dem dialektischen Kriticismus des Arkesilaos und dem scholastischen Dogmatismus des Chrysippos Methoden ausbildet, deren sich auch die Scheinwissenschaft der Rhetorik bedienen kann. Grosse Kunstwerke werden nicht erzeugt; Arkesilaos verschmäht die Schrift, Chrysippos ist aus dem Princip des Professorendunkels langweilig und geschmacklos. Beide mögen die Rhetoren so über die Achsel angesehen haben, wie wir es von Epikuros wissen, von allen Philosophen der Diadochenzeit annehmen dürfen. Aber als am Ende des 3. Jahrhunderts auf allen Schulthronen unbedeutende

Nachtreter sitzen, wagt sich die Rhetorik wieder hervor. von der philosophischen Methode so viel angenommen, um ein System zu zimmern. Wer die Lehre des Hermagoras mit dem sogenannten Anaximenes vergleicht, findet einen ungemeinen Fortschritt der Methode. Diese Rhetorik zielt zwar auf die Beredtsamkeit des praktischen Lebens, insbesondere die gerichtliche, von der die Declamation ein Abbild ist, aber sie beansprucht theoretisch die πολιτικά ζητήματα auch so weit sie τὰ καθ' ὅλου umfassen, zu behandeln.') Wir können ihren Erfolg direct noch nicht abmessen, und wir entbehren insbesondere ganz der Proben von dem, was praktisch geleistet ward: aber die Philosophie muss ihre Stellung als bedroht angesehen haben, denn alle Schulen gingen zum Angriff vor, Kritolaos, selbst ein eleganter Schriftsteller,2) Diogenes von Babylon, Karneades.3) So ist die zweite Hälfte des 2. Jahrhunderts von dem Kampfe erfüllt, εἶ τέχνη ἡ ἑητορική, und über ihr τέλος und ἔργον. Auf Seite der Rhetorik wissen wir von einer Gegenschrift des Molon κατά φιλοσόφων, und die Rhetorik hatte keine schlechte Position; es ist ihr nicht wieder gegangen wie im 4. Jahrhundert, sondern sie hat sich theoretisch überaus vervollkommnet. Praktisch kam ohne Zweisel sehr viel darauf an, dass die Herren der Welt, die in dem gewaltigsten politischen Kampfe standen, nach der Waffe des Wortes und der Schrift griffen, die ihr die Rhetoren fertig geschliffen darbieten konnten. Es ist namentlich durch die bahnbrechenden Ausführungen von Marx klar geworden, dass die Beredtsamkeit und Publicistik der römischen Revolution, zu der die Historiographie ganz gehört,4) von der zeitgenössischen griechischen Rhetorik beherrscht ist, nicht bloss in der Lehre, sondern viel weiter als wir es verfolgen können

<sup>1)</sup> Thiele, Hermagoras 30 ff., zu dem aber Arnim 92 ff. hinzugenommen werden muss.

Das spürt man namentlich in den Auszügen bei Philon de aetern.
 mundi.

<sup>3)</sup> Sudhaus und Radermacher in dem Supplement zu Philodems Rhetorik mit den Berichtigungen Arnims.

<sup>4)</sup> Wir sehen die tendenziöse Dichtung der sogenannten Annalisten der Revolutionszeit gewöhnlich nur von der Seite an, wo sie als Geschichstfälschungen unseren Aerger erregen. Aber sie verfolgten durchaus praktische Zwecke und die Umformung der vaterländischen Geschichte ist hier nicht verwerslicher, als in der Poesie und Tendenzschriftstellerei des 5. Jahrhunderts bei den Griechen.

in der Praxis. Und die römische Poesie der Revolutionszeit trägt ebenfalls den rhetorischen Stempel. Aber die jungen Römer kamen nach Asien, Athen und Rhodos und hörten dort auch gelegentlich die Philosophen. So erfassten diese das hohe Ziel richtig, die Herrscher der Welt zu überzeugen, dass sie bei ihnen Höheres erhalten könnten, damit sie allmählich einer tieferen hellenischen Bildung zugeführt würden, wie das in kleinem Kreise der Besten Panaitios schon vollbracht hatte. Dazu gehörte aber eine beträchtliche Concession an die rhetorische künstlerische Form und den rhetorischen Unterricht.

Poseidonios, der Geschichtsschreiber der römischen Optimatenoligarchie,1) der encyclopädische Gelehrte, der noch einmal in aristotelischer Weise die Summe des Wissens in sich vereinigt und in platonischer Weise die Bedeutung der Mathematik und der Mystik gleichermaassen zu würdigen weiss, ist nicht nur im Gegensatze zu seiner Schule ein vollendeter Stilist mit allen rhetorischen Künsten, sondern er disputirt noch als Greis über ein rhetorisches Thema vor einem römischen Grossen. So hat er die Wissenschaft salonfähig gemacht. Ohne ihn wäre Varro gar nicht denkbar,2) und Cicero ist ihm für vieles verpflichtet, was dann am tiefsten gewirkt hat. Aber es ist in Rom wenig mehr als Salonwissenschaft aus der Anregung des grossen Apameners erwachsen. Philon von Larissa übermittelt dem Cicero das neue Ideal des wissenschaftlich gebildeten Redners, nach dem die Rhetorik eine der Philosophie untergeordnete Potenz ist, deren sich der wahrhaft gebildete Philosoph bedient, um im praktischen Leben zu wirken. Was Cicero in den Büchern von Redner aufstellt,3) ist das höchste Lebens-

<sup>1)</sup> Angesetzt hat er als solcher ausdrücklich an Polybios, aber innerlich und stilistisch ist er diesem sehr wenig verwandt. Er hat da viel mehr von den peripatetischen Historikern und von Timaios, dem Polybios so bitter feind war. Timaios ist denn auch für Varro und Cicero eine hohe Autorität, und man darf ihn nicht bloss nach Polybios beurtheilen.

<sup>2)</sup> Auf die Degradation der Wissenschaft zu den disciplinae der synénaide maideia gehe ich nicht ein. Darin ist der Bankerott der Philosophie eingestanden; gemeint war sie freilich so, wie die Erfinder des preussischen Gymnasiums die allgemeine Bildung meinten, zuerst in wirklich hohem Sinne echter Philosophie, und so gehört ihre Erfindung in die Zeit des Poseidonios und Philon.

Arnim hat mich mit der Zurückführung der entscheidenden Gedanken auf Philon durchaus überzeugt. Man muss nur hier gerade wirklich sehr viel

ideal, zu dem sich vor Augustinus ein Römer aufgeschwungen hat, und gewiss hat Philon so durch Cicero ungemein viel Segen gewirkt. Aber es war doch ein Abfall von Platon, wenn der Akademiker der Rhetorik in seiner Schule einen so breiten Raum überliess, und den Vortheil hat schliesslich nicht die Wissenschaft und demnach auch nicht die Erziehung der Jugend gehabt. Denn wenn sein Schüler Cicero die letzten Lebensjahre darangesetzt hat, der Philosophie in seinem Volke eine Stätte zu bereiten, so hat das keinen Fortgang gehabt. Die vornehmsten Geister der nächsten Generation, Augustus, Vergil und Horaz sind tief von der Philosophie durchtränkt, von der Rhetorik unverdorben; aber dann bricht sie herein und beherrscht auf alle Zeit Poesie und Leben. Man braucht nur Seneca und etwa Ovid dabei zu lesen, um zu sehen, wie die Rhetoren, die sich nun in Rom festsetzten, der römischen Stilentwicklung den Weg gewiesen haben. Es ist gewiss richtig, dass die römische Litteratur bis auf ihren Meister Seneca uns stilistisch die hellenistische ,asianische' Weise am besten zeigt. Die Philosophie dagegen ward ganz zurückgedrängt, ja sie begann nun die unheilvolle Wendung, sich der Feindin anzubequemen. Vielleicht schon Areios, sicherlich Papirius Fabianus, der Lehrer Senecas, sind halb Philosophen, halb Rhetoren, wie später Dion und Favorin. Und in dem Mischling pslegt das schlechtere Element das Uebergewicht zu haben. Von jetzt ab ist die Rhetorik thatsächlich in der Jugendbildung das Fundament für alles. Das zeigt z. B. Theon,') und solche Progymnasmen wie er sie vorschreibt,

auf die Person Ciceros zurückführen, der das erfüllte, was Philon forderte. Das Ethos, das durch diesen Dialog weht, kommt nicht von dem athenischen Professor, sondern von dem Manne, der am Regimente der Welt Hand angelegt hatte, und der zugleich begriffen hat, dass es ein Höheres giebt, das bestehen und blühen wird, auch wenn diese Welt zusammenbricht.

<sup>1)</sup> S. 70 αναγκαΐον ή των γυμνασμάτων ασκησιε οὐ μόνον τοῖε μέλlous: όητορεύειν άλλα και είτις η ποιητών η λογοποιών η όλλων τινών λόγων δύναμιν έθέλει μεταχειρίζεσθαι. έστι γάρ ταῦτα οίονεί θεμέλια πάσης της των λόγων ίδίας. Man vergleiche auch die Definition des Rusus (I 462 Sp.) mit den älteren, die man bei Sextus und Quintilian 2, 15 findet: ή φητορική έστιν έπιστήμη του καλώς και πειστικώς πάντα τον προκείμενον διαθέσθαι λόγον. Die Beschränkung auf die πολιτικά, die noch Theodoros festhielt (Quint. 2, 15, 21), ist aufgegeben, die universale Geltung direct bebauptet. Eine ebenso weite Definition, die Quintilian missbilligt, rührt nach den Handschriften 2, 15, 16 von Eudoros oder Theodoros her; der Urheber und die Tendens sind ungewiss.

hat fortan jeder Knabe verfertigt. Endlich ist es ein Römer, Quintilian, der diese neue erhabene Rhetorik in einem vielbändigen Lehrgebäude darstellt, wie Arnim sehr wahr ausspricht, trotz allem Anschlusse an Cicero in ganz anderem Sinne: die Philosophie ist zu einem ἐγκύκλιον παίδευμα herabgesunken; man macht auch einmal einen Cursus in ihr durch, aber die Bildung des Lebens ist durch die Rhetorik fundirt, und nur auf diesem Fundamente baut das Leben weiter. Mehr konnte auch ein Aristides nicht verlangen. Er muss freilich noch kämpfen, denn unter Griechen konnte äusserlich die Philosophie nicht verläugnet werden, deren trivialisirte Doctrinen bekannt blieben, wie sie etwa Lukians Biwr πρᾶσις zeigt1); sie erhielt jetzt gerade staatliche Unterstützung, was ihr nichts half, aber bezeichnender Weise jetzt nothwendig Das standard work der Epoche aber waren die Reden des Aristides gegen Platon, auf die keine entsprechende Antwort erfolgt ist. Es war wirklich ein vollkommener Umschlag erreicht, seit Platon den Gorgias schrieb. Das Salz der Welt war dumm geworden, der Untergang der Cultur war besiegelt, denn die allgemeine Bildung hatte über die Wissenschaft triumphirt. wer wollte es den Journalisten verdenken, wenn sie sich stolz als die Besitzer der Weisheit proclamirten; die Welt glaubte ihnen ja.

Die Continuität, die wir verfolgt haben, ging vor Allem durch die Schule, in der die Tradition nie abreisst und die über alle ihre Macht ausübt, die sie besuchen. Damit hängt die unablässige Neubearbeitung der Lehrbücher zusammen, die gerade in dieser ständigen Metamorphose ihre Constanz beweisen. Wir müssen uns schon freuen, dass die Byzantiner neben Aphthonius und anderen Spätlingen wenigstens Hermogenes erhalten haben, und aus älterer Zeit ein und das andere Stück: aber immer nur aus der Kaiserzeit, von der wir bis auf Aristoteles<sup>3</sup>) zurückspringen müssten, wenn die Lateiner nicht wären, die uns wenigstens ein Lehrgebäude der rhodischen Schule und einigermaassen die Grundzüge des Herma-

<sup>1)</sup> Diese äusserliche Kenntniss und das Fortleben in den engen Fachkreisen täuscht leicht; aber man bedenke, wie tief ein so wissenschaftlicher Mann, wie Ptolemaios, trotz Philosophie im cruden Aberglauben steckt, wie unwissenschaftlich am letzten Ende Galen trotz aller philosophischen Fundirung seiner Kunst ist.

Auf den die Rhetorik an Alexander ging, die übrigens keine praktische Geltung hatte.

goras erkennen lassen.¹) Weiter ward die Continuität gewahrt durch die praktischen Aufgaben, die das griechische Leben in so zu sagen politischen und recht vielen epideiktischen Casualreden auf Götter²) und Menschen dem Rhetor stellte. Dazu trat die Uebung der fictiven Gerichtsrede, die Declamation, die ungleich wichtiger war als die wirkliche. Gerade in der Declamation hat sich seit den Tagen des Demetrios von Phaleron und Zopyros sehr wenig geändert. Also in dem was geredet ward, ist kein tiefgreisender Unterschied jemals hervorgetreten. Die Themata bleiben, und was den antiken Rhetoren schon als neue Gedanken erschien, ist so unser Urtheil oft nur eine neue Wendung. In der That kam es nicht so sehr auf das was an, als auf das wie, und zumal hier sragen wir nur nach den Worten.

Es kann scheinen, als befände ich mich so mit Norden in voller Uebereinstimmung, der als seine Resultate hervorhebt, dass wir in der Entwicklungsgeschichte der Kunstprosa eine direkte Verbindungslinie zwischen dem 5. Jahrhundert v. Chr. und dem 2. n. Chr. ziehen dürfen (I 299) und dass diese Linie sich bis zum Ende des Alterthums verfolgen lässt (391). Allein er will bewiesen haben, dass "der Asianismus der alten Zeit eine naturgemässe Weiterentwicklung der sophistischen Kunstprosa der platonischen Zeit ist": das unterschreibe ich auch; weiter, dass

<sup>1)</sup> Dass dies in Fetzen oder Bearbeitungen sich in etlichen Winkeln des Occidents hielt, so dass es namentlich Augustin aufgreisen konnte, ist ein Zeichen, wie zurückgeblieben und zusällig die Bildung der Hinterwäldler war. Auch der mit Gorgias (nicht Rutilius) stimmende Theil des carmen de figuris beweist das. So hat ja auch Marx die Erhaltung der Rhetorik ad Herennium erklärt.

<sup>2)</sup> Norden II 544 erkennt wohl die Verwandtschaft der christlichen Fest-predigt mit den Lóyos sis Isovés, aber wenn er hervorhebt, dass sie erst im 4. Jahrhundert austritt, so hätte er ihre Abhängigkeit zuversichtlich behaupten sollen. Gerade da liegt die Theorie bei Genethlius vor, und weiter zurück die Reden des Aristides. Die Inschristen zeigen, dass die Sitte ties in die hellenistische Zeit hinausreicht: die Rede löst den epischen und lyrischen Hymnus ab. Den Unterschied, dass die Christen an die Schrist ansetzen, empsinde ich nicht schwer: die heilige Geschichte ist z. B. in allen yoral Isove empsinde ich nicht schwer: die heilige Geschichte ist z. B. in allen yoral Isove schriftauslegung der Kirche nennt sich in hinaus ein ist, wie bei Origenes sonst die Ueberlieserung, wie die Form lehrt, aus der Katechetenschule erwachsen; aber der Name ist modern sophistisch im höchsten Grade, denn er ist von den Homilien des Kritias (Ar. u. Ath. I 175) entlehnt: & Isove kapataäles, würde Philostratos sagen.

derjenige Stil, den Seneca am vollendetsten repräsentirt, den Quintilian die corrupta eloquentia nennt, die Fortsetzung des Asianismus ist, und dass weiterhin "sich zwei Richtungen gegenüber stehen, die Archaisten und die Neoteriker des Stiles, jene anknüpfend an die attischen Classiker, diese an die Sophisten der platonischen Zeit und die mit diesen ihrerseits verwandte asianische Rhetorik'. Bei den Archaisten findet er Erstarrung, bei den Neoterikern Fortbildung.

Hier kann ich nicht mehr mit. Zum ersten: was ist denn bei der Fortbildung herausgekommen? Diese ganze sogenannte neoterische Richtung hat ja so wenig erreicht, dass die griechische Sprache immer wieder auf den Classicismus zurückgegriffen hat, den die Lehrbücher predigen und dessen vollkommenste Vertreter, Aristides, Lukian und Libanius sich erhalten haben, während kein einziger Neoteriker zu irgend einer Zeit classisch geworden ist, die meisten spurlos verschwunden sind.1) Und ist etwa zwischen ihnen, sagen wir zwischen Favorin und Himerius, ein Zusammenhang? Die sich lebendig fortentwickelnde Sprache kennen wir Dank den Schriften des Urchristenthums und den Papyri: gravitirt sie nach der angeblich entwicklungsfähigen, angeblich neoterischen Richtung? Kein Gedanke. Sobald das Christenthum sich der Bildung erschliesst, regirt auch in ihm der Classicismus. Das Volksthümliche bleibt kaum als Unterströmung; so erfolgt denn statt einer lebensvollen Ausgestaltung der wirklichen Sprache die völlige Mumificirung des litterarischen Attisch. Ferner hat sich bereits gezeigt, dass ein directes Anknupfen an die Sophistik des 4. Jahrhunderts oder an die hellenistische Kunstprosa nicht vorhanden gewesen ist, sondern die Continuität eben in dem beständigen Abstossen der älteren nachclassischen Litteratur besteht, während die classische dauernd das Fundament bleibt. Endlich hat sich ergeben, dass sich die Bezeichnung der gesammten neoterischen Rhetorik als asianisch aus dem antiken Gebrauche des Terminus nicht rechtfertigen lässt; geographisch genommen ist sie so wie so ein Unding. Nun könnte es ja unschädlich scheinen, einen bequemen kurzen Terminus einzuführen, auch wenn er ganz oder in seiner

<sup>1)</sup> Man bedenke dagegen, dass die Poesie des 3. Jahrhunderts in derselben Zeit, wo der Atticismus sich erhebt, classisch wird, und dass ein Nachahmer dieser Poesie aus augusteischer Zeit, Parthenios, in die Reihe der πραττόμενοι hat eintreten können.

weiteren Ausdehnung modern wäre; allein die bedenklichen Missbräuche, die mit dem hoffentlich endgiltig abgethanen stilus Afer getrieben sind, rathen zur Vorsicht, und es schillert allzu modern naturwissenschaftlich, wenn eine gewisse Stilrichtung aus localer Disposition hergeleitet zu werden auch nur scheint, die Ueppigkeit und Weichheit des ionischen Klimas sich auch in der asiauischen Rede durch die Jahrhunderte offenbart. Daher wollen wir lieber die Thatsachen constatiren. An der alten sophistischen Rhetorik hat Asien, so weit es ionisch ist, gar keinen Antheil. machos von Chalkedon, Theodoros von Byzanz, Theodektes von Phaselis sind aus Orten dorischer Sprache; Alkidamas von Elaia, Ephoros von Kyme sind Aeoler, und Naukrates von Erythrai, Anaximenes von Lampsakos sind aus ionischen Orten mit starker äolischer Unterlage; auch Isokrates aus dem pontischen Apollonia kann nicht als vollblütiger Ionier gelten. Es ist das bemerkenswerth und leicht begreiflich. Ionien hatte eben eine kunstmässige Prosa ausgebildet, ehe die attische begann, und die Sophistik ist von Anbeginn attisch. Ionien hatte die wissenschaftliche Prosa ausgebildet, bis zu einer solchen Vollendung, dass sie auch ausserlich attisch geworden sich nie verläugnet hat.1) Wenn also der Asianismus in der alten Sophistik wurzelt, so ist seine Wurzel ganz und gar nicht asiatisch. Aber auch das Wesen der alten ionischen Kunst, die wir nun endlich zu erkennen beginnen, hat wahrhaftig mit dem nichts verwandtes, was die corrupta eloquentia mit den motus Ionici und den ionici cinaedi2) gemein zu haben scheinen kann. Andererseits ist Athen keineswegs durch eine Naturnothwendigkeit zum Sitze der sana eloquentia prädestinirt. 4. Jahrhundert n. Chr. ist das üppige Antiocheia durch Libanius die Burg des Classicismus, in Athen treibt der Athener Himerius die tollsten Sprünge des "Asianismus". Und in der Zwischenzeit

<sup>1)</sup> Die naturwissenschaftlichen Schriften des Aristoteles und Theophrast in ihrer bewunderungswürdigen Prägnanz und Sachlichkeit sind der beste Beleg. Platon, der diesem Ionerthum immer fern blieb, hat darum keine wissenschaftliche Prosa ausbilden können. Der Timaios ist zwar ein Wunder an Stil, aber ein τέρας auch. Ihn nachahmen ist κακοζηλία.

<sup>2)</sup> Ueber die altionische Musik und Metrik sagt einer der wenigen, die etwas sagen können, Herakleides, 414 bei Athen. τὸ τῆς Ἰαστὶ γένος ἀρμονίας οῖτ ἀνθηρὸν οῦτε ἱλαρόν ἐστεν ἀλλ' αὐστηρὸν καὶ σκληρόν, ὄγκον δ' ἔχον οῦκ ἀγεννῆ. Daran muss ich immer denken, wenn ich die Werke namentlich der altionischen Malerei sehe.

ist es nicht besser um die Verbindlichkeit des Terminus bestellt; wir haben gesehen, dass Timaios und Epikuros des Asianismus bezichtigt werden, von den Atticisten aber ist, so viel ich weiss, kein einziger aus Athen, dagegen Apollodoros und Dionysios von Pergamon und Dionysios von Halikarnass sind Asiaten.

Doch lassen wir das Wort. Wenn wir die corrupta eloquentia mit dem "Asianismus" identificirt als einen bestimmten seines Zieles bewussten Stil hinstellen, machen wir den Fehler, einen negativen Begriff als positiv zu verwenden. Corrupta eloquentia, Schwulst, Ziererei, Verstiegenheit, weichliche Rhythmen, zerhackter Satzbau, falsches Pathos, und was es alles von solchen Fehlern geben mag, das sind alles Prädicate von dem Standpunkte einer Gesundheit und Correctheit aus, der sehr schön und richtig sein mag, aber den die Urheber der also kritisirten Reden niemals anerkennen werden. Aus Princip ist man weder geziert noch geschmacklos, und wenn man es in anderer Augen ist, so theilt man deren Princip nicht, es sei denn man sündigt aus Unsähigkeit. Das versteht sich doch wohl von selbst, dass es zu allen Zeiten und in allen Stilen Leute mit und ohne Geschmack gegeben hat,1) Leute, die erhaben und die einsach sein wollten, die sich weiss und roth schminkten, die echte und falsche Brillanten trugen, die rechts und links vom Pferde fielen. Ich erlaube mir Aelian eben so unausstehlich zu finden wie Herodian, Chariton wie Alkiphrons Parasitenbriefe, und um ihrer selbst willen wurde ich von keinem Rhetor des Philostratos oder des Seneca eine Zeile lesen, einerlei ob Attiker oder Asianer. Albern sind sie alle mit einander. Damit ist aber für die Stilprincipien, die der Einzelne bekennt, gar nichts gesagt. Ein positiver Begriff wird die corrupta eloquentia auf dem lateinischen Gebiete durch Quintilians Polemik, die auf Norden

<sup>1)</sup> Auch in Athen in der classischen Zeit. Wie schon Rohde und Norden gebührend hervorgehoben haben, geisselt Aristoteles den Alkidamas wegen derselben Sünden, für die später Hegesias und Timaios die Proben liefern, sein ψυχεόν und das μειρακιδόες der gorgianischen Figuren sind κακόζηλα und asianisch und corrupta, oder gehören doch dazu. Dabei ist Alkidamas ein Mensch von bedeutender Versatilität, denn seine Rede über die Improvisation zeigt wenig ψυχρά, dafür die isokrateischen Künste, gegen die er loszieht, und der Palemedes, dessen Echtheit Maass unwiderleglich dargethan hat, ist doch stilistisch ganz und gar verschieden. So lebte schon zu Platons Zeiten Jemand ganz von μίμησις, beliebig dies oder jenes Vorbild wiedergebend.

stark eingewirkt hat, weil neben dem wohlmeinenden aber flachen Rhetor der grosse Historiker steht,1) der die Abstractionen zu beleben weiss und einen Vertreter des Neuen einführt, der denn auch weit entfernt ist, seinen Stil für corrupt zu halten. Und noch viel mehr trägt aus, dass wir lateinische Schriftsteller besitzen, die den Stil in voller Meisterschaft und mit voller Ueberzeugung vertreten, der dem Quintilian corrupt ist, Seneca und im Grunde auch trotz dem Dialoge Tacitus. Aber wenn das Lateinische, nachdem es die classische Höhe in Cicero erreicht hat, nun eine Periode des Barockstils durchmacht, die in so hervorragenden Schriftstellern gipselt, und wenn es dann mit dem durch Quintilian inaugurirten Classicismus, der bald in Archaismus ausartet, in entsetzliche Oede versinkt, aus der es erst durch das Christenthum erlöst wird, so trifft es schon durchaus zu, dass die ehedem sogenannte silherne Latinität dem Griechischen der hellenistischen Periode entspricht, eben auch einer Barockperiode, aber auf das gleichzeitige Griechisch darf man es nicht übertragen und noch viel weniger die unendlich grössere Mannigfaltigkeit aus der geradlinigen römischen Entwicklung erklären.2)

Was hat es für Zeit und Mühe gekostet, dass begriffen wurde, wie Tacitus gleichzeitig den Dialog im Stil des ciceronischen Dialoges, den Agricola in dem des Enkomions, (Prototyp Xenophons Agesilaos, Polybios' Philopoimen), die Germania in dem der ethnographischen Exphrasis (Ahnenreihe: Herodot, Theopomp, Timaios, Poseidonios, Sallust) verfassen konnte. Uns Modernen wird es eben schwer, die Einheit des persönlichen Stiles daran zu geben und die Forderungen

<sup>1)</sup> Es sollte einleuchten, dass Tacitus den Dialog geschrieben hat, als er das Bild, das ihm Quintilian in seiner Streitschrift vorführte, mit den Augen des Historikers überschaute, unmittelbar dadurch angeregt, natürlich aber, wie ein antiker Historiker pflegt, den Stoff und die Gedanken des Gelehrten übernehmend; wir finden sie zum Theil in  $\pi$ .  $\tilde{\nu}\psi ovs$ , und natürlich hatten sie Philosophen gedacht, denen die Rhetoren sie alle entnahmen. Ausserdem hat dem Tacitus die Einleitung des ciceronischen Hortensius viel geliefert, wie sie Usener reconstruirt hat.

<sup>2)</sup> Nordens Fehlgriff zeigt sich greifbar in seiner Disposition. Er hat I 149 nur ein paar Worte über den Atticismus, den er durch ein mir unbegreifliches Versehen um 200 v. Chr. ansetzt. Dann geht er auf Rom über, verfolgt das Latein bis Tacitus, und nun kommt die zweite Sophistik. Da kommt es freilich nicht heraus, dass unter Augustus die Entscheidungsstunde für die griechische Litteratur geschlagen hat. Ueber die Unfruchtbarkeit des Stilprincipes der μέμησες hat dagegen Norden öfter zutreffend geurtheilt.

der litterarischen Gattung anzuerkennen. Und doch ist das für die griechische Litteratur der Kaiserzeit mit Handen zu greisen. Arrian ist ein tüchtiger Bithyner, ein ordentlicher Soldat dazu, und mit Recht ist er doch als ein chamaleonhafter Stilist bezeichnet worden, der mindestens auf vier ganz verschiedene Weisen geschrieben hat. Aristides ist ein strenger Classicist, aber wenn er eine Monodie macht, so muss er singen, das liegt darin; und wenn er eine Grabrede hält, so muss er heulen, das liegt auch darin: sollen wir dann sagen, er redete asianisch')? Es ist eine vollkommene Verkennung der geltenden stilistischen Gesetze, wenn man die Gegensätze innerhalb der Werke des Plutarch und Lukian auf eine stilistische Entwicklung der Personen zurückführt, die höchstens darin liegen kann, dass die Schriststeller zu verschiedenen Zeiten verschiedene Gattungen pflegen. Die εἴδη der Prosa sind eben starr und sest geworden, wie es seit 500 Jahren die der Poesie waren, und ein jeder, der eine ξαφρασις oder eine προλαλιά oder eine diálegis verfasst, ist gehalten, bestimmte Farben und Stimmungen zu wählen, ganz wie es für Tragodie und Komodie gefordert war. Innerhalb derselben Gattung aber, und ganz besonders in der eigentlichen Beredtsamkeit, stehen noch die verschiedenen, aber auch längst sest ausgearbeiteten Stilarten (γέντ, σχήματα, ξήλοι, χαρακτήρες, ίδέαι τα verschiedenen Zeiten genannt) zur Wahl. Man kann grossartig oder einsachlich, herb oder süss, weltmännisch oder naiv (πολετικώς oder ἀφελώς) schreiben, so weit nicht auch hier die bestimmte Aufgabe (Grabrede z. B. oder Hochzeitsrede) das eine oder andere forderte. Was Norden asianisch nennt, ist meistens das susse oder blumige oder auch das erhabene.2) Der einzelne Redner mochte sich nach eigener Neigung oder mit Rücksicht auf den Geschmack des Publicums für diesen oder jenen Charakter entscheiden, und er mochte das Charakteristische mit mehr oder weniger Geschick und Mässigung anwenden; das wird Unterschiede hervorrusen, die zu bemerken unsere Ohren sicherlich sehr viel weniger sein sind, als die des zeitgenössischen Publicums: an den Stilprincipien und ihrer strengen Verbindlichkeit andert das nichts, und so abnlich zu verschiedenen Zeiten die Pradicate des Lobes und des Tadels niingen, die Objecte werden durch

<sup>1)</sup> Norden that das wirklich I 420.

<sup>2)</sup> Wenn ich ein Sophist wäre, würde ich π. νέψου in seinen ίψηλά als asisnisch demonstriren.

sie nicht gleich gemacht. Die Anerkennung von festen Gattungen und Stilen schliesst strenggenommen jeden Fortschritt aus, es kann und darf ja nichts Neues mehr geben: wir sehen ja bei den Romanen im Laufe der Zeiten öfter, bei uns in gewissen Kreisen noch jetzt diese Starrheit der classicistischen Doctrin. So ist es in der griechischen Poesie schon früh, so ist es seit dem Siege des Classicismus unter Augustus auch in der griechischen Prosa gewesen. In der Poesie nach Menander, in der Prosa nach Poseidonios ist alles gemacht, wenn auch vieles vortrefflich gemacht, oder es ist doch künstlich gezogen; lebendiges Wachsthum beginnt erst wieder mit dem Christenthume — auch nur auf kurze Zeit.

Die Unterscheidung der Stilarten war in Aussührung aristotelischer Gedanken von Theophrastos mit vollkommenstem Erfolge durchgeführt und den richtigen Gattungen waren ihre παρεκβάσεις zur Seite gestellt worden.1) Es genügt an die Fortwirkung dieser bedeutenden Gedanken gerade in dem feinsten, was Cicero, Dionysios und Demetrios lehren, zu erinnern. Aber wenn man meinen möchte, die Asianer würden sich dagegen gewendet haben, so wäre man in schwerem Irrthum. Der Rhetor ad Herennium giebt im vierten Buch 11-16 die drei Gattungen an, die er σχήματα nennt,\*) σεμνόν μέσον ζοχνόν und ihre αντικείμενα άμαρτήματα, φυσώδες διαλελυμένον εὐτελές,3) und hat für alle gute Proben verfertigt. Ohne Frage könnte man nach diesen Regeln die Fehler brandmarken, die Cicero an den Asianern tadelt, und an denen dieser Rhetor selbst wie wenige krankt.4) Er ist sich also eines Gegensatzes zu der theophrastischen Doctrin gar nicht bewusst gewesen. Man hatte nur die einzelnen Gattungen viel charakteristischer und voller herausgearbeitet als die Classiker, die man verehrte, aber überwunden hatte. So etwa mag der Rhetor gedacht haben.

<sup>1)</sup> Rabe, Theophrastos  $\pi$ . Likews, führt das trotz einiger Uebertreibungen zutreffend aus.

<sup>2)</sup> Ein dringendes Bedürsniss ist die Versolgung der Lehre von diesen «χήματα zu den späteren σχ.διανοίας καὶ λέξεως, andererseits die Abgrenzung dieser Doctrin von der der τρόποι, die wohl grammatischen Ursprunges sind.

<sup>3)</sup> Ich setze, was für diese Schrift besonders nöthig ist, gleich die griechischen Termini.

<sup>4)</sup> So sieht Seneca den Splitter im Auge des Maecenas, ohne den Balken in seinem Eigenen zu bemerken. Allerdings war er nicht geschmacklos wie der Etrusker.

Der Stil oder die Manier, für die sich ein Redner entschieden hatte, die er nun anzuwenden strebte, nannte man damals seinen  $\zeta \bar{\eta} \lambda o \varsigma$ .\(^1) Hatte er sich statt für ein berechtigtes  $\gamma \epsilon \nu o \varsigma$  für eine  $\pi \alpha \varrho \epsilon \kappa \beta \alpha \sigma \iota \varsigma$  entschieden, so hiess es,  $\kappa \alpha \kappa \delta \nu \epsilon \zeta \bar{\eta} \lambda \omega \sigma \epsilon \nu$ ,\(^2) und sein Streben  $\kappa \alpha \kappa o \zeta \bar{\eta} \lambda \iota \alpha$ .\(^3) In dem Worte liegt mit Nichten schon,

<sup>1)</sup> Gute Definition bei Syrian zu Hermogenes Ideen I 3 R. ζηλός έστιν ένεργεια ψυχής πρὸς θαῦμα τοῦ δοκοῦντος καλοῦ κινουμένη. Hermogenes hatte ζήλος und μίμησις verbunden, wie auch Dionysios (z. B. Lysias 2) thut. Natürlich redet man von verschiedenen ζήλος auch in anderen Dingen (Philodem Rhet. II 54), und die bewunderten Maler sind έζηλωμένος (Philodem 1, 125), Kratinos heisst τὰ Ἀρχιλόχου ζηλώσας als Vertreter der ἰαμβική ἰδία (Platonius p. 6 Kaib.) u. s. w. Es bleibt aber immer ein Unterschied von μίμησις.

<sup>2)</sup> Agatharchides 446° 20 tadelt, dass Hegesias ἐν αὐστηρῶι πράγματο ἐξ ἀνάγκης κομψότητα διαφαίνει, weil es unangemessen ist, giebt aber zu, dass er τοῦ ζηλώματος ἐπὶ ποσὸν τυγχάνει. Sein ζῆλος geht also auf das κομψόν. Kein Gedanke an atticistische Opposition, auch nur an völlige Verwerfung des Hegesias, von dem er sogar sagt εἰ πρὸς ἐλεεινολογίαν λόγος, ἐγγὺς τοῦ πρέποντος ἴσταται. Agatharchides selbst würde einem Atticisten asianisch sein; man lese z. B. die Beschreibung der Bergwerke genau 487° 34 ff., wo Photius die Schilderung des Unglückes der zur Zwangsarbeit Verurtheilten übergeht, die der Verſasser ἐξετραγωίδησεν.

<sup>3)</sup> Die Stellen meist bei Norden I 69 u. ö., der freilich auf Beheim-Schwarzbach libell. π. έρμην. 38 nicht hätte verweisen sollen, der mit einem salschen Citate aus Polybios beginnt, das er abschreibt: er meint X 22, 10, wo jetzt aus den Handschristen κακοζηλωσία hergestellt ist. Das Wort fehlt bei Cicero, Philodem, Dionysios, ist wirklich Gegensatz des Attischen bei Sueton Aug. 86, ist wohl zuerst bei Demetrios Magnes (Diog. 1, 38) belegt, wo ein δήτως κακόζηλος Thales aus Kallatis verzeichnet ist. Bei dem Vater Seneca ist es haufig, aber im richtig weiten Sinne, 9, 25, 28 genus cacozeliae amaritudinem verborum quasi res aggravaturam petit. 9, 24, 15 geht es die διάνοια an. Der Rhetor π. ύψους unterscheidet als Fehler οίδουν μειρακιάδες παρένθυρσον φυχρόν, bei dem zweiten sagt er, dass namentlich das Streben nach ήδυ in δωπικόν και κακόζηλον ausartet, und Demetrios sagt 186 ausdrücklich, dass er das κοινὸν ὄνομα κακόζηλον auf diese Ausartung des γλαφυρόν anwenden wolle; seine Zeit nenne auch das ψυχρόν so (239), das er unterscheidet. Dagegen bei Hermogenes π. εύρέσ. 12, 256 Sp. (daraus III 118) umfasst es wieder in ganzer Weite διάνοια und λίξις. Auf gezierte πεποιημένα ονόματα wendet es Helladius 532b 19 an. Die Definition bei Diomedes 451, die Norden bevorzugt, nimio cultu aut nimio tumore corrupta sententia deckt sich mit dem, was Demetrios den Gebrauch seiner Zeit nennt: man darf urtheilen, dass dies die atticistische Polemik der augusteischen Zeit ist, die aber die im Worte liegende Weite bei den Griechen nie ganz eingeengt hat. είζηλος, εἰζηλία sagt man nicht (salsche Lesart Plut. Lyk. 21, falsche Conjectur Plin. Ep. 7, 12); aber ein Feind der Atticisten bildet

nach welcher Seite der Fehler ginge. Niemand also kann sich getrauen zu sagen, worauf Neanthes von Kyzikos mit dem Worte gezielt hat, bei dem es in einem Buchtitel zuerst auftritt. Noch Quintilian (8, 3, 56), der unlogisch genug (wie gewöhnlich) das  $\kappa\alpha\kappa\delta\zeta\eta\lambda\rho\nu$  in die Reihe von einzelnen Fehlern stellt, giebt doch die allgemeine Definition, cum dicitur aliter quam se natura habet et quam oportet et quam sat est. Gewiss hat er es in der corrupta eloquentia gefunden, da er sofort auf seine Specialschrift verweist, und gewiss hat jeder besonnene viel Manier (so übersetzen wir am besten) in den Productionen der Asianer gefunden, aber es ist ganz unberechtigt zu schliessen, dies heisst  $\kappa\alpha\kappa\delta\zeta\eta\lambda\rho\nu$ , also wird es asianisch sein und genannt worden sein. Wenn die Vorkämpser des Atticismus ihre Gegner die "von der falschen Manier" nennen, so konnten jene die Velleietäten der atticistischen Imitation mit demselben Worte belegen.

Es ist zweierlei, ob man gegen Ausschreitung und  $\kappa \alpha \kappa \hat{\alpha} \zeta \eta - \hbar \omega \mu \alpha \kappa \alpha$  kämpft, oder ob man das allein seligmachende Evangelium des Rückschrittes verkündet. Es ist zweierlei, ob man die Attiker als musterhafte Stilisten anerkennt, von denen man sehr viel lernen kann, oder ob man gebietet zu schreiben wie sie. Das erste ist sehr berechtigt; es ist auch während der ganzen Zeit des Hellenismus anerkannt worden. Das zweite ist nur so weit berechtigt, als es das erste ist: was darüber ist, ist das Princip der Imitation, der  $\mu l \mu \eta \sigma \iota g$  statt des  $\zeta \tilde{\eta} \lambda o g$ : das ist der falsche Classicismus, der die Entwicklung hemmt und das Leben ertödtet. Dies Princip hat die Rhetorik der augusteischen Zeit nicht nur verkündet, sondern zum Siege geführt: daher ist dies die entscheidende Stunde in der Entwicklung der ganzen griechischen Sprache und Litteratur.

Dass Isokrates und Demosthenes niemals aufgehört haben, als Muster der Rede studirt zu werden, bedarf keines Beleges'); man

es, um den Vorwurf der κακοζηλία zu insinuiren, Cerealis Anth. Pal. XI 344 οὐ τὸ λέγειν παράσημα καὶ Άττικὰ ξήματα πάντα εὐζήλως έστλν καὶ φρονίμως μελετάν. Das gehört in die 'zweite Sophistik'.

<sup>1)</sup> Man vergesse nicht, dass Demetrios von Phaleron ein ξημετιρον des Demosthenes tadelt, Eratosthenes meint, er wäre oft ἐπέβακχος geworden (Plut. Dem. 9): das sind Vorwürse, wie sie den 'Asianern' gemacht werden. Bernippos erzählt von einem Aision, vermuthlich einem alten Manne, der den Demosthenes noch gehört hatte; der sagte, zu hören wären die Redner der Gegenwart bewunderungswerth, da sie εὐκόσμως καὶ μεγαλοπιροπώς redeten; aber gelesen wäre jener ihnen weit überlegen (Plut. 11). Da trifft die Modernen dieselbe Kritik, wie bei Gicero den Hortensius.

hat ihnen ja so viel Fremdes untergeschoben. Die kritische Beschäftigung mit ihnen ist aber auch gerade für einen Asianer, Kleochares von Myrlea, bezeugt.1) Lysias möchte man eher vergessen glauben, aber ihm hat man den Epitaphios untergeschoben, Anfang des 3. Jahrhunderts, wie ich schätze, und damals bekannte sich Charisios zu seinem Vorbilde, und danach gar Hegesias, dessen Declamationen eine uneingeschränkte Bewunderung Athens zeigen. Offenbar war es eine Richtung, die im Gegensatze sowohl zu Demosthenes wie zu Isokrates in der privaten Gerichtsrede die periodisirte Stilisirung verwarf; für epideiktische Rede, wie den Epitaphios, galt das natürlich nicht. Den Hypereides haben aus ähnlicher Tendenz die Rhodier auf den Schild gehoben, deren durchaus modern gesonnenes Haupt Molon den Spruch abgegeben hat, ἀνάγνωσις τροφή λέξεως.\*) Es hat auch nicht an solchen gefehlt, die wie die Caracci im Barocco die Vereinigung aller Vorzüge aller Meister als Programm verkündeten.3) Cicero versichert, dass alle seine griechischen Lehrer ihn auf Demosthenes hingewiesen hätten. Bei Philodem kommen ζηλωταί verschiedener Attiker neben denen der Modernen vor,4) dasselbe zeigt das Musterbuch des Gorgias (Ru-

<sup>1)</sup> Ruhnken zu Rutil. Lup. 1, 2. Antig. v. Ksr. 52. Das dort hervorgezogene Bruchstück (Spengel III 97) ist eine tolle Spielerei in lauter κόμματα, merkwürdig, weil es zeigt, dass schon im 3. Jahrhundert die Casus in die Reihenfolge unserer Grammatik gestellt waren.

Dies bei Theon 61 Sp. Den Anschluss an Hypereides bezeugt Dionysios Din. 8. Gicero hat dies dort nicht gelernt.

<sup>3)</sup> Das ist der Sinn der Geschichte, wie Zeuxis den Krotoniaten die Helena nach dem Studium nicht eines Modells, sondern aller Schönheiten malt, Cicero de inv. II Vorrede, später beigefügt, aber keineswegs aus atticistischer μίμησες, wie es Dionysios in der Vorrede von π. μεμήσεως verwendet.

<sup>4)</sup> I 150 ist vom καλὸς λόγος in der Art entweder des Isokrates oder Demosthenes die Rede. 151 οἷ μἐν τὴν Ἰσοκράτους οἷ δὰ τὴν Θουκυδίδου λέξιν ζηλοῦσι, dann nach längerer Lücke, aber im selben Gedanken τερόνοτι (γεγονότι?) τοῦ Κλειταρχείου. S. 157 wird Jemand getadelt, ἀσάφεια erstrebt zu haben, διὰ βούλησιν ἐμφάσεως τοῦ ποιητικοῖ καὶ τροπικοῦ καὶ τῆς ἀνακεχωρηκυίας ἱστορίας ἐμπείρου καὶ τοῦ φιλαρχαίου: das kann nur Timaios sein. Das vierte Buch würde sehr wichtig sein, wenn es zusammenhängender verständlich wäre. Ein Gegensatz wie λόγος πάνδημος und φιλοκατάσκους (der rhetorisch stilisirte 164) ist echt hellenistisch, später verschollen, vier πλάσματα ἀδρόν ἰσχνόν μέγα γλαφυρόν (165) widerlegen die auch an sich verkehrte Ansicht, die vier Gattungen des Demetrios könnten erst nachchristlich sein; τήν γε πρόχειρον καχεξίαν εἶναι διαφεύγειν, ἐμμετρα διευλαβη-

tilius). Ich bin ausser Stande eine abschätzige Beurtheilung der äggatot bei den hellenistischen Rednern aufzuzeigen. Erst in der Febde, die der Atticismus begann und die er bis zu der Verwerfung des Platon wie des Pheidias trieb,¹) wird auch von den Anhängern des modernen Stiles kräftiger vorgegangen sein. Es scheint mir aus einer Stelle Quintilians zu folgen, dass man im Gegensatze zu der Bevorzugung der archaischen Sculptur und des polykletischen Kanons gewagt hat, dem Vorwurfe des Castratenstiles zum Trotze das Ideal des mannweiblichen Megabyzos zu vertreten,¹) pikanter Weise sich mit dem Geschmacke des Classicisten Winckelmann berührend.²) Aber freilich, die Bewunderung der attischen Classiker hemmte die selbständige Fortbildung des Stiles nicht, die man nicht auf eine Weise bloss versuchte, und die Herrschaft über die Kunstmittel führte zu den Uebertreibungen nach den verschiedenen Seiten, die dann die Reaction hervorriefen.

piror liyese καὶ τοιαίτας ἀμφιβολίας έλεῖν μετωνυμικῶν (185, vorzūglich von Sadhans ergānzt) giebt den Tadel wieder, den die Atticisten erhoben, mit denen sich wie die Zeit so nicht selten das Urtheil, nicht die Tendenz und um wenigsten die Sprache Philodems berührt.

<sup>1)</sup> II. vyovs 36, erläutert in der Strenna Helbigiana.

<sup>2)</sup> Quintilian sagt V 12, 21, ersichtlich aus seiner Specialschrift einen Trumpi borgend, statuarum artifices pictoresque clarissimi . . . . numquam in hunc ceciderunt errorem, ut Bagoam aliquem aut Megabysum in exemplum operis sumerent sibi, sed doryphoron etc. Er negiert also das, was ich gleichwohl ihm selbst entnehme. Wie sollen diese Eunuchennamen typisch stehen? Wer schmähen will, wählt sich nicht die vornehmsten Vertreter des angegriffenen Ideales. Bagoas, Name bedeutsamster Hofeunuchen des Perserreiches, ebendaher von Ovid Am. 2, 2 genommen, möchte noch gehen, aber Megabyzos, der Hohepriester der ephesischen Artemis, wie soll der anders als honoris causa genannt sein? Und nun die Thatsachen: erstens hat kein geringerer als Apelles den Megabyzos gemalt (Plin. 35, 93), vielleicht auch Parrhamos (Plin. 35, 70, Brunn Gesch. d. K. II 101), und zweitens weiss jeder, dass die hellenistische Kunst namentlich in Dionysos und Apollon ein solches Meal verfolgt hat. Unwissend ist also Quintilian auf alle Fälle; entweder hat er ahnungslos geleugnet, was doch geschehen war, oder er ist beherrscht von dem classicistischen Geschmacke auch in der bildenden Kunst und bestreitet das Princip, das sich einst auf die Schönheit des Megabyzos von Apelles berufen hatte, mit der Behauptung, die classischen Künstler hätten so niemals geurtheilt, was ja zutrifft. Die Wahl zwischen diesen beiden Möglichkeiten scheint mir nicht schwer.

<sup>3)</sup> Insti II<sup>1</sup> 2, 173. Uebrigens sagt schon ein ἀφορισμός des Kritias (Dion. Chr. 21, 3) κάλλιστον ἐν τοῖς ἄρρεσι τὸ Τῆλυ. Solch ein λευκόπυγος ist der Knabe von Subiaco.

Wir haben gesehen, dass erst diese den Begriff der Asianer schafft, dass sie bei Dionysios so weit geht, die gesammte hellenistische Prosa zu verwerfen; wir wollen nun sachlich prüfen, was man den Asianern vorwarf: wenn unsere Rechnung stimmt, so muss das in der Rhetorik der Kaiserzeit überwunden sein, ganz so wie die hellenistische Litteratur wirklich bei Seite geworfen ist.

Der eine Vorwurf ging den Rhythmus an; sie sollen gesündigt haben, theils durch die Wahl zu weicher Rhythmen, theils durch die durchgängige Rhythmisirung (ἔμμετρα ποιείν), womit die Zerhackung der Rede in lauter einzelne Sätzchen zusammenhing, theils durch die Eintönigkeit, welche die Bevorzugung weniger Schlüsse zur Folge hatte. Von dem ersten sehen wir besser ab, da unser Urtheil über die Wirkung und Qualität der einzelnen Rhythmen schwerlich objectiven Werth hat.1) Die beiden anderen Vorwürse hängen mit den beiden Compositionsarten zusammen, die in der griechischen Prosa unbeschadet der Zeit und Stilrichtung nebeneinander bestanden haben, seit es eine gab, die periodisirte und die kommatische Rede. Die Periode ist von Isokrates, dem Schüler des Gorgias, vollendet; sie wird in ihrer Structur passend mit der Architectur verglichen,3) man darf aber auch den strengen Bau eines Musikstückes vergleichen,3) Harmonie ist für beide Künste unentbehrlich. So kommt es in diesem Stile dahin, dass ein geübtes Ohr den nothwendigen Abschluss vorausempfindet und sich die Schlussglieder der Periode, so weit sie die Klangwirkung angehen, von selbst ergänzt. Erwachsen ist die Periode, in deren Namen die Rückkehr zum Ausgange und der harmonische Abschluss liegt, aus den Figuren des Gorgias, Parisose und Antithese, die gern durch das lediglich musikalische Mittel des Reimes und der Assonanz hervorgehoben werden. Aristoteles hat in Theorie und Praxis die Periode von Isokrates übernommen, und so regirt sie in der hohen Prosa, namentlich der Geschichtschreibung, durchaus.

<sup>1)</sup> Die alten Kritiker dachten an Rhythmen, die ihnen unanständig schienen, weil sie in unanständigen Gedichten herrschten, namentlich den Ithyphallicus, der den Schluss des Sotadeus bildet, und andere dyanhoupera. Die werden auch von Asianern nur einzeln gesucht sein, wie von Hegesias. Schlüsse wie  $- \cup - -$  sind das Gegentheil von lasciv, und doch werden sie bevorzugt.

<sup>2)</sup> Demetr. π. έρμ. 10. 15.

<sup>3)</sup> Die Rede im Ganzen ist einem νόμος gerade in ältester Zeit verglichen worden, daher die Termini προοίμιον u a.

Der muss Polybios sehr obenhin gelesen haben, der hei ihm die Arbeit verkennt, die in der Periodisirung steckt; selbst ein Diodor hat darin seine stilistische Ambition, und wenn ein Fachmann ein gelehrtes Werk ohne alle stilistischen Aspirationen verfasst, so verfehlt er nicht in den Widmungen periodisch zu schreiben.1) Dieser Stil hat also seine Parallele nicht in der Poesie, sondern in der Musik.3) Ihm steht eine andere Weise gegenüber, die wie die Poesie von der Sylbenquantität ausgeht, die von der Sprache ganz ebenso gut unmittelbar geliefert wird wie der Klang. Aristoteles bezeugt uns, dass Thrasymachos zuerst auf diese rhythmische Wirkung geachtet hat; daher heisst es, dass er den metrischen Begriff xwilor zuerst gebraucht habe.3) Natürlich fielen bestimmte Rhythmen nur im Anfange und am Schlusse des Satzes deutlich in das Ohr. Wer also auf solche Wirkung ausging, der kam dazu, die Rede in cinzelne rhythmische Glieder und Gliedchen zu zertheilen, so dass sie ganz und gar als rhythmisch empfunden ward. Dann unterschied sie nur die Regellosigkeit der Rhythmenfolge von der gelesenen Poesie: ein durchgehender Takt würde sie ganz dazu gemacht haben. Aber schon die Wahl der Paeone, die Thrasymachos empfahl, zeigt, dass er sich hütete, den Unterschied der Gattungen w verwischen. Die gleichzeitige Poesie hatte das Ziel sast erreicht, auch in den Versgattungen, welche den Hiatus unter Verkorzung einer schliessenden vocalischen Länge nach dem homerischen Vorbilde zuliessen, hiatuslos zu bleiben, wie immer in lamben und Trochäen geschehen war.4) Das musste diese Prosa

<sup>1)</sup> Höchst bezeichnend die Kegelschnitte des Apollonios.

Daher seine Wirkung so oft κηλείν, γοηεύειν, der ihn ausübt Σειρήν, κηληδών heisst,

<sup>3)</sup> Aristoteles Rhot. 3, 8, Suid. s. v., wo neben κολον auch περίοδος genannt ist, kaum richtig. Auf ihn geht es, wenn Cicero or. 39 der ältesten Beredtsamkeit minuta et versiculorum similia quaedam zuschreibt. Er wirst ihn mit Gorgins in einen Tops, hat natürlich von beiden nichts selbst gelesen. Den Histus vertreibt aus dem erhaltenen Stücke nur Gewalt. Uebrigens wird Thrasymachos sich in seiner langen Thätigkeit nicht gleich geblieben sein. Für Theophrast war er der Stifter der vollkommensten Rede, des μέσον.

<sup>4)</sup> Jene Verkürzung war nichts als eine Unvollkommenheit, die sich die homerischen Dichter nothgedrungen verstatteten und die nach ihrem Vorbilde wenigstens in den Versen, welche zwei kurze Senkungen hinter einander haben, legitim war (in Lesbos und bei Anakreon jedoch nur im homerischen Hexameter). Aber hässlich fand man es immer; selbst Pindar hat es in besonders gefeilten Gedichten gemieden, und so Aristophanes seine Hexames XXXV.

ausnehmen, da der Hiatus den Rhythmus mindestens unkenntlich macht. Gleichzeitig war in der modernsten Poesie, dem Dithyrambus, und danach im Drama immer weiter die Responsion aufgegeben: es verstand sich ganz von selbst, dass von ihr in der rhythmischen Prosa keine Rede sein konnte, wie es Aristoteles auch ausschliesst.1) Es ist das ein sehr wesentlicher Unterschied von der musicalischen Prosa, die freilich keine quantitirende, aber doch eine logische, meist antithetische Responsion verfolgte, und in dem architectonischen Aufbau der Periode nothwendig zu symmetrischen Gliedern gelangte. Nun trat schon bei Isokrates eine Verbindung beider Principien ein; namentlich empfahl sich die Rhythmisirung zur Hervorhebung des Abschlusses der Glieder innerhalb der Periode, so wie man auch Reim und Assonanz verwandte, wohlgemerkt ohne Responsion. Ebenso hat Isokrates die Vermeidung des Hiatus durchgeführt, ja wohl er zuerst mit unerbittlicher Consequenz und diese doch auch im musicalischen Klange sehr fühlbare Kunst mit seiner Periodisirung der ganzen solgenden Kunstprosa übermittelt.<sup>3</sup>) dererseits empfindet man bei Demosthenes, so viel er bei Isokrates gelernt hat, eine viel weitergehende Berücksichtigung des Rhythmus, der zu Liebe er, wie die erhabene Poesie, die Häufung kurzer

Anapäste sehr verschieden gestaltet. Die Athener, ausser Sophokles, wurden immer strenger, und Euripides hat in vielen seiner letzten Dramen höchstens in Daktylen vereinzelte Verkürzungen.

<sup>1)</sup> Die Vergleichung der εἰρομένη und κατοστραμμένη λέξεις mit den ἀνα-βολαί der Dithyramben (dessen Vollendung in den Cantica vorliegt, die Leo erläutert hat) und den strophischen Liedern zieht Aristoteles Rhot. III, 9; den Rhythmus behandelt Cap. 8. Es ist wohl die Stelle, welche über die Prosatechnik den entscheidenden Außschluss giebt: τὸ σχῆμα τῆς λίξους δεῖ μήτε ἔμμετρον εἶναι μήτε ἄρρυθμον. τὸ μὸν γὰρ ἀπίθανον. πεπλόσθαι γὰρ δοκεῖ, καὶ ἄμα καὶ ἐξίστησι· προσέχειν γὰρ ποιεῖ ταῖι ὁμοίωι, πότε πάλιν ἤξει. Wie dem gegenüber in der Prosa des Demosthenes und Aristoteles rhythmische Entsprechung gesucht werden kann, ist mir allezeit unſassbar gewesen; am meisten ſreilich, weil ich keine hören kann. Dass dagegen die Glieder der Periode sich entsprechen, wie es Aristoteles ja auch sagt, zeigt am besten Kaibel in seiner Analyse des Stiles der Πολιτεία.

<sup>.2)</sup> Man darf aber nicht vergessen, dass die Sprache überhaupt dem Hiatus feind war, und da der Schulunterricht seine Hässlichkeit immer einschärft, ist thatsächlich die Sprache immer mehr dazu gedrängt, ihn durch Wortstellung und Doppelformen zu vermeiden. Jeder Halbgebildete schrieb um Christi Geburt mit weniger Hiaten als Herakleitos oder Thukydides. Die Affen des Atticismus der Kaiserzeit haben ihn sich dann wieder mühselig angequält, um archaisch zu schreiben.

Sylben vermeidet 1); dagegen hat er sich die ängstliche Regelmässigkeit der isokrateischen Periodisirung nicht aufgezwungen; gerade
durch κόμματα wirkt er oft überwältigend. Eben durch seine
Rhythmik ist er der specifisch hellenische Meister der erhabenen
Kunstrede geworden, denn die Rhythmen konnte selbst Cicero nicht
imitiren. Auf die Schlüsse der Glieder und Sätze hat er hohen Werth
gelegt, aber mit Freiheit, und selbst die Paeone oder den Schluss
Kretiker und Spondeus hat er wohl mehr unbewusst gewählt als
mit Bedacht gesucht.2)

In der hellenistischen Rhetorik, die Demosthenes und Isokrates gleichermaassen als Vorbilder überkam, strebte man danach, beider Yorzage zu vereinen, und die rhythmische und musicalische Wirkung zugleich zu erzielen: die Gefahr war damit gegeben, dass die Rede wirklich ξμμετρος wurde. Das klar in seiner Wirkung m beurtheilen, müssten wir vollständige Proben der Beredtsamkeit besitzen. Der Vorwurf wird ja oft erhoben. Ferner mussten die Rhetoren auf der Bahn des Thrasymachos und Aristoteles fortschreitend bestimmte, besonders belobte Rhythmen für die correspondirenden Glieder der Periode empfehlen und anwenden, was dann monoton ward. Norden hat das an dem heiligen Gesetze des Antiochos von Kommagene gezeigt, das wohl jeder, der diese Studien selbständig aus den Quellen treibt, so verwerthet hatte. Da herrschen die Clauseln ----, ---, --- mit den wenigen Abwechselungen, die durch Auflösung einer Länge entstehen. In der That eine Illustration zu der Monotonie, die Cicero dem Menekles nachsegt. Immerhin wird, für mein Gefühl wenigstens, der gewollte Eindruck der Feierlichkeit und kirchlichen Salbung erzielt. weiss nicht, wie man den Bombast unserer Doctordiplome ertragen kann und auf Antiochos als "Asianer" mit Steinen werfen.

Zu Demosthenes Zeiten hatte die periodisirte Rede, die κατεστραμμένη, wenigstens die erhabene Prosa so sehr beherrscht, dass sie die einzig mögliche schien. Aber es konnte nicht ausbleiben, dass daneben die εἰρομένη sich regen musste, wäre es auch nur

<sup>1)</sup> Die Entdeckung dieses Gesetzes (wenn auch der Name Gesetz unzutreffend ist) ist ein grosses Verdienst von Blass, um so wichtiger, als Demosthenes keinen Nachfolger gefunden zu haben scheint.

<sup>2)</sup> Von der platonischen Kunst, die in lebeudiger Rede und in jeder Stilisirung vom ganz naiven Geplauder bis zum Wetteiser mit der Poesie gleich vollkommen ist, darf in diesem Zusammenhange nicht die Rede sein

aus Uebersättigung. Wenn sie kunstvoll sein wollte, bedurste auch sie der Rhythmen. Es mag wohl sein, dass Hypereides in dieser Richtung gewirkt hat,1) obwohl das nicht gesagt wird, sondern Lysias als Vorbild des Charisios gilt, bei dem Rhythmik nicht zu holen war, dagegen gorgianische Künste nichts seltenes sind, wie der Verfertiger des Epitaphios wohl gewusst hat. Jedenfalls hat Hegesias an Charisios und durch ihn an Lysias ausgesprochenermaassen anknupfen wollen, als er seinen Stil aufbrachte, der in der epideiktischen Rede2) wenigstens rhythmische eloouévn ist. Und hier haben wir denn wirkliche ξμμετρα, έχεινο Δεωχόριον, τοῦτο Θησεῖον,\*) das ist ίήιε Φοῖβε σοὶ δὲ ταῦτ' ἀρέστ' εἴη, und in den χομμάτια, die Agatharchides tadelt, sind Schlüsse wie - ω - ω - (τῆς μεγάλης Σιπυλεύς), υ - ω - ω - ω - υ - υ | \_ - - - - - (ὁρῶντα τὰ λείψανα τῆς πόλεως παρόντα μοι συνικε-buleisch) | --- | -- | --- | --- | δύο γὰ ε αὖται πόλεις τῆς Ελλάδος ἦσαν ὄψεις διὸ καὶ περὶ τῆς ἐτέρας άγωνιῶ νῦν ὁ μὲν γὰρ εἶς αὐτῶν ὀφθαλμὸς ή Θηβαίων ) ἐκκέκοπται πόλις. Vergleichen wir nun diese Stilisirungen mit denen der späteren Prosa, so ist das erste, dass man sieht, die asianischen Clauseln der periodisirten Rede haben in Rom in der

<sup>1)</sup> Sein Stil in den Gerichtsreden muss für denjenigen der vollkommenste sein, der poetische Prosa (das ist für uns Demosthenes) im Plaidoyer deplacirt findet. Es ist in der That höchst kunstvoller sermo. Darin ist er gross, und der tenuis spiritus Graiae camenae bezaubert. Aber die Erhabenheit liegt ihm nicht, und so wird der Epitaphios durch Imitation conventionell. Wenn Rhodier ihn empfahlen, die ägyptischen Rhetoren, wie die Erhaltung der Papyri lehrt, ihn bevorzugten, während die Schulrhetorik seit Dionysios ihn fallen liess, so waren sie attischer als die Atticisten, die an den Vocabeln klebten.

<sup>2)</sup> Das historische Fragment hat εἰρομένη λέξις, keine Rhythmen: das ist Fortwirkung altionischer Historiographie, die nie verstummt war. Die Anstösse liegen in der Wortwahl und Wortstellung, noch mehr in dem περί τὰς νοήσεις καινόσπουδον, das der Schriftsteller π. ὕψους an seinen Zeitgenossen rügt, das əlso mit Asianisch und Attisch nichts zu thun hat.

<sup>3)</sup> Dies der einzige significante Satz in dem lückenhaften Fragmente bei Strabon 396. Unmittelbar folgt οὐ δύναμαι δηλάσαι καθ' δν δκαστον, ganz πεζώς. Das andere ist zerstört.

<sup>4)</sup> Ich messe das kretisch, wie z. B. damals Artemidoros von Perge in seinen Epigrammen immer Θηραΐοι. Natürlich ist das Willkür, aber die kann niemand aus diesen Analysen bannen, wenigstens so viel wir bis jetzt erkennen.

Gracchenzeit ihren Einzug gehalten,1) ihnen hat sich auch Cicero nicht entzogen, dessen von Tacitus verspottetes esse videatur eine solche ist, und sie regieren bei Seneca, obwohl der die εἰρομένη vorzieht, und weiter bei Cyprian und noch lange, als im Griechischen die Quantität überhaupt aufgegeben ist.2) Also ist freilich die römische Rhetorik ohne jede Unterbrechung von der hellenistischen Tradition beherrscht worden; wenn man das asianisch nennen will, mag man's thun. Aber für die griechische Prosa gilt das nicht. Das zu beweisen reichen die Partien in Nordens Buch hin, die für die entgegengesetzte Behauptung geschrieben sind.\*) Denn wenn er keinen einzigen namhasten Schriftsteller anzusühren bat, so sollten die Exempel, die er aufgetrieben hat, der Brief des Ptolemaios an Flora, Favorins korinthische Rede, und ein paar Phrasen aus Philostrat, vielmehr beweisen, dass die Bevorzugung der an sich daraus ernsten und durch Demosthenes und Aristoteles empfohlenen Rhythmen in ein paar Reden, zu denen gar noch die Monodie des Aristides gerechnet wird, alles andere als neoterisch gemeint war. Wenn aber die gewaltigen Massen stilisirter Rede, Philon, Plutarch, Aristides, Maximus, Dion, Philostratos so wenig boten, so ist zu constatiren, dass die Tradition abgerissen war. Nicht die Rhythmen überhaupt sind verboten, höchstens die xexlaσμένοι, die denn auch sehlen, sondern die Eintönigkeit: und die lmitation der Attiker hat die Weise des Demosthenes und Isokrates wiederhergestellt. Der grosse Gegensatz zwischen silberner Latinität und gleichzeitigem Griechisch in den Rhythmen ist der sinnfällige Erfolg des Atticismus.4)

<sup>1)</sup> Marx Rhet. ad Her. 99.

<sup>2)</sup> Was in Athen schon gegen 300 geschehen ist, vgl. in dies. Ztschr. 34, 217.

<sup>3)</sup> II, 918. Den Citaten der Historiker des Verus bei Lukian hört Norden wohl zu viel beabsichtigte Rhythmen ab; jedenfalls sind jenem nicht die Rhythmen anstössig, sondern die allerdings albernen homerischen Vocabeln. I, 413, wo eine Anzahl hochpathetischer Stellen der philostratischen Rhetoren rhythmisch analysirt werden, was sehr dankenswerth ist, kommt gewiss manche Klingelei heraus, die unausstehlich ist, aber die specifisch "asianischen" Klauseln wiegen gar nicht vor. In dem Decret aus Assos (II, 920) ist der Schluss altformelbaft, also nicht rhythmisch neu stilisirt; im Anfang ist — — — fein beobachtet, so dass ich ευργικον ὁ κόσμος nicht als Adonius, sondern mit Elision als Ditrochaeus sprechen möchte.

<sup>4)</sup> Der Raum verbietet mir, Proben zu geben; gern würde ich die Freiheit an m. Tyous zeigen, in dem allerdings weil kein einseitiger Atticismus,

Der andere Vorwurf gegen die Asianer ging die Sprache an. Getadelt ward ausser dem Uebermaass an Schmuck der Mangel an χύρια ὀνόματα, statt deren Umschreibungen oder Neubildungen eintraten. Darüber könnte man unendliches reden,1) aber wenige Worte werden dem genügen, der die Schriften lesen will. hellenistische Griechisch ist die natürliche Tochter des hellenischen, die lebendige Rede aller Hellenen und hellenisirten Barbaren, erwachsen auf dem Boden einmal der jeweiligen mündlichen Ueberlieferung, zum anderen der attischen Schristsprache, die in allen Reichen seit Philippos Kanzleisprache war, und abgesehen von gewissen Gattungen der Poesie und kleinen Kreisen epichorischer Bedeutung Litteratursprache sein sollte, aber sich unwillkürlich fortwährend umformte. Es ist ja nur ein Zeichen dafür, wie wenig uns erhalten war, wenn man ehedem die Uebereinstimmung der Sprache des neuen Testamentes mit vielem, was man nur bei Polybios fand, befremdet constatirte (was man etwa so ausdrückte, dass der heilige Geist eine besondere Vorliebe für den Stil des Polybios gehabt hätte), und dass man neuerdings die Uebereinstimmung des Polybios mit gleichzeitigen Inschriften ganz anderer Gegend befremdet constatirt und wohl gar Kanzleisprache bei ihm findet.3) In Wahrheit lebt in jenen Documenten und Polybios die-

ein gutes Theil Tradition steckt. Ein Böswilliger könnte manche Clauseln asianisch nennen wollen. Ein seltsames Stück Rhetorik derselben Zeit ist die jüdische Rede π. αὐποκράπορος λόγου, die Norden I 416 gegen Freudenthal, dem ich früher gefolgt war, richtig würdigt; sie kann um des Inhaltes willen nur vor Caligula entstanden sein: die Judenhetze ist nicht actuell, viel eher Gefahr, dass die Juden transigiren. Auch sprachlich urtheilt hier Norden ganz zutreffend: es ist reines Hellenistisch, s. g. Asianisch, wohl das jüngste Specimen der Art. Rhythmen kennt der Verfasser nicht, so sehr er in gorgianischen Figuren schwelgt. Freudenthal hat ihn masselos überschätzt. Das dritte Makkabäerbuch kann in seinen rhythmischen Theilen (vgl. in dieser Zeitschr. 34, 635) kaum jünger als Aristeas sein.

<sup>1)</sup> Das bewusste Schmücken der Rede mit "schönen" Wörtern ist auch so alt wie die Rhetorik und älter. Gorgias und Isokrates sind auch darin die bewussten Stilkünstler und Lehrer; Alkidamas sündigt nach dieser Seite. Eine Reaction, die strenge Wortwahl und Einfachheit suchte, repräsentiren Isaios und Demosthenes, der die Kühnheiten der eigenen mündlichen Rede in der Schrift ausmerzte. So geht das weiter; ich muss es bei der Hindeutung bewenden lassen. Das stammt ganz direct aus der Poesie, insbesondere der Lyrik.

<sup>2)</sup> Der vornehme junge Mann, berufen zu der politisch-militärischen Führung seiner Vaterstadt Megalopolis, hat die Schulbildung dieser arkadischen

selbe allgemeine Sprache, und lebt in den altchristlichen Schriften dieselbe fort, ungetrübt durch den Atticismus, so dass ihr Gegensetz zu der gleichzeitigen gebildeten Litteratur eben den zwischengetretenen Atticismus beweist.1) Seit wir nun theils auf die zersplitterten Reste hellenistischer Rede besser achten, theils auf Stein und Papyrus immer neue Documente auftauchen, kann man ja gar nicht verkennen, dass die augusteische Zeit einen Einschnitt macht. Und wer will, kann gerade periphrastische Ausdrücke, die den hellenistischen Stil so ungefüge und breit machen, und safulose Neubildungen in Masse aufzeigen, die später beseitigt worden sind. Mit einem Schlage ging das freilich nicht; es war den atticistisch Gesonnenen gar nicht sofort bewusst, wie vieles sie im Munde sührten, was der sehr exclusive Geschmack der attischen Rede des 4. Jahrhunderts verschmäht oder nicht gekannt hatte. Man darf sich also nicht wundern, wenn Dionysios in seiner Geschichte uns oft dem Polybios näher zu stehen scheint als dem Cassius Dio, dessen Griechisch ein Pelz von altattischem Allerleirauch ist. Plutarch, der dem puristischen Atticismus unfreundlich gesonnen ist, klingt schon weit attischer als Dionysios. Das ist der Erfolg der Schule, die mittlerweile die Kinder schon an diese Vorbilder ausschliesslich gewöhnte und längst über lexicalische Hilfsmittel gebot: Caecilius batte ja das erste atticistische Lexicon verfertigt. Nordens sogenannte Neoteriker der Kaiserzeit schreiben freilich ein eben so bustes Griechisch wie Hegesias in dem Bruchstücke seiner Geschichte oder Antiochos von Kommagene; gleichwohl ist es eine ganz andere Buntheit. Der hellenistische Rhetor bedient sich gemachter Wörter; er ist frei; er wird auch aus dem Sprachschatze des Volkes etwas aufgreifen, wo es bezeichnend ist, auch ein poe-

Mittelstadt erhalten, allerdings früh litterarische Neigungen gehabt und den rhetorischen Unterricht in einer Lobschrift auf Philopoimen verwerthet. Das spätere Leben hat ihn nur selten in Contact mit der Litteratur gebracht, deren Centra er kaum vorübergehend besucht hat. Um so wertvoller, dass er den Hiatus peinlich vermeidet, endlose Perioden baut, zumal wenn er seine Betrachtangen anstellt, und in breiten Periphrasen und üppiger Wortfülle schwelgt trotz aller Antipathie gegen Phylarchos und Timaios. Das gehörte eben zur Historie. Dionysios erklärt ihn ja auch für unlesbar.

<sup>1)</sup> Sehr fein hat Norden die sprachliche Modernisirung, d. h. Atticisirung im Lacasevangelium gezeigt, wie denn die Partie über den altchristlichen Stil wohl die bedeutendste des Buches ist.

tisches, d. h. der hohen Rede angehöriges Wort nicht scheu er braucht ξένα, ἰδιωτικά,²) πεποιημένα. Der atticistische Sch steller unterliegt schliesslich doch dem ποῦ κεῖται: mit Bew sein wagt er keine Neubildung, selbst in der wissenschaftliterminologie nicht. Die Sprache des Lebens gilt nicht für der Feder: daher die Latinismen, die schon das Marcusevange zeigt, durchaus fehlen, und die Schulgespräche bei dem sogenan Dositheus oder Pollux so ganz anders klingen als irgend ein bildetes Document.²) Aber dafür wagt die Rhetorik immer n statt der πεποιημένα ποιητικά anzuwenden.4) Man sieht Fortschritt, wenn Caecilius den Sprachschatz der Redner ausz Phrynichus nicht mal die alle gelten lässt, aber daneben eine schränkte Zahl anderer Schriftsteller, namentlich Dichter. Po aber, dem wir das umfänglichste erhaltene Onomasticon verdan ausgesprochenermaassen für die σοφιστική προπαρασκευή

<sup>1)</sup> Das erlaubt selbst Aristoteles (Rhot. 3, 7 S. 1408b 13), sogar ein κ οὐρανόμηκες ἢ πελώριον, aber im Affect, und wenn der Redner seiner I sicher ist καὶ ποιήσηι ἐνθουσιάσαι. Und dann verdenkt man es den toren. Das κλέπτειν ἐκ τῆς συνηθείας hat er bekanntlich an Euripides ge

<sup>2)</sup> π. ὕψους 31, wo ein Wort aus Theopomp als Beispiel dient, ο κοφαγεῖν τὰ πράγματα (eigentlich eine Metspher, denn es geht die str Diät der Athleten an, für die es technisch war); richtiger war alsc verborum audacia von anderen an Theopomp monirt (Cicero de orat. Ill Dionys Lys. 4 sieht bei diesem den Schmuck in dem μεμεῖσθαι τὸν ίδια War es denn schlimm, wenn Hegesius das auch that, schlimm, weil der ἐδι um 250 in Asien anders sprach als um 390 in Athen?

<sup>3)</sup> Wenn die Leute in einen Laden gingen, sich einen Rock oder ε Kuchen zu kaufen, so redeten sie nothgedrungen wie das diocletianische E in der Kunstprosa existiren alle die Vocabeln nicht; aber Pollux notir Idiotismen des altattischen Marktes für Röcke und Kuchen. Wenn Lt έητ. δεδ. 16 die Sophisten schildert, wie sie mit ein Paar Dutzend altattis Wörter ihre sonstigen Barbarismen und Solöcismen decken, wie sie j Schmuck nicht bei den Attikern selbst, sondern bei den berühmten Coll der letzten Generation suchen, so liegt darin wahrlich keine Zulassung lebenden Sprache, weder in seinem Sinne, noch in dem der Sophisten drücken sich nur um die Mühe und erfüllen die nothwendigen Forderu möglichst billig.

<sup>4)</sup> Philostr. Vit. soph. 119 K. Νιχαγόφου μητέρα σοφιστῶν τὴν τρα δίαν προσειπόντος διορθούμενος ὁ Ίππόδρομος τὸν λόγον, έγω δέ, ε΄φη, τέρα Όμηρον. Daher die homerischen Vocabeln bei den Historikern des V Später nimmt Himerius auch die der Lyrik. In diesen Zusammenhang grauch das künstliche Ionisch, am ärgsten bei Aretaeus; die Asiaten snennen sich gern Ionier, auch bei Philostrat.

ganze Litteratur der classischen Zeit, selbst dialektische. sprachliche Atticismus hat eine unvergleichlich grössere Bedeutung als der rhetorische, wenn er auch auf das Latein nicht gleich binüberwirken konnte.1) Er hat über das Geschick der griechischen Litteratur entschieden; er bewirkt, dass heute noch ein moderner Ausländer, der an Xenophon und Lysias sein bischen Griechisch gelerat hat, eine griechische Zeitung versteht, ein Kreter aber nicht, obwohl er dem Blute und der Sprache nach der echtbürtige Nachkomme der Kreter des Idomeneus und Epimenides ist. Dieser verhängnissvolle Atticismus ist nun unbestreitbar und unbestritten unter Augustus zur Herrschaft gelangt: das macht Epoche und würde an sich genügen auch den rhetorischen Atticismus zu datiren. Der Kampf gegen die Aozavoi ist eine Kleinigkeit, selbst in der modernen Verallgemeinerung, gegenüber dem Kampfe gegen die Ελληνες, zu dem der gegen die συνήθεια bald geworden ist. Dies ist der Kamps des papiernen Attisch gegen das lebendige Hellenistisch, in dem das Todte gesiegt hat, weil vom Hellenenthume nichts mehr zu leben verdiente als der unsterbliche Geist der Vergangenheit, von dem die Propheten der ulungig nur zu wenig geerbt hatten.

Wie diese Reaction sich siegreich hat erheben können, ist freilich eine bedeutende Frage, die mit dem Hinweis auf einen Menschen oder ein einzelnes Moment nicht gelöst wird.<sup>2</sup>) Der erste wichtige Factor ist die Grammatik, der allgemein der erste Jugendunterricht zusiel. Die aller Orten im Dunkel wirkenden Schulmeister, so viel weniger Ansehen sie genossen als die Rhetoren, hatten doch von Wissenschast einen Hauch verspürt, als sie bei den wirklichen Grammatikern studirten. Zur Wissenschast geworden war die Grammatik in Alexandreia, wo ihre Blüthe nur vorübergehend gestört ward, als Euergetes II. dort wüthete. Die Ver-

<sup>1)</sup> Als er es that, zu Frontos Zeiten, war das Resultat darum viel unausstehlicher, weil die Römer damit gerade ihre classische Litteratur verdrängten, aber es kam damit doch auch viel vulgäres Lebendiges auf. Ganz
vergleichbar dem griechischen Classicismus ist erst der des Lactantius: neben
dem erst steht ein Vulgärlatein, wie ein Vulgärgriechisch neben dem des
Plutarch.

<sup>2)</sup> Ich verzeichne nicht die Versuche der Beantwortung von meinem Hinweis in dieser Zeitschr. 12, 333 bis auf Radermacher Rh. M. 54, 351. Aber wohl sei hier daran erinnert, dass Otto Jahn das Verdienst hat, das ganze Problem des Classicismus gestellt zu haben.

treibung der Aristarcheer und des Aristarchos selbst ist ihrer Verbreitung nur zu Gute gekommen, und Rhodos namentlich ein wichtiger Platz auch hierfür geworden.') In Alexandreia sass man auf einer Sprachinsel und batte keine wirklich hellenische Volkssprache wie in Asien unter sich. Da also ist der Gedanke auf die Sprache überhaupt, die hellenische Sprache und ihre Mundarten insbesondere gerichtet worden. Die Lexicographie entwickelt sich schon im 3. Jahrhundert aus der Glossographie, die Behandlung einzelner Dialekte beginnt mit Dionysios lambos, die Sammlung der Litteratur führt zur diplomatischen Kritik, die Aesthetik der Peripatetiker zur philologischen Exegese. So kennt schon Eratosthenes falsche Attiker,2) Aristophanes aber muss puristische Uebertreibungen kennen, sonst könnte er nicht περί τῶν δοχοῦντων  $\mu\dot{\eta}$  εἰρῆσθαι τοῖς ἀρχαίοις schreiben, so dem späteren Antiatticismus vorarbeitend. Er stellt in der allgemeinen Sprachbetrachtung das Princip der Analogie auf, das dann Aristarch mit der Autorität eines gewaltigen Schulhauptes verficht, die Regel und die beweisbare Correctheit gegenüber dem allezeit lässlichen, widerspruchsvollen Gebrauche des Lebens. All dies gravitirt nach der Normalisirung der Sprache, der Aufstellung fester Regeln, der Kanonisirung eines bestimmten durch Muster festgelegten Griechisch. Und so viel ist an dem sogenannten alexandrinischen Kanon<sup>3</sup>) auch wahr, dass in der Poesie trotz ihrer alexandrinischen Blüthe und trotz dem, dass die Gelehrten theils selbst Dichter waren, wie Eratosthenes und Aristophanes, theils mit Dichtern befreundet, wie Aristarchos mit Moschos, ein Strich gezogen ward, der die Classiker abschloss. Der Strich ist bei Alexander gezogen; der Atticismus hat ihn einfach auf die Prosa übertragen. Wenn also auch die Grammatiker keine Redner, vielleicht überhaupt keine attischen Prosaiker in den Kreis der Interpretation, also noch viel weniger in den der Knabenschule zogen, so war doch ihre Tendenz bereits δυνάμει atticistisch, ablehnend auch im Stile gegen die νεώτεροι, und sie ward es ἐνεργείαι, als sie in Rom dem Bedürfniss gemäss auch Redner erklärten, aber nur attische Redner. Wie viel Didymos

<sup>1)</sup> Treffend hat das Marx gezeigt, Rhet. ad Her. 138 u. ö.

Schol. Aristoph. Frö. 1263, fgm. 149 Strecker. Dort mehreres, was die feinste Sprachbeobachtung beweist.

<sup>3)</sup> Ueber ihn und den s. g. Kanon der 10 Redner spreche ich nicht, weil ich darauf bald an anderem Orte ausführlich einzugehen hoffe.

defit schon gethan hat, sieht man bei Harpokration. Damals kommt es auch zu der Anlage eines Onomastikons, also eines griechischen Wörterbuches, durch den scharsen Analogetiker Tryphon 1): wer wollte darin eine mächtige Waffe der classicistischen Spracherneuerung verkennen. Wer auch immer die Auswahl der Lectüre ster den Redner gemacht hat, die wir bei Dionysios, Quintilian, Tacitus, Dio besolgt finden, ein Grammatiker ist er gewesen, ein Classicist auch, und welchen Einfluss er gewonnen hat, zeigt die weite Geltung seiner Auswahl.

Gleich mächtig ward die Philosophie, gerade weil sie in ihrem Unterrichte nun auch der Rhetorik einen Platz gewährte. Die Akademie, von der diese Bewegung ausging, hatte in Platon nicht nur den erbitterten Feind der χομμωτική als Patron, sondern auch das unvergleichliche Vorbild edelster menschlicher, aber auch atischer Rede. Die leeren formalen Künsteleien konnten hier gar sicht das Uebergewicht erlangen. So sehen wir denn in Ciceros drittem Buche de oratore Stilprincipien ausgesprochen und Forderungen erhoben, die der sana eloquentia wahrhaftig entsprechen ?; wer diese philosophische Rhetorik in sich aufnahm, dem ward die sophistische Rhetorik an sich zuwider, und wenn er Höheres anstrebte, so kam er nothwendig auf den Anschluss an die wirklich grossen Stilisten, zuerst zu Platon, dann den Historikern und Rednern. Diesem Unterrichte, seiner philosophischen und zwar akademischen Bildung, verdankt doch Cicero, dass er ein wirklicher

<sup>1)</sup> Wenn er der Verfasser der rhetorischen Schrift περλ τρόπων ist, was ich sehr wohl für möglich, aber für ungewiss halte, so hat er selbst in die Rhetorik eingegriffen.

<sup>2)</sup> Die Doctrin, die ganz in platonischem Grunde wurzelt (21), erkennt mehrere gleichberechtigte Stile an (Parallele Myron, Polyklet, Lysipp, d. i. iσχνόν, σεμνόν, μέσον), aber die Stilmuster sind alle Classiker (27. 28). Die Forderung der Lectüre ist sehr stark, und die Sprache soll rein, d. h. attisch sein (42: hier die Kritik der asianischen Aussprache; bei der Forderung der κύρια ονόματα 49 wird das Original wohl auch die Polemik gehabt haben). Besonders bemerkenswert ist die Warnung vor dem nimis dulce, 96—101: das ist ganz ohne jede Polemik gehalten, auch ohne jede Uebertreibung, aber es trifit den Kern; es enthält das, was in der stilistischen Kritik der Atticisten uneingeschränkten Beifall verdient. Die weiteren speciellen Vorschriften über λέξις und ένθμός lehren weniger. Berührungen mit Philodemos sind in diesem Buche zahlreich: das ist bei beiden Niederschlag der allgemeinen philosophischen Polemik gegen die Rhetorik aus dem zweiten Jahrhundert.

Classiker geworden ist. Die peripatetische Schule') hat nach Kritolaos keine Bedeutung, und als sie durch Aristonikos die Wenduns nimmt, die Werke des Stifters zu commentiren und paraphrasiren wird ihre Lehre vollends esoterisch. Sie zeugt damit für den allgemein rückwärts classicistisch gerichteten Geist der Zeit. eine aus der rhetorischen Lehre des Aristoteles und Theophrastor stammende und nie unterbrochene Anregung wirkte doch sehr stark auf den stilistischen Geschmack. Die Grundlage der Stillehre des Dionysios ist ja theophrastisch. Die sophistische Rhetorik des Hermagoras hat, so viel wir wissen, die φράσις über die ευρεσι stark vernachlässigt; wir haben von ihm keinerlei Vorschriften über Ciceros Rhetorik nennen wir aus demselben Grunde de inventione, und noch von Apollodoros von Pergamon haben wir nichts Stilistisches. Dagegen ist das letzte Buch der Rhetorik ad Herennium ein sehr werthvoller Tractat  $\pi$ .  $\lambda \acute{e} \xi \epsilon \omega \varsigma$ , dessen asianische Form zu den verständigen Lehrsätzen in seltsamem Contraste steht Die theophrastische Grundlage ist auch hier unverkennbar: der rhodische Rhetor hat offenbar, vermuthlich durch Vermittelung der Grammatik, eine Lehre vorgetragen, die auf Sprache und Stil reformirend wirken musste, sobald man sie in der Praxis ernst nahm. Die Postulate, dass die Rede rein und dass sie griechisch sein sollte, die Warnung vor den Fehlern des βαρβαρισμός und σολοιχισμός hat wohl immer auch in der rhetorischen Techne gestanden: auch hier war die sprachliche Reaction und die Forderung des Anschlusses an die Attiker nothwendig, so bald man die Frage, was ist Griechisch, mit festen positiven Regeln und Belegen beantworten wollte, wie es die Grammatiker zumal in Rom mussten und thaten.

Dies führt zu der Betrachtung des Factors, den Dionysios als Urheber der Geschmacksänderung bezeichnet, Roms. Wenn er fort-

<sup>1)</sup> Die Stoa hatte ihr erstes Jahrhundert lang die Form gröblich vernachlässigt, und ich vermag dem, was von der Polemik des Diogenes von Babylon übrig ist, nichts nach dieser Seite Belangreiches zu entnehmen (was Radermacher jüngst über eine stoische Vorlage von Cicero de oratore vorgetragen hat, Rh. M. 54, 285, kann ich nicht billigen). Dann treibt freilich Panaitios sogar sprachlich-philologische Studien an Platon. Aber bei Poseidonios und seiner Schule tritt diese Seite ganz zurück. Gleichwohl will ich gern glauben, dass Gelehrtere auch Stoiker aufzeigen können, die im ähnlichen Sinne thätig gewesen sind wie Philon. Die Epikureer bedeuten nichts, so Werthvolles wir Philodem verdanken.

Abrt und die δυναστεύοντες κατ' άρετην και άπο του κρατίστου τὰ κοινὰ διοικοῦντες dafür lobt, dass sie der übrigen Gesellschaft ihren Geschmack aufzwingen, so geht das auf den bekantlich überzeugt classicistisch gesonnenen Kaiser Augustus, dessen personliche Haltung gewiss sehr viel gewirkt hat; aber die atticistischen Forderungen sind schon fast ein Menschenalter früher erhoben worden. Schon damals galt, was er von Rom sagt, dass es als Centrum der Welt den Ton angab; aber Römer können ibn unmöglich angegeben haben. Die Herren der Welt mussten Griechisch lernen, der Grammatiker und dann der Rhetor, immer mehr auch der Philosoph erhielten die Aufgabe ihnen die Sprache und Bildung zu vermitteln. Die Frage, was ist als griechisch zu lemen, was ist als musterhaft zu interpretiren, drängte sich dadurch in neuer Weise auf. Das hat wohl seine Wichtigkeit; allein Rom batte im 2. Jahrhundert den Hellenismus in seiner modernsten, asiatischen Form begierig aufgenommen, Rom hat gerade, während Dionysios sein Triumphgeschrei erhob, die Arellius Fuscus und Hybreas als Stilmuster allen Atticisten vorgezogen. Die römischen Attiker vollends, die Cicero bekämpft, sind Leute, denen eigene Initiative nicht zugetraut werden kann: es wäre naiv, einen Thucydides tyrannus Atticae febris, eine Imitation des Lysias oder Xenophon spontan auf lateinischem Gebiete erwachsen zu glauben. Stilmuster sind ja immer Griechen, uns als solche auch durch Griechen bekannt, und es versteht sich von selbst, dass die jungen romischen Redner, die diese Imitation gegen Cicero ausspielten, sowohl ihre verschiedenen Vorbilder wie das Princip der μίμησις von ihren griechischen Lehrern hatten, die freilich keine Rhetoren gewesen zu sein brauchen. Nicht die Römer haben den Griechen beigebracht, wer ihre Classiker wären, sondern die Griechen haben in Rom sich auf ihre Classiker besonnen, die Macht, die ihnen einzig noch blieb. Seit der Verwüstung Asiens und vollends seit der Annexion von Aegypten ist Rom auch für die griechische Litteratur der Hauptsitz. Hier sast allein erscheinen die neuen Litteraturwerke,1) hierhin zieht sich auch Grammatik und Philosophie. Und dass die Griechen in fremdem Lande sind, eine fremde Sprache

<sup>1)</sup> Es verschlägt nichts, dass der Verlag des Atticus die Bücher in Athen herstellen liess, offenbar, weil es dort geschulte Schreiber gab; es wird auch billiger gewesen sein. Unter Augustus hat sich auch dieses Gewerbe nach der Hauptstadt gezogen.

lernen müssen, eine fremde, wenn auch hellenisirte Litteratur neben sich haben, beeinslusst ihre Wissenschaft und ihren Geschmack. Die Grammatik ist dies eine Mal durch die Heranziehung einer fremden Sprache zu einer tieferen Erfassung der Sprachbaues angeregt worden: Philoxenos und Seleukos haben wirklich noch Fortschritte gemacht.1) Das Weltreich kam den Philologen in dem Centrum seines Regimentes ganz anders als Einheit zum Bewusstsein als in den hellenischen Winkeln: nur hier konnte ein Alexander die Archäologien aller barbarischen Völker, darunter der Römer, konnte ein Strabon seine populäre Erdbeschreibung verfassen.2) Es gab kein hellenisches Reich mehr. Die Welt war in den Bahnen fortgeschritten, die Polybios und Poseidonios geweis-Der letzte Versuch des Widerstandes, den Hellas mit sagt hatten. dem Anschlusse an den schlimmeren Barbaren Mithradates gemacht hat, war in die Zertrümmerung Asiens und Athens ausgegangen. Die Mächte dieser Welt hatten nicht geholfen: da besann der Hellenismus sich auf die ewigen Mächte, durch die er seine Herren trotz Allem beherrschte, seine classische Litteratur, seine Wissenschaft und seine Sprache. Damit war der Classicismus gegeben.

Ohne Zweifel ist kein einzelner Mann im Stande, eine solche fundamentale Umkehr des Geschmackes zu bewirken; eben so selbstverständlich muss eine geistige Bewegung ihre Führer haben, und man darf nicht aufhören nach diesen zu suchen. In Rom, in der Zeit von Ciceros höchstem Ansehen müssen sie aufgetreten sein lehrend vielleicht mehr als schreibend. Die entscheidenden Gedanken können nicht im Hirne eines Rhetors entstanden sein: die allgemeine Bildung schwimmt immer mit dem Strome. Aber da es sich wesentlich um den Stil handelt, kommen die Professoren der Stilistik für die Verbreitung der neuen Principien stark in Betracht. Ich schäme mich dessen nicht, dass ich einst auf Apollodoros von Pergamon gerathen habe, denn dessen Schüler, Augustus

<sup>1)</sup> Dass Philoxenos vor Varro fällt, habe ich von Reitzenstein gelernt Gesch. d. Etym. 179, dessen Ausführungen über die Grammatik dieser Zeit von höchstem Werthe sind.

<sup>2)</sup> Auch eine solche Weltgeschichte wie die des Trogus (an Timagenet glaube ich nicht) hat ihre Anregung aus dieser hellenischen Betrachtung ge schöpft, nur in antirömischem Sinne. Am Hofe des Herodes schrieb Nikolaos ganz anders, nach der Geschichtsbetrachtung des Daniel gravitirend, übrigens auch schon atticistisch und als Peripatetiker.

Dionysios von Pergamon der Attiker und Caecilius, nur die grössten zu nennen, sind Attiker. Ausserdem kennen wir die Principien, auf denen das System des Apollodoros aufgebaut war, durch die Polemik des Alexander Numenius.1) Sie sind von pedantischer Strenge. Die Rede zerfällt in vier Theile, diese sind obligatorisch und haben auch ihre feste Reihenfolge. Es ist offenbar, dass darin eine ganz scharfe Reaction gegen die casuistische Scholastik des Hermagoras liegt, eine Beschränkung auf das abstract logisch als nothwendig Erweisliche, und die Aufstellung eines festen Kanons. Das ist noch viel archaischer als die Rhetorik, mit der sich Platon im Phaidros befasst, nicht ohne die modernen Distinctionen des Theodoros und Euenos zu verlachen. Es liegt nahe, bei Apollodoros ein Zurückgehen auf die älteste Doctrin anzunehmen, und seine Schüler bedienen sich auch des Argumentes: so haben es die Altes gemacht. Dennoch mache ich jetzt den wichtigen Unterschied, dass Apollodoros zwar in seiner Sinnesart dem Classicismus angehört und nach dieser Richtung wirken musste, wie denn die Apollodoreer klärlich Attiker sind; aber dass er die μίμησις der attischen Sprache gefordert hat, dafür fehlt jeder Anhalt.2) Seine Doctrin gilt auch viel einseitiger als die des Hermagoras der Gerichtsrede, und von dieser Enge kann die Reform des ganzen Presastiles nicht ausgegangen sein. Wir haben auch nicht ein Wort von ihm über die légic. Die Berufung auf die Alten kann sehr wohl seinen Schülern zugeschrieben werden. Immerhin hat er personlich an dem Siege seiner Geistesrichtung auch auf sprachlichem Gebiete vermuthlich mehr Antheil als irgend ein anderer, denn er hat die rhetorische Ausbildung des Augustus geleitet, und wenn Caesar ihn seinem Erben zum Lehrer gab, so wissen wir, was er von ihm erwartete. Caesar war doch Analogetiker und im Stile der unerreichten Meister, zwar nicht classicistischer, aber classischer, im besten Sinne attischer Rede. Dazu hat ihn kein Rhetor gemacht; die Wissenschaft, die ihn gereizt hat, ist die Grammatik und zwar die alexandrinische.

<sup>1)</sup> In der Rhetorik, die Graeven als Cornutus edirt hat. Die Hauptstelle ist 26-29.

<sup>2)</sup> Sein Schüler Calidius wird von Cicero Brut. 274—279 ganz so geschildert wie ein wirklicher Attiker, aber der Secte gehört er nicht an. Diese Haltung des Schülers nicht auf die Lehre des Apollodoros zurückzuführen, ist eine Zumuthung, die man nicht ernst nehmen kann.

Noch viel weniger kommt darauf an, dass Apollodoros un einige seiner Schüler aus Pergamon gebürtig waren. haupt ein Unding einen Gegensatz zwischen Pergamon und Asie zu statuiren, der mysischen Stadt ohne hellenisches Hinterland der Nachbarstadt von Temnos, wo Hermagoras her war: auch Mysie gehört zu den Barbarenlandschaften, aus denen die Atticisten Rom die Astermuse herleiten. Als die Reliess des grossen Altares be kannt wurden, als dann die Verbindung der älteren Künstler de pergamenischen Hofes mit athenischer Kunst und Philosophie deut licher hervortrat, die periegetischen und antiquarischen Studien de Demetrios und Polemon verfolgt wurden, da führte uns das dazu die Bedeutung der Pergamener zu übertreiben, und mit dem Gegen satze der Krateteer gegen Aristarch einerseits, andererseits mit den Einflusse, den die Asiaten auf Rom naturgemäss vor den Alexan drinern gewinnen mussten, zu combiniren, und so einen gesondertei Culturkreis von bedeutender Eigenart zu construiren, dem wir sein-Lebensdauer ins Unbestimmte prolongirten. Aber der pergamenische Hof hat schon die äussere Stellung, die zu solcher Wirkung er forderlich war, erst erworben, als Eumenes Asien erhielt,1) une mit dem Erlöschen der Dynastie ist alles aus. Eumenes hat woh wirklich mehr angestrebt, als die Stellung eines hellenischen König! von Roms Gnaden an sich erforderte, nicht bloss in seinen Bauten sondern auch in der Gründung eines wissenschaftlichen Centrums wie es die Stiftung der Bibliothek mit sich brachte. Bei seiner Nachfolgern ist schon diese Absicht fraglich. Die Tendenz ist abei keinesfalls gegen Asien, d. h. gegen sein eigenes Reich gerichtet: das ist ja gar nicht auszudenken. Es ist auch nichts zu construiren. was Krates von Mallos, der stoisch gebildete Grammatiker,2) und

<sup>1)</sup> Attalos I. ist zwar der bedeutendste Mann des Hauses, und er hat im Gefühle sterben können, dass er, der Parvenu, das Diadem im Alter sich verdient hätte, das er als junger Mann leichtsinnig genug angelegt hatte. Abet während des ganzen dritten Jahrhunderts hat er immer wieder um seine Existenz kämpfen müssen, und die Aspiration mit Alexandreia zu rivalisiren, konnte ihm niemals kommen.

<sup>2)</sup> Die theoretische Position der Anomalie hat ihre gute Berechtigung und hat daher bis in die Augusteische Zeit sich behauptet: dann ist es vorbei; sonst hätte sich die ihrem ganzen Wesen nach analogetische παράδοσιε nicht zum Herrn machen können. Auf anderen Gebieten, namentlich in Lexikographie und Exegese, vermag ich keine pergamenische Schultradition zu erkennen. Polemon hat keine Schule gemacht.

der Antiquar Polemon unter sich und vollends mit dem Classicismus gemein haben sollten. Auch der Stil der pergamenischen Reliefs ist wahrlich dem Asianismus verwandter, als den neuattischen Reliefs, die freilich classicistisch anmuthen. Als dann statt der Könige römische Proconsuln oder gar Mithradates in Pergamon sitzen, da ist es ausgeschlossen, dass dort überhaupt noch eine Schule der Grammatik oder irgend einer Disciplin blühe; die Römer geben auch nicht dorthin studiren.1) Es ist eine asiatische Stadt zweiten Ranges. Nur Rhodos ist im Osten noch ein Ort von allgemeiner Bedeutung. Dort sitzt der universale Gelehrte der Zeit, Poseidonios, von dort verbreitet sich die Grammatik, die allein als wissenschaftlich gelten kann, die alexandrinische, dort blüht auch die Rhetorik, die sich eben aus Asien dorthin zieht. Aber es ist eine kaum fassbare Verkehrtheit, dort von Atticismus zu reden, trotz Poseidonios und Molon, trotz der Stellung des Dionysios zu den Rhodiern, und trotz dem, dass eben dort Theodoros der Gadarener gewirkt hat, der Lehrer des Schriftstellers m. "wovs,2) der gegen den exclusiven Attiker Caecilius Front macht. Theodoros und seine Schule vermittelt gerade die Tradition des Hellenismus an die Sophisten der Kaiserzeit. Noch viel weniger Bedeutung hat das nach der definitiven Zerstörung von Delos durch die Seeräuber ganzlich verarmte Athen. Die Misere wird durch die athenischen Inschriften und Monumente ganz ebenso erläutert wie durch Ciceros Correspondenz. Dieser lässt freilich seinen Sohn dort studiren, aher der Peripatetiker Kratippos ist der Einzige, der auch nur in der Philosophie ein wenig zu bedeuten hat. Horaz hat seiner athenischen Studienzeit mit der Pietät, die dem heiligen Orte, und mit der Wärme, die der frohen Jugend und ihren Thorheiten gilt (bei ihm waren es griechische Verse), gern gedacht: aber kein Professor hat auf ihn gewirkt.

<sup>1)</sup> Es gab auch einen Zeitgenossen des Apollodoros, der aus Pergamon stammte und "asianischer Rhetor" war, Isidoros: das zeigt das Citat bei Rutilius II 16 mit Ruhnkens Anmerkung. Er war auch als Rhetor Feind der Philosophen.

<sup>2)</sup> Ich muss auf das nachdrücklichste behaupten, dass dieser seine Schälerschaft mit dem Imperfect Θεόδωρος ἐπάλει (4) selbst angiebt, und dass in der Doctrin und der Sprache alles auf diese Zeit, sagen wir 20—50 n. Chr., führt. Die Zeit der Flavier halte ich für ausgeschlossen. Von Longin braucht man nicht mehr zu reden. Aus der Zeit Zenobias ist die Schrift, wenn Pe tron aus der des Severus Alexander ist.

Die griechischen Lehrer der Wissenschaft und der Sprache haben in Rom die classicistische Reaction inaugurirt. Die Weltstellung Roms hat ihr in der Welt Geltung verschafft. Wenn man bloss das Gezänke der Rhetoren um Asianisch und Attisch ansieht, mag es eine Bagatelle scheinen. Auch als solche ist sie nur aus dem ganzen Gange der Weltcultur verständlich. Selbst die doch so ungemein wichtige sprachliche Reaction ist nur eine Hauptseite, in der sich die Wandelung des ganzen Empfindens der Menschen offenbart. Die Seele der Menschen hatte sich geändert, wie sich Platon ausdrücken würde. Die Werke, die in der augusteischen Zeit (besser in ihrer ersten Hälfte) gelingen und den Stempel eines gewissen Classischen tragen, das Augustusforum und die Ara pacis, die Aeneis und die Lieder des Horaz, haben mit der atticistischen Bewegung der Rhetoren und Grammatiker direct nichts zu thun: den Geist des Classicismus athmen sie doch, nur den des edelsten und darum nicht mit dem Stigma der öden Nachahmung gezeichneten, weil sie einem fremden stolzen Volke angehören und die heimische Weise nicht verläugnen.¹) Es steckt auch in der Politik des Princeps ein gut Theil dieses Geistes: Antonius wollte ein hellenistischer König werden und diese innerlich verlebte Cultur fortsetzen: er war ja auch Anhänger des Asianismus. Die griechischen Väter des Classicismus hatten sich in das Reich des fernen Ideales gestüchtet, zu der ewigen Schönheit und dem ewigen Ruhme der Ahnen, theils aus Ekel an dem Chaos der Revolution, das die Welt zu verschlingen drohte, theils um den Rest des hellenischen Wesens zu retten. Jetzt war erstanden, der in dem Chaos Ordnung schuf, und man jubelte ihm als dem Heiland zu, jetzt glaubte man wirklich an die Zeit der Erneuerung, und die von classischer griechischer Cultur gesättigten Römer trauten sich zu, im Anschluss au die Classiker Classisches zu schaffen. Sie bewundern wir; die ähnlichen Aspirationen der griechischen Rhetoren, die classische

<sup>1)</sup> Das erhebt die römische Poesie der Zeit so ungeheuer über die griechische, die in verhängnisvoller Weise die Technik sogar verlernt, weil sie die Continuität abreisst — wie die Malerei vor 100 Jahren. Es sind nach Philodem keine guten Distichen mehr gemacht worden, und als die Rhetoren aus Asien auch die Epigramme machen, ist diese rhythmische Poesie wirklich nur eine geringere Form der eloquentia. Bemerkenswerth ist, dass Strabon 628 an seinem Bekannten Diodoros II. von Sardes ἱστορικὸ συγγράμματα καὶ μέλη καὶ ἄλλα ποιήματα τὴν ἀρχαίαν γραφὴν ἐπιφαίνοντα ἱκανῶς rühmt.

distorie schreiben wollten, sind eitel gewesen. Aber eine wirkliche Erneuerung hat auch Kaiser Augustus nicht schaffen können, und die Blüthe der Poesie seines Volkes hat er noch selbst welken sehen. Die Unterströmung, die zu der Bildung einer neuen Religion und eines neuen Lebens strebte, hat an den Hellenismus angeknüpft und ist von der Reaction, die doch nur die Gebildeten anging, unberührt geblieben. Die Atticisten braucht man nicht, um Paulus zu verstehen: die Asianer kann man nicht entbehren.

So würden wir schliesslich dazu geführt, zu fragen, woher jene Wandlung in der Volksseele gekommen sei, die sie von der Gegenwart und der Tradition weg zu der Nachahmung dessen trieb, was 300 und mehr Jahre zurücklag und einer Form des Lebens und Füblens in Staat und Gesellschaft angehörte, die so wenig wiederkehren konnte wie die alten Götter. Aber das ist eine Frage, auf die die Geschichte, so anmaasslich sie sich geberde, keine Antwort haben kann, wo ich mich mit der Philosophie Platons begnagen muss.2) Wir verfagen nur über die Erweiterung des Beobechungsmateriales, das zwei weitere Jahrtausende der Vergleichung bieten. Mir ist, seit ich sie kennen lernte, die Entwicklung der modernen Kunst vom Cinquecento bis zum Classicismus, der vor beiläufig 100 Jahren den Bruch brachte, die beste Erläuterung der hellenistischen Entwickelung, und in diesem Sinne habe ich die Schlagwörter der modernen Kunstgeschichte allezeit gebraucht.3) So wenig wie wir noch etwas Herabsetzendes sagen wollen, wenn wir ein Werk der bildenden Künste barock nennen, so wenig dursen wir uns die Beurtheilung der antiken Classicisten, gar des armen Gesellen Dionysios, gegenüber der hellenistischen Litteratur und Kunst aneignen. Wenn das antike Barocco weiter asianisch heissen soll, so muss der Verachtung des Asianismus ein Ende gemacht, muss namentlich die lebendige Sprache, auch in ihren Neologismen und ihrem lärmenden Schmucke, so schwer uns das

<sup>1)</sup> Das versuchen sie alle, Dionysios von Halikarnass und von Pergamon, Caecilius, Theodoros; vermuthlich gehört auch Timagenes dahin, sicher Nikolaos. Memnon von Herakleia, die erfreulichste Erscheinung, steht als Provinziale wehl der Bewegung fern.

<sup>2)</sup> Wie ich in meiner Rede über Weltperioden ausgeführt habe.

<sup>3)</sup> Von vornherein in bewusstem Gegensatze zu der Art, wie es Hertz in seiner Rede Rensissance und Rococo in Rom gethan hatte; das ist ein Missbrauch, weil es die Worte, nicht die Stile im Auge hat. Die Rensissance war etwas Besseres als Imitation.

zunächst fällt, in ihrem Rechte anerkannt werden,1) das doch das beste ist, das Recht des Lebendigen. Dem kommenden Jahrhundert der Philologie fällt als eine grosse und schöne Aufgabe die Erschliessung der hellenistischen Jahrhunderte zu, in jeder Beziehung; nur das Verständniss der hellenistischen Philosophie wird ihm von dem scheidenden bereits übergeben. Aber auch, so weit sie die Sprachen und einige Werke des Alterthums in der Schule zur Bildung unserer Knaben verwendet, darf die Philologie nicht vergessen, dass es zwar Classicismus gewesen ist, der die Griechen in den Jugendunterricht erst wirklich eingeführt hat, dass sie aber diese Stellung nicht zu behaupten verdienen, wenn sie diesem überwundenen Geiste dienen sollen. Nicht μέμησις, sondern ζηλος ist das wahre, und nicht wie sie den Classicisten der augusteischen oder der goethischen Zeit erschienen, sondern wie sie im lebendigen Lichte ihres Tages lebten, gar nicht als Classiker, sondern im heissen Kampfe strebend und irrend, wie irrend und strebend die Wissenschaft sie in heissem Kampfe immer wahrer und lebendiger erfassen lehrt, werden die grossen und ganzen Menschen Asiens und Athens nimmer die Kraft verlieren, den Geist zu befreien und die Seele zu erheben, mit jener ewig jungen und verjungenden Krast, die allein das Lebendige besitzt. Diesem Lebendigen kann und wird die Philologie weiter dienen, fröhlich und siegesgewiss; ihre Todten müssen die Todten begraben.

Westend.

U. v. WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF.

<sup>1)</sup> So habe ich mich nicht gescheut, das Grenfellsche Lied schön zu finden, das ich des Mädchens Klage getauft habe. Ich kann nicht anders sagen als dass diejenigen, welche gar das Lied darin zu verkennen fortfahren, den Bann des Glassicismus noch nicht los sind, in dem wir alle aufgewachsen sind.

# BEITRÄGE ZUR GESCHICHTE UND CHRONOLOGIE DES HELLENISMUS.')

1. Die achaische Zeittafel des Polybios.

Die Chronologie der achäischen Geschichte in der Mitte des 3. Jahrhundert beruht auf der kurzen Uebersicht, in welcher Polybios<sup>2</sup>) Wachsthum und Entwicklung des achäischen Bundes zu zeigen unternimmt. Nach einem kurzen Rückblick auf die früheren Schicksale Achaias bis zu den Zeiten des Antigonos Gonatas erzählt er zuerst, wie das Volk sich vom makedonischen Joche befreite, und führt uns dann die wichtigsten Ereignisse mit ihren Zeitabständen vor, ganz in derselben Weise, wie er vorher<sup>2</sup>) die Kriege der Römer mit den Galliern aufgezeichnet hat.

Was Polybios giebt, ist eine Art Zeittasel; er zählt demnach nur ganze Jahre. Jahresabschnitte hat er nicht berücksichtigt, und es ist wohl möglich, dass er eine ältere Chronographie benutzt hat. Den Ausgangspunkt der Rechnung bezeichnet er mit einer Olympiadenzisser; er setzt also diese Zeitrechnung als allgemein üblich voraus, wie er denn auch seine spätere Geschichtserzählung nach Olympiaden gegliedert hat. Seine Daten sind offenbar bestimmt, in Olympiadenjahren ausgedrückt zu werden. 4) Seine Jahreszahlen

<sup>1)</sup> Ich beabsichtige hier einige Ausführungen zu dem jüngst erschienenen 2- Bande meiner Geschichte der griechischen und makedonischen Staaten seit der Schlacht bei Chaironeia zu geben. Die Resultate dieser Untersuchungen sind in dem Bande schon verwerthet; doch konnte eine eingehendere, umfammende Begründung mit Rücksicht auf den Raum dort nicht gegeben werden.

<sup>2)</sup> II 41-43.

<sup>3)</sup> II 18 ff.

<sup>4)</sup> Unerörtert kann es bleiben, wie die Olympiadenjahre mit der natürlichen oder epichorischen Zeitrechnung ausgeglichen wurden. Mommsen (Röm. Forschungen II 353) lässt diese Jahre von Herbst zu Herbst laufen, im Anschluss an H. Nissen, der annahm, dass die polybianischen Olympiadenjahre

giebt er in Ordinalien, über deren Berechnung sich einige Zweife erhoben haben. Es fragt sich, ob man beide Termini einrechner soll oder nur einen, oder concret ausgedrückt, ob das zehnte Jahi nach diesem oder jenem Ereignisse zehn Jahre nachher bedeute oder nur neun. Ich habe mich schon früher') für die erstere Rechnung entschieden, bei der die Ordinalzahlen den entsprechender Cardinalzahlen gleich sind. Diese Zählungsweise, bei einer fortlaufenden Reihe von Daten die einzig rationelle, wird, wie eine Fülle von Beispielen lehrt, von den Alten durchweg angewandt und Polybios hat sich diesem Gebrauche angeschlossen. Andere sind abweichender Meinung: kein geringerer als Th. Mommser hat in seiner Behandlung der gallischen Kriege bei Polybios die andere Rechnungsart durchgeführt und sie auch auf den Abrise der achäischen Geschichte anzuwenden versucht.2) Ich halte dies für einen Irrthum, muss aber darauf verzichten, die Frage hier principiell zur Entscheidung zu bringen, sondern begnüge mich meine Meinung hier nochmals auszusprechen und darnach an die Erläuterung des polybianischen Capitels zu gehen. Die Richtigkeit der Rechnung wird der unbefangene Leser am leichtesten und besten aus dem Ergebniss ersehen können.

Die Anfänge des spätern achäischen Bundes liegen nach Polybios in der 124. Olympiade, in welcher eine Reihe der mächtigsten Fürsten, Ptolemaios I., Lysimachos, Seleukos I. und Ptolemaios

mit den achäischen Amtsjahren zusammensielen, die seit 217 v. Chr. um die Herbsttag- und -nachtgleiche ansingen. Ich halte dies zwar nicht für ganz richtig, wohl aber ist zuzugeben, dass die inneren Olympiadenjahre durchweg mit dem Herbste zu Ende gehen oder ansangen. Dies gilt aber immer nur für die eigentliche Geschichtserzählung des Polybios, die mit dem 3. Bucht anhebt. Dass er dagegen auch die Vergangenheit in diese späteren achäischer Amtsjahre sollte umgesetzt haben, ist höchst unwahrscheinlich, schwer denkbar und durchaus unerwiesen. Bei diesen Stücken des 2. Buches, der römischer wie der achäischen Zeittasel, wo es sich um Ereignisse handelt, von dener wir sonst nichts wissen, thut man besser, diese Frage gar nicht aufzuwersen so lange man nicht ein Mittel hat, sie mit ausreichenden Gründen zu beantworten, bietet sie nur eine gesährliche Versuchung zu allerlei chronologischer Kunststücken.

<sup>1)</sup> In dies. Ztschr. XIII 407, vgl. XXXI 489.

<sup>2)</sup> Röm. Forsch. Il 360 Anm. Die in manchen Stücken recht verständige Abhandlung von G. Strehl, Die chronologischen Daten bei Polybios Berlin 1879 schlägt einen Mittelweg ein. Die hier verkündete Regellosigkeit ist freilich ein Unding.

Keraunos starben.¹) In dieser Olympiade und zwar zur Zeit, wo Pyrrhos nach Italien hinüberging, κατὰ τὴν Πύρρου διάβασιν εἰς Ἰκαλίαν, thaten sich die vier Städte Dyme, Patrai, Tritaia und Pharai zu einem neuen Bunde zusammen. Da Pyrrhos im Frühling 280 v. Chr. nach Italien hinüberging, so ist das 4. Jahr der 124. Olympiade gemeint, das mit den Olympien, also etwa August 280 v. Chr. zu Ende ging. Dieses Jahr also, 281/0 v. Chr. ist das Gründungsjahr des achäischen Bundes.

Μετὰ δὲ ταῦτα μάλιστά πως ἔτει πέμπτω, sagt Polybios weiter, την φρουράν εκβαλόντες Αίγιεις μετέσχον της συμπολιτείας, έξης δε Βούριοι τον τύραννον αποκτείναντες, αμα δὲ τούτοις Καρυνεῖς άποχατέστησαν συνιδών γάρ 'Ισέας δ τής Καρυνείας τότε τυραννεύων έκπεπτωκυίαν μέν έξ Αίγίου την φρουράν, απολωλότα δὲ τὸν ἐν τῆ Βούρα μόναρχον διὰ Μάργου καὶ τῶν Αχαιῶν, ξαυτὸν δὲ πανταχόθεν δρῶν δσον ούα ήδη πολεμηθησόμενον, ἀποθέμενος την ἀρχην και λαβών τὰ πιστὰ παρὰ τῶν Αχαιῶν ὑπὲρ τῆς ἀσφαλείας προσέθηχε την πόλιν πρός τὸ τῶν ᾿Αχαιῶν σύστημα. Also die Befreiung Aigions, Buras und Karyneias geschah ungefähr 5 Jahre nach der Stiftung des Bundes, also etwa Olymp. 126, 1 = 276/5 v. Chr. Zu beachten ist das μάλιστά πως; es ist keine ganz genaue Zeitbestimmung. Polybios fasst, wie es scheint, den Anschluss der drei Städte, der nicht auf einmal, sondern nacheinander erfolgte, unter einem Datum zusammen. Es ist also wohl möglich, dass diese Ereignisse sich noch ins vorhergehende oder nachfolgende Jahr hinein erstreckt haben.

Von den übrigen achäischen Städten, darunter Pellene, der bedeutendsten von Allen, schweigt Polybios. Dennoch müssen wir annehmen, dass sie bald darnach, vermuthlich durch Pyrrhos (273 v. Chr.) befreit wurden 2) und dass bald alle zehn achäischen Städte dem Bunde angehörten. 3) Polybios scheint es selbst vorauszusetzen.

<sup>1)</sup> Il 41, 1 und 11, vgl. Il 71, 5, wo es nochmals wiederholt wird. Von Interesse ist, dass auch der Tod des Keraunos noch in die 124. Olymp., also vor die Olympien von 280 v. Chr. fällt. Eusebios I 235 f. datirt ihn später Olymp. 125, 1. Meine Geschichte der griech. und makedon. Staaten II 15.

<sup>2)</sup> Meine Geschichte der griech. und makedon. Staaten II 56. 212.

<sup>3)</sup> Dies muss nothwendig angenommen werden. Zur Zeit als Sikyon sich anschloss, war sicher das benachbarte Pellene achäisch. Ebenso weist die Bundesverfassung mit den 10 Damiorgen auf die Theilnahme der 10 Städte

56

Er legt hier eine Betrachtung über die Grundsätze der achäischen Bundespolitik ein (c. 42), was darauf deutet, dass nach seiner Meinung ein gewisser Abschluss erreicht war. Er nimmt dann c. 43 die Erzählung mit folgenden Worten wieder auf:

Εἴχοσι μὲν οἶν ἔτη τὰ πρῶτα χαὶ πέντε συνεπολιτεύσαντο μεθ' ἐαυτῶν αἱ προειρημέναι πόλεις γραμματέα ποινὸν ἐχ περιόδου προχειριζόμεναι χαὶ δύο στρατηγούς, μετὰ δὲ ταῦτα πάλιν ἔδοξεν αὐταῖς ἕνα χαθιστάνειν χαὶ τούτφ πιστεύειν ὑπὲρ τῶν ὅλων, χαὶ πρῶτος ἔτυχε τῆς τιμῆς ταύτης Μάργος ὁ Καρυνεύς.

In den ersten 25 Jahren des Bundes war also, wie der Historiker sagt, die Verfassung des Bundes so geordnet, dass ein Schreiber und zwei Strategen die gemeinsamen Geschäfte besorgten.1) Es fragt sich zunächst, von welchem Zeitpunkte aus die 25 Jahre gerechnet werden, ob von dem zuletzt genannten Jahre der Befreiung Aigions oder von dem Stiftungsjahre des Bundes. Für das erstere entscheidet sich Mommsen, aber mit Unrecht; denn alsdann würden wir nothwendig zu der Annahme kommen, dass die ersten 5 Jahre des neuen Bundes ohne Verfassung waren, während doch schon die vier ersten Städte sich zu einer Einheit, einem σύστημα zusammengethan hatten und also eine gemeinsame Verfassung mit gemeinsamen Beamten nicht entbehren konnten.2) Polybios deutet selbst an, wie er verstanden sein will, indem er die 25 Jahre als die ersten (τὰ πρῶτα), die Anfangsjahre bezeichnet. Also muss man mit den früheren Chronologen3) vom Gründungsjahre 281/0 v. Chr. ausgehen: der Beitritt Aigions, Buras und Karyneias ist chronographisch in Parenthese gesetzt und vielleicht aus diesem Grunde, wie erwähnt, minder genau bestimmt worden. Diese Auuahme hat um so weniger Bedenken, als ja Polybios hier seine

hin. Zu irgend einer Zeit vor 255 v. Chr. müssen also die drei von Polybios übergangenen Orte beigetreten sein.

Die Voranstellung des Schreibers k\u00f6nnte wohl zur Annahme f\u00fchreu, dass er der wichtigste Beamte oder wenigstens der Eponymos gewesen sei.

<sup>2)</sup> Im anderen Falle hätte Polybios c. 41 § 13 unmöglich sagen können Aiyısīs μετέσχον τῆς συμπολιτείας und § 15 προσέθηκε τὴν πόλιν πρὸς τὸ τῶν Άχαιῶν σύστημα. Dass die vier Städte nicht wie die späteren Achäer eine Bundessäule (στήλη) errichtet hatten (§ 12), ist nebensächlich.

<sup>3)</sup> Clinton Fasti Hellenici II 240.

Erzählung durch die erwähnte Einlage unterbrochen hat und mit c. 43 gleichsam neu anhebt. 1)

Ferner sind die 25 Jahre der alten Verfassung zu rechnen mit Ausschluss des Gründungsjahres; es sind volle 25 Jahre, die zwischen dem Jahre der Gründung und dem nächsten Ereignisse liegen, erst nach ihrem Ablaufe, μετά δὲ ταῦτα sagt Polybios, ward die Verfassungsänderung beschlossen. Gerade so ist der Histonker in der gleichartigen Uebersicht der gallischen Kriege verfahren; hier werden einmal 13, dann 30, dann 45 Friedensjahre so gerechnet, dass zwischen dem letzterwähnten und dem zuerst nachsolgenden Ereignisse 13, 30 oder 45 volle Jahre einzulegen sind und jene Ereignisse einen Abstand von 14, 31 und 46 Jahren haben. Und wie hier das Jahr der Stiftung des Bundes, so rechnet Polybios dort einen Friedenschluss als ganzes Jahr, das in die Dauer des Friedenszustandes nicht eingerechnet wird.3) Gewiss mus zugegeben werden, dass die Worte des Polybios an sich wohl gestatten, das Jahr der Gründung in die 25 Jahre mit einzubegreifen, aber die Rücksicht auf die Gesammtrechnung nöthigt uns es auszuschliessen und die Analogie der gallischen Chronologie berechtigt vollauf dazu. Ueberdies darf ohne Bedenken angenommen werden, dass der Bund und seine Verfassung erst mit dem auf die Stiftung folgenden Jahre, mit der Wahl der gemeinsamen Beamten u. s. w. in Kraft trat, so dass Olymp. 125, 1 (280/79 v. Chr.) mit Recht als erstes gerechnet werden konnte.

Die 25 Jahre sind also die Jahre von Olymp. 125, 1—131, 1 (= 280/79—256/5 v. Chr.), und erst im Jahre darnach Olymp. 131, 2

<sup>1)</sup> Strabo VIII 385, der den Polybios ausgeschrieben hat, giebt an dieser Stelle nur 20, nicht 25 Jahre. Aber dies ist Versehen oder Corruptel und darf nicht zu Gunsten irgend einer Rechnung geltend gemacht werden. Es würde ja eher der meinigen zu Gute kommen.

<sup>2)</sup> Polyb. II 18, 9: ἀπὸ δὲ τούτου τοῦ φόβου τριακαίδεκα μἐν ἔτη τὴν τ΄θνχίαν ἔσχον, μετὰ δὲ ταῦτα συνορῶντες αὐξανομένην την Ἑωμαίων δύνεμιν εἰρήνην ἐποιήσαντο καὶ συνθήκας, ἐν αἶς ἔτη τριάκοντα μείναντες ἐρκιδως, αὖθις ετλ. II 21, 1: Γαλάται δ' ἐκ τῶν προειρημένων ἐλαττωμάτων ἔτη μὲν πέντε καὶ τετταράκοντα τὴν ἡσυχίαν ἔσχον εἰρήνην ἄγοντες κρὸς Ῥωμαίους, ἐπεὶ δ' ετλ. Vgl. diese Ztschr. XIII 404. 408 ff. Die 13 und 45 Friedensjahre rechnet Mommsen Röm. Forsch. II 361 f. 364 ebenfalls voll; den Friedensschluss will er mit in die 30 Jahre des Friedens einrechnen. Dass aber meine Rechnung das Richtige trifft, wird eben dadurch gezeigt, dass Polybios den Friedensschluss neben den Friedensjahren besonders aufführt.

(255/4 v. Chr.) erfolgte der Beschluss, die Verfassung zu ändern und jährlich einen Strategen zu bestellen. Beiläufig bemerkt, wenn man den Polybios genau nehmen wollte, so müsste dieser Beschluss noch unter der Herrschaft der alten Verfassung ergangen sein, woraus sich ergeben würde, dass Margos erst im nächsten Jahre 254/3 v. Chr. die Strategie verwaltet hätte. Doch dürfen wohl die Worte des Schriftstellers nicht allzu sehr gepresst werden.

Ετ fährt nun fort: τετάρτω δ' ύστερον ἔτει τοῦ προειρημένου στρατηγοῦντος Αρατος ὁ Σιχυώνιος, ἔτη μὲν ἔχων εἴκου, τυραννουμένην δ' ἐλευθερώσας τὴν πατρίδα διὰ τῆς ἀρετῆς τῆς ἑαυτοῦ καὶ τόλμης, προσένειμε πρὸς τὴν τῶν Αχαιῶν πολιτείαν, ἀρχῆθεν εὐθὺς ἐραστὴς γενόμενος τῆς προαιρέσεως αὐτῶν. Das vierte Jahr nach der Verfassungsänderung ist Olymp. 132, 2 = 251/0 v. Chr. In diesem Jahre ward also Sikyon achäisch.

Als nächster und letzter Punkt folgt die Befreiung Korinths: ὀγδόφ δὲ πάλιν ἔτει στρατηγὸς αίρεθεὶς τὸ δεύτερον . . . Κορινθίους προσηγάγετο πρὸς τὴν τῶν Άχαιῶν πολιτείαν, ἐπὶ δὲ τῆς αὐτῆς ἀρχῆς καὶ τὴν τῶν Μεγαρέων πόλιν διαπραξάμενος προσένειμε τοῖς Άχαιοῖς. ταῦτά τ' ἐγίνετο τῷ πρότερον ἔτει τῆς Καρχηδονίων ἢττης, ἐν ἢ καθόλου Σικελίας ἐκχωρήσαντες ὑπέμειναν τότε φόρους ἐνεγκεῖν Ῥωμαίοις. Acht Jahre nach Olymp. 132, 2 bringen uns auf Olymp. 134, 2 — 243/2 v. Chr. Dies ist zugleich das Jahr vor der Schlacht bei den ägatischen Inseln, die, was von Niemandem bestritten wird, mit dem Olympiadenjahr 134, 4 — 242/1 v. Chr. zusammenfällt. Meine hier vorgetragene Rechnung stimmt genau im Anfang, wie im Endpunkte, und dies ist, wie ich glaube, eine gute Bürgschaft für ihre Richtigkeit.

Die Chronologie des Polybios lässt sich also durch folgende Tabelle ausdrücken:

Olymp. 124, 4 = 281/0 v. Chr. Vereinigung der vier Städte und Stiftung des Bundes.

- 126, 1 = 276/5 " Etwa 5 Jahre später Beitritt von Aigion, Bura und Karyneia.
- " 125, 1 = 280/79 bis 131, 1 = 256/5 v. Chr. 25 Jahre der alten Verfassung.
- ", 131, 2 = 255/4 ", Verfassungsänderung und Wahl eines einzigen Strategen,

Olymp. 132, 2 = 251/0 v. Chr. 4 Jahre später Beitritt Sikyons.

" 134, 2 = 243/2 " 8 Jahre später Befreiung Korinths,

ein Jahr vor

" 134, 3 = 242/1 " der Schlacht bei den ägatischen Inseln.¹)

1) Wenn man mit Mommsen u. a. bei den Ordinalzahlen beide Endpunkte der Rechnung einschliesst, so erhält man folgende Tabelle: Begründung des Bundes 281/0 v. Chr.

Begründung des Bundes 281/0
Dauer der ersten Verfassung 25 Jahre bis 256/5

Darnach Verfassungsänderung 255/4 "

3 Jahre (Ετει τετάρτφ) später Beitritt Sikyons 252/1 , 7 Jahre (Ετει ὀγδόφ) später Befreiung Korinths 245/4 ,

Bei Einrechnung der 4 Jahre (ἐται πόμπτφ) bis zum Beitritt Aigions (oben S. 55) gehen alle Jahreszahlen um vier Stellen herab und kommt also die Befreiung Korinths auf 241/0 v. Chr. Beides giebt ein unmögliches Ergebniss. Ebenso, wenn man umgekehrt von der Befreiung Korinths zurückrechnet. Man kommt dann für die Gründung des Bundes entweder auf 279/8 oder bei Einrechnung jener 4 Jahre auf 283/2 v. Chr. Letzteres war ungefähr der Ansatz Larchers, stimmt aber nicht mit Polybios. Zwar ist es noch die 124. Olympiade, aber nicht mehr die Zeit, wo Pyrrhos gen Italien zog. Die Tafel Mommsens (Röm. Forsch. II 360 Anm.) ist etwas anderes construirt; er rechnet nämlich folgendermaassen:

281/0 Ol. 124, 4 Vereinigung der vier Städte.

277/6 , 125, 4 Zutritt von Aigion u. s. w.

253/2 , 131, 4 Nach 25 jährigem Bündniss Wahl des ersten Bundesfeldherrn.

250/1 , 132, 3 Beitritt Sikyons.

243/2 . 134, 2 Befreiung Korinths.

Der Polybische Rahmen ist bei dieser Rechnung gut ausgefüllt, aber nur dadurch, dass Mommsen die erwähnten 25 Jahre auf 23 verkürzt hat. Er hat offenbar die είκοσε ἐτη καὶ πέντε des Polybios so behandelt, als wenn es Ordinalzahlen wären und auch das folgende μετὰ ταῦτα nicht beachtet. Damit ist er nicht nur mit Polybios, sondern auch mit seiner eigenen früheren Rechnung in Widerspruch gerathen; denn bei den gallischen Kriegen hat er an den betreffenden Stellen die Jahre des Polybios richtig vollgezählt (Röm. Forsch. II 361 f. 364). Clinton Fasti Hellenici II 240 f. giebt folgende Zeittafel:

Stiftung des Bundes 280 v. Chr.
Zutritt Aigions u. s. w. 275 "
Erste Strategie des Margos 255 "

Sikyons Beitritt 251

Korinths Befreiung 243 , Schlacht bei den ägatischen Inseln 242 ,

Davon weicht die Meinige nur an der ersten Stelle ab. Clinton hat hier gegen das wiederholte Zeugniss des Polybios den Anfang des Bundes nicht auf Olymp. 124, 4, sondern auf 125, 1 gesetzt. Wie Clinton hat übrigens schon früher Bayer (opusc. p. 298 ff.) gerechnet.

60 B. NIESE

#### 2. Die Zeit der Schlacht bei Sellasia.

Es hat lange Zeit als feststehend gegolten, dass die Schlacht bei Sellasia im Jahre 221 v. Chr. geschlagen worden sei. Dies hat Schömann in der Vorrede zur Ausgabe des Plutarchischen Agis und Kleomenes zu erweisen gesucht; von ihm hat Droysen es angenommen, und so ist es auf die späteren, soviel ich sehe, ziemlich ohne Ausnahme übergegangen.¹) Jedoch die älteren, z. B. Manso und Clinton, haben sie ins Jahr 222 v. Chr. gesetzt und haben Recht daran gethan; denn wenn etwas, so kann dies mit Sicherheit erwiesen werden, dass die Schlacht nicht 221, sondern 222 v. Chr. geschlagen worden ist.²)

So bezeugt erstlich Polybios. Er berichtet, dass die Spartaner um das Frühjahr 219 v. Chr. (Olymp. 140, 1), als die Nachricht vom Tode des Kleomenes eintraf,3 zur Wahl neuer Könige schritten, nachdem sie seit der Flucht des Kleomenes beinahe 3 Jahre lang ( $\sigma_{\chi} \in \delta \circ \nu \tilde{\gamma} \delta \eta \tau_{\xi} \in \tilde{\epsilon} \nu \iota \alpha \nu \tau_{\xi} \circ v_{\xi}$ ) ohne Könige gelebt hatten.4) Dies ist ein ganz unzweideutiger Ausdruck, der nur einerlei Auslegung zulässt.5) Es müssen damals seit der Schlacht

<sup>1)</sup> Plutarchi Agis et Cleomenes p. XXXVIII. Auch Schorn Geschichte Griechenlands S. 134 setzt die Schlacht in den Sommer 221 v. Chr. Ebenso Max Klatt Forschungen zur Geschichte des achäischen Bundes I 63 f.

<sup>2)</sup> Manse Sparta III 300. Clinton Fasti Hellenici III u. d. J. 222 v. Chr. Ich habe schon früher in Sybels histor. Ztschr. N. F. IX 489 und in meiner Geschichte der griech. und makedon. Staaten II 307 A. 5 dieselbe Anaicht ausgesprochen und kurz begründet.

<sup>3)</sup> Kleomenes starb etw's im Winter 220/19 v. Chr. Meine Geschichte der griech, und makedon. Staaten II 364 A. 1.

<sup>4)</sup> Polyb. IV 35, 8.

<sup>5)</sup> Freilich nach Schorn S. 134 A. 3 sind die 3 Jahre des Polybios eigentlich nur zwei. Polybios, meint er, rede von 3 Jahren, weil seitdem drei olympische Jahre, nämlich 139, 3, 139, 4 und 140, 1 beinahe verlaufen waren; die Schlacht müsse daher noch 139, 3 vorgefallen sein. Dies ist nur eine Verschleierung einer ungenauen Rechnung. Es ist nicht richtig, dass seitdem, d. h. seit der Schlacht bei Sellasia drei olympische Jahre verlaufen waren. Nach Schorns Rechnung würden zwei Ereignisse, die nur 1 Jahr und einige Tage auseinanderliegen, ebenso gut beinahe 3 Jahre von einander entferni sein können. Auch Manso Sparta III 266 behandelt die Stelle nicht richtig Er setzt den Tod des Kleomenes irrig Olymp. 139, 4, 1 Jahr zu früh; wie ei dazu gekommen ist, ist mir unklar; denn hier lässt Polybios nicht den geringsten Zweifel. Schömann (Plutarchi Agis et Cleomenes p. LHI) nimmt an Polybios habe absichtlich 1 Jahr zu viel gezählt; diese Meinung braucht nich widerlegt zu werden.

bei Sellasia und der Flucht des Kleomenes mehr als 2 Jahre vergangen sein, und da wir wissen, dass die Schlacht im Sommer geschlagen ward, 1) so muss es der Sommer 222 v. Chr. gewesen sein.

Bekanntlich entsich nach der Schlacht Kleomenes zu Ptolemaios III. von Aegypten, der ihn freundlich aufnahm und bei dem er noch eine Zeit lang lebte.<sup>2</sup>) Nun kann erwiesen werden, dass Ptolemaios im Sommer 221 v. Chr., wo man die Schlacht bei Sellasia ansetzen will, bereits gestorben war, dass also, wenn das Datum richtig wäre, Kleomenes den Ptolemaios III. nicht hätte lebend antreffen können.

Denn Ptolemaios III. starb, dies folgt aus dem Kanon der Könige, in dem ägyptischen Jahre, das vom 18. October 222 bis zum 17. October 221 v. Chr. lief, und zwar wahrscheinlich im Winter, jedenfalls vor dem Sommer 221 v. Chr. ) Er war schon todt und sein Nachfolger Ptolemaios IV. sass schon auf dem Throne, als Antiochos III. seinen ersten Angriff auf Cölesyrien ins Werk setzte. Der Plan zu diesem Angriffe ward gefasst, als Ptolemaios III. gestorben war; nach einigen Erwägungen und nachdem Antiochos vorher seine Vermählung gefeiert hatte, kam das Unternehmen noch in der sommerlichen Jahreszeit 221 v. Chr. zur Ausführung, wie die ausführlichere Erzählung des Polybios lehrt. ) Es ist klar, dass damals Ptolemaios III. schon geraume Zeit todt war.

Zur Bestätigung dient endlich, was wir über das Lebensende des Antigonos Doson hören. Er blieb nach der Schlacht bei Sellasia noch eine kurze Zeit im Peloponnes, wohnte den nemeischen

<sup>1)</sup> Polyb. II 65, 1 τοῦ δὲ θέρους ἐνισταμένου κτλ.

<sup>2)</sup> Plutarch Cleom. 33. Polyb. V 35, 1.

<sup>3)</sup> Clinton Fasti Hellenici III 382. Strack, die Dynastie der Ptolemäer 182.

<sup>4)</sup> Polyb. V 42—46. Die Zeit dieses Feldzuges ist sicher. Antiochos muste den Angriff auf Cölesyrien bald wieder aufgeben, um sich gegen den abtrännigen Molon zu wenden. Nach Ueberwindung mancher Schwierigkeiten setzte er sich nach Osten in Bewegung. Mitte Winters, um die Sonnenwende, also gegen Neujahr 220 v. Chr. war er in Antiochien in Mygdonien (Nisibis), wo er sich eine Zeitlang aufhielt Polyb. V 51, 1. Er muss also schon im Herbste 221 Cölesyrien wieder geräumt haben. Dann folgt der Feldzug gegen Molon, von dem er gegen Ende Sommers 220 v. Chr. nach Syrien zurückkehrte (Polyb. V 57, 1), um alsdann im nächsten Frühjahr 219 (Polyb. V 58, 2) den zweiten Krieg in Gölesyrien zu beginnen, der nach 2 Jahren mit der Schlacht bei Raphia, die mit der trasimenischen Schlacht gleichzeitig ist, 217 v. Chr. seinen Abschluss fand.

62 B. NIESE

Spielen bei, eilte dann nach Makedonien zurück und besiegte die eingedrungenen Illyrier in einer Feldschlacht. In Folge der Anstrengungen des Kampses ward er von einem Blutsturz befallen und starb nicht lange darnach an der Schwindsucht, etwa October 221 v. Chr.1) Aus den Berichten geht aber hervor, dass seine Krankheit nicht ganz kurz dauerte; ehe er starb, schickte er sein Mondel, den zukonstigen König Philippos, in den Peloponnes, wo er sich unter Arats Leitung den hellenischen Verbündeten zeigte. Als Philippos nach Makedonien zurückkehrte, muss Antigonos noch gelebt haben.2) Dies führt darauf, dass zwischen der Schlacht bei Sellasia und seinem Tode ein längerer Zwischenraum liegt. Die wenigen, drei oder vier Monate, die zur Verfügung stehen, wenn wir die Schlacht bei Sellasia im Juli oder August 221 v. Chr. geschlagen sein lassen, reichen kaum aus. Auch dies spricht für das Jahr 222 v. Chr.

Das einzige, was für Schömanns Datirung angeführt werden kann,<sup>5</sup>) sind die Nemeen, die bald nach der Schlacht bei Sellasia in Gegenwart des Antigonos gefeiert wurden. Nun scheint sich aus den vorhandenen Nachrichten in der That zu ergeben, dass jenes Fest alle zwei Jahre etwa im Monat August, immer ein Jahr vor und nach den Olympien, also in den ungeraden Ziffern der vorchristlichen Jahresreihe, gehalten zu werden pflegte.<sup>4</sup>) Darnach künnten

<sup>1)</sup> Polyb. II 70, 4 ff. Antigonos starb später als Ptolemaios III, Polyb. V 35, 2. Plutarch Cleom. 23 f. Die Chronographen geben ihm 9 Jahre. Sein Nachfolger Philippos sass schon im Frühling 220 v. Chr. auf dem Throne. Nach Eusebius chron. I 243 dauert die Regierung Philippos in Thessalien bis zur Schlacht bei Kynoskephalai (Frühsommer 197 v. Chr.) 23 Jahre 9 Monate, was darauf hinführt, dass er etwa im October 221 v. Chr. die Herrschaft antrat. Vgl. Manso III 280 ff. Clinton Fasti Hollenici III 297. Eusebius chron. I 239.

<sup>2)</sup> Plutarch Arat. 46.

<sup>3)</sup> Wenn Schömann Plutarchi Agis et Cleomenes praef. XXXVIII behauptet, es sei ausgemacht, dass die Schlacht zur Zeit der Strategie des Timoxenos stattgefunden habe (quo praetore ad Sellasiam pugnatum esse constat), der als Arats Vorgänger vom Frühjahr 221 bis zum Frühjahr 220 im Amte war, so ist das ein Irrthum. Die angezogenen Stellen Polyb. IV 6, 4 und 7. Plutarch Arat. 47, beweisen zwar, dass Timoxenos Arats Vorgänger war und im erwähnten Jahre 221/20 v. Chr. Olymp. 139, 4 die Strategie verwaltete, dass aber unter ihm die Schlacht geliefert ward, wird nirgendwebezeugt.

<sup>4)</sup> J. G. Droysen in dies. Ztschr. XIV 1 ff. G. F. Unger Sitzungsberichte der Münchener Akad. Philos. Philol. Hist. Cl. 1879 S. 164 f. Stengel griech

also 222 v. Chr. keine Nemeen geseiert worden sein, und dies ist der Grund, weshalb Schömann 1) das Jahr 221 v. Chr. wählte, ein Grund, der auch, namentlich in Ermangelung besserer Zeugnisse, an sich nicht zu verachten ist, aber in diesem Falle nichts bedeutet, denn die Nachrichten über die Nemeen sind ebenso dürstig und unsicher, wie die Zeugnisse, welche die Schlacht bei Sellasia ins Jahr 222 v. Chr. verweisen, klar und unzweideutig. Zengnisse sind auch für die Nemeen maassgebend: durch sie steht fest, dass gegen die Regel das Fest im Jahre 222 v. Chr. nach der Schlacht bei Sellasia gehalten wurde. Es ist also wahrscheinlich des Krieges wegen von seinem gewöhnlichen Platze verlegt worden. Aehnlich geschah es 195 v. Chr., wo die Nemeen aus ähnlichem Grunde nicht zur rechten Zeit stattfinden konnten und daher von den Argivern erst auf die Ankunft des Titus Flamininus angesagt wurden.") Wir halten damit zusammen, was Polybios") berichtet, dass namlich nach dem Ende des Bundesgenossenkrieges die Peloponnesier daran gingen, ihre Opfer und Festversammlungen, die in den langen Kriegszeiten vernachlässigt waren, wieder herzustellen. Nichts ist wahrscheinlicher, als dass auch die Nemeen unter den Kriegen gelitten hatten und ihre gesetzliche Zeit nicht innehalten Ebenso kann das zunächst vorangegangene Fest, bei dem Kleomenes Argos eroberte, nicht zur normalen Zeit gehalten worden sein, sondern muss im Frühjahr 224 v. Chr. stattgefunden haben.4)

Kultusalterthümer 2. Aufl. S. 191. So ist bezeugt, dass in den Jahren 217 und 209 v. Chr. Nemeen gehalten wurden. Polyb. V 101, 5. Liv. XXVII 30, 9.

<sup>1)</sup> Und vorher schon Corsini dissert. agon. Ill § 6.

<sup>2)</sup> Liv. XXXIV 41.

<sup>3)</sup> V 106.

<sup>4)</sup> Plutarch Cleom. 17. Zwischen diesen Nemeen und der Ankunst des Antigonos am Isthmos liegen solgende Ereignisse: der Absall von Korinth, Epidauros, Troizen und Hermion, Unterhandlungen zwischen Aratos und Kleomenes, endlich der Angriff auf Sikyon und die dreimonatliche Einschliessung dieser Stadt. Man wird also die Nemeen mindestens vier Monate vor die Ankunst der Makedonier zu setzen haben, und da diese spätestens zu Ansang des Herbstes erfolgte, so muss das Fest spätestens Ansang Juni geseiert sein. Also auch dann, wenn man es ins Jahr 223 v. Chr. setzt, liegt es nicht in der normalen Zeit; denn unter keinen Umständen kann es etwa in den August gesallen sein. Schömann a. a. O. XLVIII nimmt hier Winternemeen an; ob es aber diese wirklich gegeben habe, ist sehr zweiselhaft; denn die Winternemeen sind vielleicht erst von Hadrian gestiftet. Auch wird man bei un-

Wenn die Schlacht bei Sellasia auf 222 v. Chr. zu setzen ist so müssen auch die vorangehenden Ereignisse um ein Jahr hinauf gerückt werden. Antigonos Doson erschien zwei Jahre früher it Peloponnes; wir wissen aus Polybios, dass er zweimal dort über wintert hat. Also fällt seine Ankunft 224, der zweite Feldzug wo er Tegea, Orchomenos und Mantineia nahm, endlich die Ueber rumpelung von Megalopolis durch Kleomenes 223 v. Chr.') Midieser Rechnung stimmt nun vollkommen überein, was wir durc die Reiheufolge der achäischen Strategen über die früheren Ereignisse des kleomenischen Krieges und ihre Zeit wissen; nich geringe Schwierigkeiten werden durch die richtige Datirung de Schlacht bei Sellasia vermieden.

Die achäische Strategenreihe ist seit der Befreiung Korinth 243/2 v. Chr. ziemlich vollständig. In diesem Jahre war Arato zum zweiten Mal Strateg 2) und pflegte seitdem immer ein Jahr un das andere das höchste Amt zu verwalten. 3) Seit dem Beitritt der Megalopoliten wechselte mit ihm Lydiadas und brachte es au drei Strategien. 4) Ferner gleich nachdem König Demetrios ge storben war, und zwar während Lydiadas Strateg war, schloss sicl Argos den Achäern an, das war also etwa im Frühjahr 229 v. Chr. 5 Im folgenden Jahre, also für 228/7 v. Chr., ward Aristomachos, de frühere Herrscher von Argos zum Bundesfeldherrn gewählt. 6) Unte ihm war der Krieg gegen Kleomenes schon im Gange; im vorher gehenden Amtsjahr Arats, also 229/8 v. Chr., waren die ersten Feind seligkeiten vorgefallen und der Krieg von den Achäern beschlossen. 7 Aristomachos führte das achäische Heer gegen den Feind und hatt mit Kleomenes eine Begegnung bei Pallantion, wo es jedoch nich

befangener Betrachtung die Eroberung von Argos und was sich daran an knüpft, kann in die Winterzeit setzen dürfen. Plutarch Cleom. 19 f. Arat. 40 1 Meine Geschichte der griech. und makedon. Staaten II 329.

<sup>1)</sup> Polyb. II 54, 5. 13 f. 55, 1 ff. Meine Geschichte II 338 ff.

<sup>2)</sup> Polyb. II 43, 4 oben S. 58.

<sup>3)</sup> Plutarch Arat. 24. 35. 38. Cloom. 15. Seine erste Strategie ist wahr scheinlich ebenso darnach zu bestimmen und wird ins Jahr 245/4 v. Chr. faller

<sup>4)</sup> Plutarch Arat. 35.

<sup>5)</sup> Polyb. II 44, 3 ff. Plutarch Arat. 35. Demetrios starb Olymp. 137, 3 wohl im Winter 230/29 v. Chr. Meine Geschichte der griech, und makedor Staaten I; 286.

<sup>6)</sup> Plutarch Arat. 35.

<sup>7)</sup> Plutarch Cleom. 4. Polyb. II 46.

zim Schlagen kam.<sup>1</sup>) Für das nächste Jahr, also 227/6 v. Chr., bewarb sich Lydiadas um die Strategie, aber vergebens, Aratos ward gewählt.<sup>2</sup>) In dieser Strategie Arats wurden die Treffen am Lytaion und bei Ladokeia geliefert; in letzterem fiel Lydiadas,<sup>2</sup>) der also während des kleomenischen Krieges das Strategenamt nicht bekleidet hat.

Aus diesen Nachrichten ergiebt sich, wie man schon längst erkannt hat,4) ohne Schwierigkeit folgende Jahresreihe, wobei ich bemerke, dass die achäischen Strategen damals um die Zeit des Aufgangs der Pleiaden, also im Frühjahr, etwa im Mai, ihr Amt antraten.5)

```
243/4 v. Chr. Aratos zum zweiten Male Strateg, befreit Korinth.
```

242/1 " Unbekannt.

241/0 " Aratos III.

240/39 " Unbekannt. 239/8 " Aratos IV.

239/8 , Aratos IV. 238/7 , Unbekannt.

237/6 " Aratos V.

236/5 " Unbekannt.

235/4 " Aratos VI. Befreiung der Megalopoliten.

234/3 " Lydiadas.

233/2 " Aratos VII.

<sup>1)</sup> Pluterch Arat. 35. Cleom. 4.

<sup>2)</sup> Plutarch Arat. 35 a. E., wo es heisst τὸ δωδέκατον ἦρέθη στρατηγός. Es war in Wahrheit nicht die 12., sondern die 10. Strategie Arats, und Plass Die Tyrannis II 158 hat wohl recht, wenn er bei Plutarch τὸ δέκατον herstellt. Vgl. Klatt Beiträge zur Geschichte des ach. Bundes I 124.

<sup>3)</sup> Plutarch Arat. 36.

<sup>4)</sup> Die älteren, zum Theil noch sehlerhasten Rechnungen bei Bayer fasti Achaici (Opuscula ed. Klotz 269 ff.). Ferner Manso Sparta III 259 ff. Schömann Plutarchi Agis et Cleomenes praes. XLV ff. Plass Die Tyrannis II 159. Max Klatt Forschungen zur Geschichte des achäischen Bundes I 40 ff. 81 ff. und die übrigen von Klatt citirten Schriststeller.

<sup>5)</sup> Polyb. IV 37, 2. V 1, 1. Diese Angabe gilt zwar streng genommen nur für die Zeit des Bundesgenossenkrieges, aber es ist sehr wahrscheinlich, dass dieselbe Ordnung schon seit Langem bestand. Der Antrittstermin war satürlich an einen bestimmten Monat und Tag des achäischen Kalenders geknüpft and wird also im Verhältnisse zum Sonnenjahr um die übliche Zeit, etwa einen Monat geschwankt haben; denn das achäische Jahr hatte, wie alle griechischen, 12 Monate von 29 oder 30 Tagen mit einem periodischen Schaltmonat.

232/1 v. Chr. Lydiadas II.

231/0 Aratos VIII.

230/29 Lydiadas III. Beitritt von Argos.

229/8 Aratos IX. Besetzung des Athenaion, erste Feindseligkeiten mit Kleomenes.

228/7 Aristomachos. Begegnung bei Pallantion.

Aratos X. Schlacht am Lykaion und bei Lado-227/6 27 keia, Tod des Lydiadas.

Auch die folgenden Strategen werden bestimmt überliefert. Es sind

Hyperbatas, der von Kleomenes bei Dyme besiegt 226/5 ward.1)

Timoxenos. Er ward gewählt, nachdem Aratos, 225/4 der nach der langjährigen Praxis an der Reihe gewesen wäre, abgelehnt hatte.2)

Diese wohlbeglaubigte Strategenreihe steht, wie man sieht, mit der ermittelten Zeit der Schlacht bei Sellasia in bestem Einklange. An die zuletzt erwähnte Strategie des Timoxenos von 225/4 v. Chr. schliesst sich die Ankunst des Antigonos an; denn in das Jahr des Timoxenos fallen wenigstens zum grössten Theil die auf die Schlacht bei Dyme folgenden und der Ankunft des Königs unmittelbar vorangehenden Ereignisse, zunächst die Unterhandlungen mit Kleomenes, die übrigens gewiss schon vorher unter Hyperbatas begonnen hatten,\*) ihr Abbruch, der neue Angriff des Kleomenes und die ausserste Bedrängniss der Achäer, der erst die makedonische Hülfe ein Ende setzte.

Freilich machen die achäischen Strategen dieser Zeit eine gewisse Schwierigkeit. Als der Krieg mit Kleomenes wieder angegangen war, entstanden zu Gunsten des spartanischen Königs unter den Achäern, besonders in Sikyon und Korinth allerlei Bewegungen. Um diese zu unterdrücken, empfing Aratos vom Bunde eine ausserordentliche Vollmacht.4) In Ausübung dieses Amtes wird er von Polybios ) Strateg genannt. Kurz darauf, nachdem Argos, Korinth

<sup>1)</sup> Plutarch Cleom. 14.

Plutarch Arat. 38. Cleom. 15.
 Plutarch Arat. 39. Cleom. 15. Gleich nach der Niederlage am Hekatombaion.

<sup>4)</sup> Plutarch Arat. έξουσίαν ανυπεύθυνον λαβών.

<sup>5)</sup> Il 52, 3.

und andere Städte in die Hand des Kleomenes gesallen waren, ward er von den in Sikyon versammelten Achäern zum bevollmächtigten Strategen (στρατηγὸς αὐτοκράτωρ) gewählt¹) und brachte nun das Bündniss mit Makedonien zum Abschluss. Einige Zeit später dann, als Antigonos schon am Isthmos lag, wird Timoxenos als Strateg bezeichnet.²) Es scheint also, dass Aratos und Timoxenos gleichzeitig das höchste Amt inne gehabt haben.

Diese Schwierigkeiten lassen sich, wie ich glaube, leicht heben. Wenn die Achäer dem Aratos jenes ausserordentliche Amt übertrugen, so scheint es zu beweisen, dass er damals nicht Bundesfeldherr war, dass also Timoxenos sich noch im Amte befand. Die Bezeichnung Stratege, die ihm bei dieser Gelegenheit Polybios\*) giebt, ist wohl eine kleine Ungenauigkeit, die sich aus der Kürze der polybianischen Darstellung und der Schwierigkeit einer ganz angemessenen Bezeichnung leicht erklärt.') Später erfolgte in Sikyon die Wahl Arats zum Bundesfeldherrn, und zwar ist damit ohne Zweisel die ordentliche Strategie von 224/3 v. Chr. gemeint. Als solcher erhielt Aratos mit Rücksicht auf die bedrohliche Zeitlage grössere Vollmachten, besonders für die Unterhandlungen mit Antigonos. Als nun das Abkommen geschlossen war, ging Aratos dem aarückenden Antigonos entgegen und blieb zunächst im makedonischen Hauptquartier.5) Für die Dauer seiner Abwesenheit scheint nun Timoxenos als gewesener Strateg die Functionen des Strategen wieder übernommen zu haben, ähnlich, wie bekanntlich, wenn der Stratege starb, nach der achäischen Verfassung der nächste Vorgänger an seine Stelle trat. So erklärt es sich, dass Timoxenos bei der Wiedereroberung von Argos Strateg der Achäer genannt wird. Man kann gewiss auch andere Erklärungen versuchen; mir scheint die vorgetragene die einfachste zu sein; auf jeden Fall kann es nicht Wunder nehmen, wenn in der Noth des Krieges, wo der achäische Bund fast ganz aus den Fugen ging, ausserordentliche Maassnahmen getroffen wurden, die in der Verfassung nicht vorgesehen waren.

<sup>1)</sup> Pluterch Arat. 41.

<sup>2)</sup> Polyb. II 53, 1 οἱ δ' Άχαιοὶ μετὰ Τιμοξένου τοῦ στρατηγοῦ κατέλαβον τὴν τῶν Άργειων πόλιν.

<sup>3)</sup> ΙΙ 52, 3 τῷ μὸν 'Αράτφ στρατηγούντι.

<sup>4)</sup> Schömann a. a. O. S. XLVIII.

<sup>5)</sup> Plutarch Arat. 43 f.

<sup>6)</sup> Polyb. XXXIX 8.

Für die verschiedenen Unterhandlungen, wie für die neuen Kriegsereignisse bieten die Jahre 225 und 224 bis zur Ankunft des Antigonos vollkommen ausreichenden und doch nicht übermässig viel Platz. Dagegen die bisherige Zeitrechnung, welche den Antigonos erst 223 v. Chr. im Peloponnes erscheinen liess, hatte mit den grössten Schwierigkeiten zu kämpfen, um die drei Jahre zwischen der Schlacht am Hekatombaion (226 v. Chr.) und dem Eintreffen des Antigonos auszusüllen, wozu die Ereignisse schlechterdings nicht ausreichen. Man musste dazu entweder den Anfang des Krieges, die Besetzung des Athenaion durch Kleomenes, gegen die überlieferte Strategenliste ins Jahr 228/7 v. Chr. herabrücken oder die Ereignisse in ungebührlicher Weise auseinanderziehen. Ersteres versucht Schömann,1) letzteres ist z. B. bei Klatt der Fall, der im Uebrigen die einschlägigen chronologischen Fragen verständig und zutreffend behandelt hat; bei ihm²) nehmen die ersten Unterhandlungen der Achäer mit Kleomenes ein ganzes Jahr in Anspruch. Alle diese Schwierigkeiten sind mit einem Schlage verschwunden, wenn man sich entschliesst, der gut beglaubigten Ueberlieferung zu folgen und die Schlacht bei Sellasia ins Jahr 222 v. Chr. zu setzen.

Mit dieser Zeitrechnung stimmen auch die sonstigen Andeutungen überein, zunächst dasjenige, was wir aus dem Leben Philopoimens wissen. Philopoimen starb 70 jährig im Jahre 183 v. Chr., 3) war also 253 v. Chr. geboren. Er zeichnete sich zuerst bei der Ueberrumpelung von Megalopolis durch Kleomenes aus, die in den Herbst vor der Schlacht bei Sellasia fällt, und zwar war er damals 30 Jahre alt. 4) Dies passt vollkommen zu der als richtig ermittelten Zeitrechnung, nach der Megalopolis im Herbste 223 v. Chr. von Kleomenes erobert ward. 5)

Ebenso passt dasjenige, was Polybios uns von der Eroberung

<sup>1)</sup> Schömann a. a. O. S. LIV. Er setzt die Strategie des Aristomachos ins Jahr 227 v. Chr.

<sup>2)</sup> Beiträge zur Geschichte des achäischen Bundes I 91.

<sup>3)</sup> Polyb. XXIII 12. Liv. XXXIX 49, 3.

<sup>4)</sup> Plutarch Philop. 5 ηδη δ' αὐτοῦ τριάκοντα ετη γεγονότος κτλ., womit Polybios a. a. O. übereinstimmt, wo es heisst, dass er bei seinem Tode seinem Vaterlande 40 Jahre lang in hervorragender Stellung gedient habe.

<sup>5)</sup> Hierauf hat schon H. Dodwell aufmerksam gemacht, wie ich aus der Polemik bei Corsini dissert. agonist. (S. 83 der Leipziger Ausgabe) entnehme.

von Mantineia durch die Achäer berichtet. Er sagt'): γεγονότες δ' έπὶ τοιαύτης προαιρέσεως καὶ μετέχοντες τῆς Λακεδαιμονίων πολιτικίας έτει τετάρτφ πρότερον της Αντιγόνου παρουσίας ξάλωσαν κατά κράτος ὑπὸ τῶν Αχαιῶν Αράτου πραξικοπήσαπος αὐτῶν τὴν πόλιν. Also Mantineia ward im 4. Jahre, d. h. vier Jahre vor der Ankunst oder Anwesenheit des Antigonos erobert. Welche Anwesenheit des Antigonos kann hier gemeint sein? Man hat an die Ankunft am Isthmos im Peloponnes gedacht. wen Polybios das gemeint hätte, so wurde er es in diesem Zusammenhange ausdrücklich gesagt haben. Hier ist ja von Mantineia die Rede, und so kann unter παρουσία ohne weiteren Zusatz nur an die Ankunst vor Mantineia gedacht sein. Antigonos zog vor Mantineia und erstürmte es im Jahre vor der Schlacht bei Sellasia, also 223 v. Chr.\*) Darnach fallt die Eroberung durch Aratos vier Jahre vorher ins Jahr 227 v. Chr. Dies stimmt vollkommen; sie geschah bald nach dem Treffen am Lykaion, aber vor der Schlacht bei Ladokeia in der 10. Strategie Arats, die vom Mai 227 bis Mai 226 v. Chr. läuft, also im Sommer 227 v. Chr.3) Die vorhandenen chronologischen Angaben führen also sämmtlich zu dem Resultat, dan die Schlacht bei Sellasia ins Jahr 222, und das Einrücken des Antigonos in den Peloponnes 224 v. Chr. zu setzen ist.

## 3. Adaios, Dynast in Thrakien.4)

In einem Fragment des Komikers Damoxenos beschreibt jemand ein Trinkgesas, den sogenannten Elephanten, und rühmt sich es von Adaios in Kypsela, also in Thrakien erhalten zu haben.<sup>5</sup>) Wer war nun dieser Adaios? Man nahm bisher an, dass es der Feldherr Philipps dieses Namens gewesen sei, der den Beinamen Hahn sührte, dem der Athener Chares einmal zur Zeit des heiligen Krieges eine

<sup>1)</sup> II 57, 2.

<sup>2)</sup> Polyb. Il 54, 12.

<sup>3)</sup> Plutarch Arat. 36.

<sup>4)</sup> Vgl. meine Geschichte II 150.

<sup>5)</sup> Meineke frgm. com. Gr. IV 529, histor. crit. 484. Kock com. Att. fr. III 348. Athen XI 468 F

εί δ' σύχ ίκανόν σοι, τὸν έλέφαν θ' ἤκει φέρων ό παῖς. Β. τί δ' έστι τοῦτο πρὸς θεῶν; Α. ψυτὸν δίκρουνον ήλίκον τι τρεῖς χωρεῖν χοᾶς, "Αλιωνος Εργον" προϋπιεν δέ μοί ποτε έν Κυψέλοις 'Αδαΐος.

70

Niederlage beigebracht hatte.¹) Indess macht diese Deutung ernste Schwierigkeiten; denn der Komiker Damoxenos gehört ohne Zweifel ins 3. Jahrhundert; in einem längeren Fragmente verspottet er die Philosophie Epikurs. Wahrscheinlich ist er ein Nachfolger Menanders. Nun ist aber anzunehmen, dass Adaios zur Zeit der Dichtung eine in Athen wohl bekannte Persönlichkeit gewesen ist; aber jener Feldherr Philipps ist wohl im 4. Jahrhundert zur Zeit der Kämpfe Athens mit Philipp eine Zeitlang in der Leute Mund gewesen, ist aber dann vergessen, und nur die Gelehrten erinnerten sich seiner. Zur Zeit des Damoxenos wäre also die Anspielung unverständlich gewesen. Der Adaios des Damoxenos muss vielmehr zur Zeit des Dichters gelebt haben und sich damals einen Namen gemacht haben.

Ich schlage daher vor, ihn mit einem anderen zu identificiren, den wir aus den Inhaltsangaben des Trogus Pompeius<sup>3</sup>) als Zeitgenossen des Ptolemaios III. kennen. Es heisst da: ut Ptolemaeus Adaeum denuo captum occiderit; denn so adeum ist überliesert und von Gutschmid wieder in den Text aufgenommen worden. Niebuhr?) hat darin zuerst einen Namen erkannt und übrigens mit aller Zurückhaltung Achaeum vermuthet; er meint, es sei der ältere Achaios, der Vater des Andromachos und der Laodike gemeint, ein naher Verwandter der Seleukiden.4) Aber diese Aenderung, so leicht sie ist, bleibt immer eine Aenderung, für die es einen Beweis nicht giebt; denn wir wissen nichts von einer doppelten Gefangennahme oder einer Hinrichtung des Achaios durch Ptolemaios III., die auch nicht wahrscheinlich ist; denn jener Achaios war allem Anscheine nach ein Zeitgenosse des ersten und zweiten Antiochos, gehört also einer älteren Generation an. Noch weniger kann die gewaltsamere Aenderung K. Müllers befriedigen, der's) die Worte ad eum denue zu Budemum zusammenziehen wollte. Eudemos soll der aus Polybios als Mörder des Aristodamos von Megalopolis bekannte Ekdemos (Ekdelos) sein, der auch in Kyrene als Schiedsrichter und Gesetzgeber thätig war. Er ist nach Müllers Meinung bei der Wiedereroberung Kyrenes durch Ptolemaios III. gefallen. Dies ist vollends unmöglich;

Schäfer Demosthenes u. s. Zeit I 443 A. 3. Ebenso Iudeich in Pauly-Wissowas Realencyklopädie I 341, vgl. Athen. XII 533 D.

<sup>2)</sup> Prolog. 27.

<sup>3)</sup> Kl. Schriften I 259 f.

<sup>4)</sup> Vgl. über ihn Wilcken in Pauly-Wissowas Realencyklopädie I 206.

<sup>5)</sup> Fragm. historic. graec. Ill 709.

denn Ekdemos lebte noch später, nachdem Megalopolis achäisch geworden war (235 v. Chr.), als Lehrer des heranwachsenden Philopoimen friedlich in Megalopolis.<sup>1</sup>)

Es wird immer vorzuziehen sein, wenn es gelingt, den überlieserten Namen Adaeum zu erklären. Da wir nun aus dem Komiker Damoxenos sehen, dass im 3. Jahrhundert ein Adaios in Kypsela am Hebros sass, da wir serner wissen, dass später die Küste des südlichen Thrakiens von der Grenze Makedoniens bis an den Hellespont ägyptisch war, und aus dem Monument von Adulis wissen, dass Ptolemaios III. es war, der diese Gegenden eroberte, so ergiebt sich ungezwungen die Combination, dass der Adaios des Trogus nach Thrakien gehört und dass seine Beseitigung durch Ptolemaios III. bei der Besitznahme der thrakischen Küstenplätze sich ereignete, die etwa um das Jahr 240 v. Chr. zu setzen sein wird.

Auf diesen Adaios wird man endlich auch die Kupfermünzen mit der Aufschrist Adalov beziehen dürfen, die aus den thrakischmakedonischen Grenzgebieten stammen.<sup>3</sup>) Nach Meinung der Kenner gehören diese Münzen zwar etwa dem Jahre 200 v. Chr. an, aber Imboof-Blumer, an den ich mich brieflich wandte, schrieb mir, dass sie recht wohl noch in die Mitte des 3. Jahrhunderts gehören könnten. Es scheint also nichts ernstliches im Wege zu stehen, sie dem Adaios des Damoxenos und Trogus zuzuweisen.

Es ist bekannt, dass nach dem Tode des Lysimachos (281 v. Chr.) Thrakien zunächst dem Seleukos zusiel. Dieser ward freilich ermordet, ehe er den Besitz antreten konnte; jedoch nach seinem Tode hielt Antiochos I. seine Ansprüche auch im Kriege gegen Antigonos Gonatas ausrecht, und dieser wird ihm, als (um 280/79 v. Chr.) der Friede geschlossen ward, Thrakien überlassen haben. Es sehlt nicht ganz an Spuren, dass Antiochos I. an den thrakischen Küstenplätzen als Herrscher anerkannt ward, und auch sein Sohn und Nachfolger Antiochos II. hat wenigstens den Versuch gemacht, diese Stellung zu behaupten ); indess scheint die seleukidische Herrschaft

<sup>1)</sup> Polyb. X 22, 2. Plutarch Philop. 1.

<sup>2)</sup> CIG. III 5127. Strack Die Dynastie der Ptolemäer 253.

<sup>3)</sup> Imhoof-Blumer monnaies Grecques (Verhandlingen der Kon. Akad. van Wetenschapen Afdel. Letterkunde 14. Amsterdam 1883) S. 112 f. Head hist. num. 206.

<sup>4)</sup> Vgl. meine Geschichte der griech, und makedon. Staaten II 23 74 ff. 138 (mit den Nachträgen S. 777).

#### 72 B. NIESE, ZUR GESCHICHTE DES HELLENISMUS

damals schon nicht mehr viel bedeutet zu haben, und der Römer Titus Flamininus hat wohl im wesentlichen Recht, wenn er in den Verhandlungen mit den Gesandten des Antiochos III. behauptet, dass der Vater und Grossvater desselben die Herrschaft nicht mehr ausgeübt haben.1) Seleukos Kallinikos, der Sohn und Nachfolger des Antiochos hat jedenfalls diese Gebiete gänzlich aufgeben müssen. Während das thrakische Binnenland theils thrakischen Dynasten, theils den tylenischen Galliern zufiel, hat sich nun in der Küstenlandschaft der erwähnte Adaios eine Herrschaft gegründet. Er war, wie der Name zeigt, ein Makedonier, vermuthlich ein Kriegsmann, der sich, wie es so oft geschah, selbständig machte.1) Ihm gehörte Kypsela am Hebros, aber er hat wahrscheinlich auch die hellevischen Küstenplätze, wie Ainos und Maroneia, unterworfen oder zu unterwersen versucht. Man darf vermuthen, dass diese hellenischen Städte sich an Ptolemaios III. um Schutz und Befreiung wandten; wir wissen ja, dass die Ptolemäer sich gern als Schützer der hellenischen Freiheit ansahen; dies war also vielleicht für Ptolemaios III. der Anlass in Thrakien einzugreisen und die Küstenlandschaft in seinen Besitz zu bringen. Adaios ward, dies lehrt der Auszug aus Trogus Pompeius, gesangen genommen, aber wieder freigelassen. Er muss dann wieder zu den Waffen gegriffen haben, ward abermals gesangen und nunmehr hingerichtet.

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

<sup>1)</sup> Liv. XXXIV 58, 4 f. 10.

<sup>2)</sup> Man kann sich denken, dass er ursprünglich im Dienste der Seleukiden stand.

### DIE

## HOCHZEIT DES PELEUS UND DER THETIS.

I.

Ueber die Hochzeit des Peleus und der Thetis berichtet Apollodor III 168-170 (Wag.) αὖθις δὲ γαμεί Θέτιν τὴν Νηρέως, πιεί ής του γάμου Ζεύς και Ποσειδών ήρισαν, Θέμιδος δέ θισπιφδούσης έσεσθαι τὸν ἐχ ταύτης γεννηθέντα χρείττονα τοῦ πατρὸς ἀπέσχοντο. ἔνιοι δέ φασι, Διὸς ὁρμῶντος ἐπὶ τήν ταύτης συνουσίαν, είρηκέναι Προμηθέα τον έκ ταύτης απίζ γεννηθέντα ούρανοῦ δυναστεύσειν. τινές δε λέγουσι θέτιν μη βουληθίναι Διὶ συνελθείν ώς ύπὸ "Ηρας τραφείσαν, Δία δε δργισθέντα θνητῷ θέλειν αὐτὴν συνοικίσαι.1) Χίρωνος οὖν ὑποθεμένου Πηλεί συλλαβείν καὶ κατασχείν αύτην μεταμορφουμένην, έπιτηρήσας συναρπάζει, γινομένην δε ότε μεν πύρ ότε δε ύδωρ ότε δε θηρίον ού πρότερον ἀνίκε, πρὶν ἢ τὴν ἀρχαίαν μορφὴν εἶδεν ἀπολαβοῦσαν. γαμεῖ δὲ ἐν τῷ Πηλίφ κάκεῖ θεοὶ τὸν γάμον εὐωχούμενοι καθύμησαν. και δίδωσι Χίρων Πηλεί δόρυ μείλινον, Ποσειδών δὲ ἵππους Βαλίον καὶ Ξάνθον. άθάνατοι δὲ ήσαν οὖτοι.

Einen Theil dieser Angaben hat ohne nähere Begründung und ohne scharfe Sonderung schon Wagner (Epitom. Vatic. p. 172) für die Kyprien in Anspruch genommen. Beides ermöglicht uns das Bruchstück eines mythographischen Tractates in den Herculanensischen Rollen (Coll. alt. VIII 105), welches ich früher (Rostocker Index 1891/92 S. 15) nicht genügend ergänzt habe: . . . . δè κα[ὶ συνοικίσ]αι τῶι Π[ηλεί. ἐν] Π]φομηθε[ῖ δὲ τῶι] Δυομέ[ν]ωι . [Θέτ]ιδος ε . . . . . . . . . . . . . [ὁ δὲ τ]ὰ Κύ-π[θια ποιήσας "Η]φαι χαθ[ιζομένη]ν φεύγειν αὐ[τοῦ τὸ]ν γάμον, Δ[ὶα δὲ ὀμ]όσαι χολω[θέντ]α διότι θνη[τῶι συ]νοικίσει.")

<sup>1)</sup> συνοικήσαι cod. Α. συνοικίσειν Εpit,

<sup>2)</sup> ονη . . . . νοικησει Pap. Zu den Ergänzungen vgl. Philodem περί εὐσεβ. 41 Gomp. και τὸν [Προμη] θέα λύσσθαι [φησιν] Αισχύλος ὅ[τι τὸ λ]ό-γιον ἰμήγυσε]ν τὸ περί Θε[τιδο]ε ὡς χρε[ω]ν εἴ[η] τὸν έξ αὐτῆς γεν[ν]η-

Es scheint, dass auch der anonyme Mythograph von der Apollodor ersten Fassung ausgegangen ist; nur die charakteristisc Abweichungen von dieser Hauptfassung werden bei beiden at geben, zunächst aus Aeschylus, sodann aus den Kyprien. Aeschyhat das Orakel nur einem anderen in den Mund gelegt, die prien kennen es gar nicht und motiviren den Sinneswechsel Zeus durch das Widerstreben der Thetis, seinen Grimm und übereilten Schwur.

Die erste Version bietet in voller Reinheit und offenbar engster Anlehnung an ein Epos Pindar Isthm. VIII 28—52: 2 und Poseidon streiten um Thetis, sie rusen Themis zur Schir richterin an (εἶπε δ' εῦβουλος ἐν μέσοισι Θέμις), diese kūt das Orakel und besiehlt, Thetis einem Sterblichen zur Gattin zu gel und zwar dem Peleus ὅντ' εὐσεβέστατον φάτις Ἰωλκοῦ τρά πεδίον. So soll denn sosort Botschast an Chiron gesendet werk am nächsten Vollmondabend (wenn die Nereide wieder an Strand kommt) soll sie ihre Jungsräulichkeit an den kühnen He verlieren. So sprach Themis; die Götter stimmten bei und hiel Wort: φαντὶ γὰρ ξύν' ἀλέγειν καὶ γάμον Θέτιος ἄνακτας.¹

Apollodor kehrt, wie das seine Sitte und im Grunde ja aselbstverständlich ist, nach der Aufzählung der Varianten zu

Tέντα κρείτ[τ] ω κατασ[τῖν] αι [τ] οῦ πατρός. [ὅθεν κ] αὶ θνητ[οῖι συνοι ζουσιν α[ὑτῖ] ν ἀ[νδρί]. Vgl. ferner aus dem Lexikon zur Aristokratea (Β in [dies. Zuschr. XVII 154) Glosse Μόραν: καὶ Θ[ουκυδίδης] τὰ πα, πλήσια ίστοροῖ. Aehnliches ὅβετ.

<sup>1)</sup> Die Abhängigkeit Pindars von einem grösseren Liede zeigen, w dies überhaupt nöthig sein sollte, die für ihn überflüssigen Nebenzüge Genüge; die Hörer müssen wissen, dass Peleus augenblicklich bei Ch weilt, um die Botschaft an ihn gleich zu verstehen; auch dass die Ner in der Vollmondnacht an einer bestimmten Stelle ans Land zu kommen pfl muss gesagt sein, ja im Grunde sogar, warum Peleus der Frömmste der St lichen heisst. Schöpft Pindar aus einem Epos, so hängt Apollodor — sicher nicht Pindar als Hauptquelle benutzt — mit eben diesem zusamr ob durch eine spätere Mittelquelle oder durch Pherekydes, der in § 163 173 benutzt scheint, und dessen Fr. 16 sich mit § 170 berührt, ist nicht zumachen und für uns gleichgiltig. Die epische Erzählung, der Aesch folgte, kannte ebenfalls Poseidon und Zeus als Bewerber um die Gunst Thetis; das beweist die Fassung des Orakels V. 921 56 87 nagauwev met

Hauptquelle zurück. Das bezeugen gleich die ersten Worte Χίρωνος οῦν ὑποθεμένου, indem sie unmittelbar an das von Pindar
erzihlte schliessen. Wir werden jetzt, aber freilich auch erst jetzt,
darauf verweisen dürfen, dass eine beträchtliche Anzahl älterer Vasenbilder ihn in die Darstellung des Kampfes des Peleus und der Thetis
mit hineinziehen.¹) Das Lied berichtete nach der Ueberwältigung
der widerstrebenden Meerjungfrau die feierliche Hochzeit, welche
die beiden Götter gemeinsam ausrüsteten.

Ein zweites Lied Pindars Nem. 1V 57—68, bestätigt dies. Hier finden wir die in dem ersten sehlenden Züge: dem Weib des Akastos gegenüber hat Peleus seine εὐσέβεια gezeigt; Akastos hat ihn zu tölen versucht, Chiron ihn gerettet; bei ihm weilt er und von ihm ersährt er das vom Schicksal bestimmte, von Zeus ihm beschiedene Loos. So überwindet er die sich verwandelnde Nereide, seiert die Hochzeit mit ihr und sieht auf ihren Wagen die Herrscher des Bimmels und des Meeres nahen, ihm ihre Gaben und Macht zu erweisen.

Ueber den Fortgang der Erzählung in den Kyprien besitzen wir kein Zeugniss. Aber so viel können wir auch ohne ein solches segen: wenn Zeus aus Grimm schwört, Thetis solle einem Sterblichen verfallen, so kommt es für ihn nicht darauf an, dass dieser besonders heldenhaft und fromm sei; nicht ein bestimmter Halbgott soll belohnt, sondern Thetis soll bestraft werden. Dagegen hat Hera, um derentwillen Thetis die Strafe erleidet, allen Anlass, ihr wenigstens den besten Sterblichen zu erwählen und diesen Bund in jeder Weise zu heiligen und zu verherrlichen. Wie nothwendig das aus den für die Kyprien bezeugten Voraussetzungen folgt, zeigt am besten die Rede der Hera an Thetis bei Apollonios Argon. IV 790 bis 809:

790 ἀλλά σε γὰς δὴ ἐξέτι νηπυτίης αὐτὴ τρέφον ἠδ' ἀγάπησα ἔξοχον ἀλλάων αἵτ' εἰν ἁλὶ ναιετάουσιν,

con εύρήσει φλόγα βροντής θ' ὑπερβάλλοντα καρτερὸν κτύπον θαλασσίαν τι γής τινάκτειραν νόσον, τρίαιναν αίχμην τοῦ Ποσειδῶνος σκεδῷ (vgl. Pindar V. 37 δε κεραυνοῦ τε κρίσσον ἄλλο βέλος διώξει χερὶ τριόδοντός τ' ἀμαμακίτου). So sehe ich keinen Grund zu bestreiten, dass Aeschylus und Piadar dieselbe Vorlage benutzen.

<sup>1)</sup> Vgl. Arthur Schneider Der troische Sagenkreis S. 78. Darauf, dass einmal auch Hermes erscheint, lege ich, wiewohl er ja trefflich zum Träger der Botschaft passen würde, kein Gewicht.

οῦνεκεν οὐκ ἔτλης εὐνῆ Διὸς ἱεμένοιο λέξασθαι. κείνω γὰρ ἀεὶ τάδε ἔργα μέμηλεν 795 ἡὲ σὺν ἀθανάταις ἡὲ θνητῆσιν ἰαύειν. ἀλλ' ἐμέ τ' αἰδομένη καὶ ἐνὶ φρεσὶ δειμαίνουσα ἡλεύω. ὅ δ' ἔπειτα πελώριον ὅρκον ὅμοσσεν μήποτέ σ' ἀθανάτοιο θεοῦ καλέεσθαι ἄκοιτιν. ἔμπης δ' οὐ μεθίεσκεν ὀπιπεύων ἀέκουσαν, 800 εἰσότε οἱ πρέσβειρα Θέμις κατέλεξεν ἄπαντα, ώς δή τοι πέπρωται ἀμείνονα πατρὸς ἑοἰο παίδα τεκεῖν. τῷ καί σε λιλαιόμενος μεθέηκεν δείματι, μή τις ἑοῦ ἀντάξιος ἄλλος ἀνάσσοι ἀθανάτων, ἀλλ' αἰὲν ἑὸν κράτος εἰρύοιτο. 805 αὐτὰρ ἐγὼ τὸν ἄριστον ἐπιχθονίων πόσιν εἶναι δῶκά τοι, ὄφρα γάμου θυμηδέος ἀντιάσειας, τέκνα τε φιτύσαιο. Θεοὺς δ' εἰς δαῖτ' ἐκάλεσσα πάντας ὑμῶς, αὐτὴ δὲ σέλας χείρεσσιν ἀνέσχον

νυμφίδιον, κείνης ἀγανόφονος εΐνεκα τιμῆς. Apollonios hat die Kyprien selbst gelesen; dass er sie hier benutzt, scheint mir sicher. Freilich gestaltet er sie leicht um; die Erwähnung der Themis zeigt das Bestreben, die beiden Hauptfassungen der Sage mit einander in Einklang zu bringen.¹) Aber Hera als Stifterin der Ehe des Peleus und der Thetis muss ihm in der Hauptversion gegeben gewesen sein.

Hierzu stimmt die Episode der Götterberathung im XXIV. Buch der Ilias. Wilamowitz (in dies. Ztschr. XIV 201) bemerkt, dass die Verse 57-63

Εκτωρ μεν θνητός τε γυναϊκά τε θήσατο μαζόν·
αὐτὰρ Άχιλλεύς ἐστι θεᾶς γόνος, ἣν ἐγω αὐτὴ
60 θρέψα τε καὶ ἀτίτηλα καὶ ἀνδρὶ πόρον παράκοιτιν

<sup>1)</sup> Apollonios musste dazu Wortlaut und Motiv des Eides ändern, freilich ohne ihn dann wirklich passend einfügen zu können. Zeus schwört (nicht aus Aerger, sondern um Thetis zu zwingen) zunächst nur, Gattin eines Gottes solle sie nie werden; so behält er für sich die Möglichkeit weiterer Nachstellungen. Als er diese aufgiebt, sorgt Hera wenigstens für einen Sterblichen, damit Thetis doch das Glück der Ehe kennen lerne und Kinder kriege. Das ist Göttersage echt alexandrinisch ins Kleinbürgerliche übersetzt. Im alten Epos muss m. E. der Eid des Zeus für diesen selbst abschliessend gewesen sein, wie es der Mythograph darstellt. So wird auch die bei diesem überlieferte Fassung des Eides, welche ja auch für das Eintreten der Hera Spielraum genug lässt, um selbst Il. 24, 60 zu erklären, die ursprünglichere sein.

Πηλέϊ, δς περί χῆρι φίλος γένετ' άθανάτοισιν. πάντες δ' άντιάασθε θεοί γάμου εν δε συ τοίσιν δαίνυ έχων φόρμιγγα, χαχῶν εταρ', αἰεν ἄπιστε.

ein Lied von der Hochzeit des Peleus voraussetzen. Dass eine der vielen Meerjungfrauen von Hera auferzogen ist, würde kein jüngerer Dichter erfinden; er hat es in diesem Liede gefunden. Dass es die Kyprien waren, zeigt jetzt zwingend Apollonios und nicht 20 Verse voraus lesen wir in diesem Abschnitt der Ilias in der Erwähnung des Parisurtheils eine auch für mich unbestreitbare Verweisung auf die Kyprien.¹) Wir gewinnen aus Homer noch den Einzelzug hinzu, dass unter den feiernden Göttern Apollo die φόρμιγξ gespielt hat. Dass die Hochzeit auf dem Pelion statt fand, lehrt das Scholion zu ll. 16, 140 und es erwähnt Geschenke der Götter.

Für das erste Lied - ich will es der Kürze halber das Peleus-Lied nennen - bezeugt die Geschenke auch Pindar. Hochzeit auch in ihm auf dem Pelion geseiert wurde, solgere ich Apollodor um so zuversichtlicher, als dies für Pherekydes (Fr. 16) offenbar Voraussetzung ist. Hierzu stimmt, wie wir sehen werden, das wenigstens m. E. von unserem Lied abhängige hesiodeische Gedicht ebenso wie das ältere Lied, die Kyprien. Der ganze Schluss unseres Liedes, die feierliche Hochzeit nach der Ueberwältigung scheint mir sogar den Kyprien entnommen. Die alexandrinische Vorlage Ovids (Me-16m. XI 221-265), welche alle charakteristischen Züge unseres Liedes ausweist, nur dass Proteus an Stelle des Chiron und der Themis getreten ist, scheint die Hochzeit nicht zu kennen und Sophokles im Troilos (Fr. 161 N.2) έγημεν ώς έγημεν άφθόγγους γέμους τη παντομόρφω Θέτιδι συμπλακείς ποτε die Existenz einer derartigen Sagenversion ebenfalls vorauszusetzen. Zwei verschiedene Formen desselben Mythus wird, auch wer das nicht gelten lässt, immer annehmen. Der Kampf und die Vergewaltigung der Thetis will zu der Schilderung der von den Göttern ausgerüsteten Hochzeit im Grunde nicht passen.2) Zum mindesten für das Lied, in welchem

<sup>1)</sup> Vgl. Robert Bild und Lied 125. Ganz eigenartig ist in dieser Episode der Götterberathung das Verhältniss der Thetis zu Zeus, vgl. V. 90. 91. 101. 102 und vor Allem 110. 111 αὐτὰς ἐγωὶ τόδε κῦδος 'Αχιλλῆϊ προτιάπτω αἰ-δόα καὶ φιλότητα τεὴν μετόπιοθε φυλάσσων. Der Dichter kennt den ersten Gesang, aber er berücksichtigt zugleich die Kyprien.

<sup>2)</sup> Die ältere Sagenform wird allerdings der Kampf sein, die feierlich geschlossene Ehe die jüngere, einem feineren Empfinden entsprechende.

Hera als Pflegerin und Mutter der Thetis erscheint und in welchem sie selbst die Ehe gründet, die Hochzeitsfackel trägt und die Feier veranstaltet, ist ein Nebeneinander beider Fassungen nicht möglich. An den Versen καὶ ἀνδοὶ πόρον παράκοιτιν Πηλέτ, ὅς περὶ κῆρι φίλος γένετ ἀθανάτοισιν muss jeder Versuch, den Liebeskampf für die Kyprien in Anspruch zu nehmen, scheitern. Weisen sie auf dies Lied, so kannte oder berücksichtigte dessen Dichter ihn so wenig wie die Sänger der Ilias.¹)

Eine fernere wichtige Folgerung für die Kyprien ist, dass auch die weiteren Angaben des Apollonios (Argon. IV 812. 813; 867 bis 879) im Wesentlichen auf dies Lied zurückgehen werden.

Auf die βουλή Διός führte der Dichter desselben den troischen Krieg und nothwendig auch die Erzeugung der Helena zurück.<sup>2</sup>) Achills Persönlichkeit stand ausserhalb. Aber einen beabsichtigten Parallelismus mag man in dem Bericht über Nemesis und Thetis finden.

II.

Der herculanensische Mythograph giebt uns Kunde von einem Gedicht Hesiods, welches mit keinem der besprochenen identisch war, aber denselben Stoff behandelte.<sup>3</sup>)

Natürlich denkt jeder sofort an das Lied, welches Tzetzes im Lykophron-Commentar (260 M.) ja ausdrücklich als Epithalamion des Peleus und der Thetis bezeichnet hat (Fr. 102 Rz.) ἐπιθαλαμιογράφοι δὲ ποιηταί, ὅσοι πρὸς τοὺς νυμφίους ἐν γάμοις ἐγκώμια ἔγραφον, οἶος ἦν ὁ ᾿Αγαμήστωρ ὁ Φαρσάλιος καὶ ἕτεροι, καὶ Ἡσίοδος αὐτὸς γράψας ἐπιθαλάμιον εἰς Πηλέα καὶ Θέτιν.

τρίς μάχαρ Αἰαχίδη καὶ τετράκις, ὅλβιε Πηλεῦ, ος τοῖσδ' ἐν μεγάροις ἱερὸν λέχος εἰσαναβαίνεις.4)

<sup>1)</sup> II. 18, 432-435 erscheint auch mir als handgreifliche Interpolation. II. 18, 84 kennt nur die Hochzeit.

<sup>2)</sup> Bezeugt durch Eurip. Orest. 1639, vgl. Welcker Ep. Cyclus<sup>2</sup> II 87; als Variante steht es in der Epitome Apollodors (III 1 Wagn.).

<sup>3)</sup> Mehr würde, wie E. Schwartz mir zeigt, aus der Angabe des Mythographen selbst dann nicht folgen, wenn es sicher wäre, dass τὸ παραπλήσιον zu dem Satz über Hesiod gehört. Auch dann bezieht sich die Angabe schwerlich auf die unmittelbar vorausgehenden Varianten. Ein weiterer Bearbeiter des Stoffes wird eingeführt, dessen Abweichungen im Einzelnen ansuführen nicht lohnte oder zu schwer erschien.

<sup>4)</sup> Agamestor scheint aus dem Scholion zu V. 179 (459 M.), wo sein ἐπιθαλάμιον Θέτιδος erwähnt ist, eingetragen. Die Quelle des Tzetzes fand

Eine nähere Vorstellung von diesem Liede geben zwei aneinanderschliessende Papyrus-Streifen, welche ich im vorigen Winter zu Kairo durch die gütige Vermittlung des Herrn Dr. C. Reinhardt für die Papyrus-Sammlung der Strassburger Bibliothek erwarb, und deren grösserer mir erst während der Correctur dieses Aufsatzes zu Gesicht kam (Pap. graec. 55). Die breite, regelmässige Schrift entspricht im allgemeinen der im zweiten Jahrhundert n. Chr. üblichen; nur ist  $\xi$  regelmässig durch zwei unverbundene wagerechte Striche, zwischen denen ein ganz kleiner dritter steht, wiedergegeben, sodass man vielleicht noch an das erste Jahrhundert n. Chr. denken kann. Das Fragment lautet:

*401HNEIKETOMHTE* PAMHAWN ΡΟΥΪΨΛΚΟΥ THMATAFWNEEEYPYXO AIAKIAHCOIAOCAOANA! **TOICIÓ EOICIN** Δ€\$..OŶCINAΓAIETOOYM OCATIACIN 1) ΛΙΝ.. ΛΑΠΑΞΕΝΕΥΚΤΙΤ ONWC . ETEAECCEN') L. MONKAITOΥTEΠΟ CEITIANATIANTEC? ÅΚΙΔΗΚΑΙΤΕΤΡΑΚΙC ΟΛΒΙΕΤΤΗΛΕΥ έ... ΔωΡοΝολΥΜΠΙΟ CEYPYOTTAZEYC AKAPECOEOIEE ETEAECCAN PONAEXOCE ICANABAINWN HPTTOIHCEK | PONIWN TAAAWNAA | OHCTAWN ĆÔ . . | . . . . ΠΟΝ . ΔΟΥCΙ . 1)

das älteste Epithalamion bei Hesiod — mit Recht, wie wir sehen werden; den während Homer (Il. 18, 493) den Hymenaios nur erwähnt, finden sich bei Hesiod Worte, welche auffällig an die späteren Hymenaien erinnern. Sie sind daher herausgehoben.

- 1) Ø an dritter Stelle ist ganz verblichen, nur über der Zeile erkennt man einen Rest des Grundstriches, der wohl kaum zu einem anderen Buchstaben gehören kann.
- 2) Nach OC scheint T ausgesallen, wenigstens kann an der leicht beschädigten Stelle nur ein senkrechter Strich gestanden haben.
  - 3) Von dem  $\Gamma$  ist nur der senkrechte Strich erhalten.
- 4) Nur die oberen Ränder der Buchstaben sind erhalten; für C und O ist anch ⊙ denkbar; über O steht noch ein Zeichen, welches am besten wohl den Spiritus asper bedeutet; für △ wäre auch ∧ möglich.

Also etwa:

Die Ueberraschung, welche der Fund des Hauptheiles mir brachte, war gross. Nicht von der Hochzeit, sondern von der siegreichen Heimkehr von der Eroberung von Iolkos ist zunächst die Rede. Aber die Seligpreisung des Peleus knüpft dennoch hauptsächlich oder ausschliesslich an seine Hochzeit und erinnert derartig an den Hymenaios, oder besser, an die Worte, welche dem Bräutigam zugerufen werden, wenn er die Braut endlich in das eigene Haus führt oder geführt hat, dass wir mit Sicherheit annehmen dürfen, Thetis betritt bei dieser Heimkehr zum ersten Mal das Haus des Gatten. Peleus ist der rechtmässige König von Phthia; hier steht sein Palast. Er verlässt ihn, kommt allein nach lolkos, bewährt dem Akastos gegenüber seine εὐσέβεια, wird von diesem verrathen, von den Göttern gerettet, bestraft den Frevler und empfängt von Zeus die unsterbliche Gattin als Lohn. So kehrt

- 1) Yakıot Pap: verb. Schwartz.
- 2) Man wurde etwa aorois de forioroir dy. 3. a. erwarten.
- 3) Für wie πτόλιν εξαλάπαξον reicht der Raum nicht; vielleicht war irrthumlich dafür wie πτόλιν άλάπαξον geschrieben.
- 4) Vgl. (ld. 4, 6 dv Τροίη γάρ πράτον ύπόσχετο καὶ κατένευσεν διασέμεναι, τοϊσιν δε θεολ γέμον εξετέλειον und Sappho Fr. 99 B4 ὅλβιε γάμβρε σολ μέν δη γάμοι α΄ι άραο έπτετέλεστ', έχηι δε παρθένον αν ὅραο.
- 5) Vgl. 0d. 6, 8 duas ardou v algravauv. Beachtenswerth ist der Accent über περί letwa, da V.7. 8 Thetis erwahnt sein muss, γε τοῦσδ' dv μ. L. L. εἰσαναμαίνων χαῖο, ὑτε πίδιστών σε π. π. Κ. εξοχά Ο' ἡρώων περί τ' πτλ. G. Κ.]
- 6) Erst damit ist ja für antikes Empfluden die Hochzeit vollständig, erst damit das Mädchen eineres (Theokr. 18, 38). Der Hymenaios gehört zu diesem Moment.

er mit ihr und der reichen Beute nach Phthia zurück. Die Hochzeit liegt voraus.

So ist offenbar der Sachverhalt. Nun scheint es mir ganz unmöglich, dass die Bewunderung der Unterthanen nur der Besiegung des Akastos gilt und in ihren Worten dann nur die Hochzeit erwähnt wird; so mag ich V. 5/6 nicht ώς τ' ἐτέλεσσεν αἰνότατον πόλεμον oder ähnlich ergänzen, sondern muss, ganz abgesehen von jenem senkrechten Strich in V. 6, der sich am besten zu Γ vervollständigen lässt, eine Erwähnung der Hochzeit unbedingt verlangen. Dann entspricht dem so offenkundig V. 9, dass ich auch hier nicht etwa πόθον oder νόον ἐξετέλεσσαν schreiben kann. Freilich ist der Ausdruck γάμον τελέσαι für den Bräutigam ungewöhnlich; nur aus Wendungen wie ἔγγον τελέσαι verständlich, setzt er eine ganz bestimmte Vorgeschichte voraus; ebenso kann man aus den Worten γάμον θεοὶ ἐξετέλεσσαν heraushören, dass sie damit eine Bitte oder gar ein Versprechen endlich zur Erföllung bringen. So viel zur Rechtfertigung der Ergänzungen.

Zu demselben Liede gehört offenbar Fr. 38 Rz.

Ήδε δέ οἱ κατὰ θυμὸν ἀρίστη φαίνετο βουλή, αὐτὸν μὲν σχέσθαι, κρύψαι δ' ἀδόκητα μάχαιραν καλήν, ἥν οἱ ἔτευξε περίκλυτος ἀμφιγυήεις, ὡς τὴν μαστεύων οἰος κατὰ Πήλιον αἰπὰ αἰψ' ὑπὸ Κενταύροισιν ὀρεσκώρισι δαμείη.¹)

Wenn ferner Porphyrios zu II. 6, 164 fein darauf aufmerksam macht, wie zurückhaltend und kurz Homer — ganz anders als Hesiod — den Verführungsversuch gegen Bellerophon schildere, συντόμως δὲ τὰ αἰσχρὰ (Codd. ἀρχαῖα, sinnlos) δεδήλωκε ,μιγῆναι οἰκ ἐθελούση ἀλλ οὐχ ὥσπερ Ἡσίοδος τὰ περὶ Πηλέως καὶ τῆς ᾿Ακάστου γυναικὸς διὰ μακρῶν (so Bergk, μικρῶν Codd.) ἐπεξελθών, so werden wir auch dies nunmehr ohne Weiteres auf unser Lied beziehen.

Ob in demselben auch das auf dem Pelion von den Göttern geseierte Hochzeitssest vorkam, steht nicht sicher; da jedoch Hesiod das Ungewöhnliche dieser Ehe so stark hervorhebt, da serner die Kyprien, das eng mit Hesiod übereinstimmende Peleus-Lied, end-

<sup>1)</sup> Aehnliches, aber nicht das gleiche berichtete das früher besprochene Peleus-Lied, welches ja auch nach der mythographischen Tradition von dem Besiodeischen Gedichte zu sondern ist, vgl. Pindar Nom. 4, 59 τζ Δαιδάλου δι μαχαίρα φύτευε οί Θάνατον έκ λόχου Πελίαο παῖς ἄλαλκε δὲ Χίρων.

Βαπος ΧΧΧΥ.

lich Pherekydes (vgl. Fr. 16) dies Fest kennen, ist es wenigstens sehr wahrscheinlich. So sei es gestattet, die weitere Tradition von der Hochzeit zu verfolgen und zu prüfen, ob eine bestimmte Fassung sich besonders leicht mit den sicheren Hesiod-Fragmenten vereinigen lässt. Ein zwingender Beweis lässt sich daraus natürlich nicht ableiten, vielleicht aber manche Folgerungen für die jüngeren Behandlungen des Stoffes gewinnen.

Pindar beschreibt Nem. V 22—37 die Hochzeit des Peleus πρόφεων δὲ καὶ κείνοις ἄειδ' ἐν Παλίω Μοισᾶν ὁ κάλλιστος χορός, ἐν δὲ μέσαις φόρμιγγ' Απόλλων ἑπτάγλωσσον χουσέφ πλάκτοψ διώκων ἁγεῖτο παντοίων νόμων. αἱ δὲ πρώτιστον μὲν υμνησαν Διὸς ἀρχόμεναι σεμνὰν Θέτιν Πηλέα ઝ' ὡς τὲ νιν ἁβρὰ Κρηθεῖς Ἱππολύτα δόλω πεδᾶσαι ἤθελε ξυνᾶνα Μαγνήτων σκοπὸν πείσαισ' Ακαστον ποικίλοις βουλεύμασιν ψεύσταν δὲ ποιητὸν συνέπαξε λόγον, ὡς ἆρα νυμφείας ἐπείρα κεῖνος ἐν λέκτροις 'Ακάστου εὐνᾶς' τὸ δ' ἐναντίον ἔσκεν πολλὰ γάρ νιν παντὶ θυμῷ παρφαμένα λιτάνευεν τοῦ δ' ὑπ' ὀργὰν κνίζον αἰπεινοὶ λόγοι εὐθὺς δ' ἀπανάνατο νύμφαν, ξεινίου πατρὸς χόλον δείσαις. ὁ δ' ἐφράσθη κατένευσέν τέ οἱ ὀρσινεφὴς ἐξ οὐρανοῦ Ζεὺς ἀθανάτων βασιλεύς, ὥστ' ἐν τάχει ποντιᾶν χρυσαλακάτων τινὰ Νηρεϊδων πράξειν ἄκοιτιν, γαμβρὸν Ποσειδάωνα πείσαις.)

Gewiss weicht das nicht weit von der Fassung des zuerst besprochenen Peleusliedes ab und man könnte die Verschiebung des Gesichtspunktes sehr wohl auf Pindar allein zurückführen. Mich hindert daran, dass Euripides in der Iphigenie auf Aulis denselben genau so verschoben hat und durch seine Uebereinstimmung in zwei wichtigen Einzelzügen beweist, dass er aus derselben Quelle wie Pindar schöpft. Auch bei Euripides wird allein betont, dass Zeus es ist, der die Ehe zwischen Peleus und Thetis stiftet (V. 696—709); auch bei Euripides

<sup>1)</sup> Die letzten Worte werden von Pindar des Uebergangs zu dem Folgenden halber zugefügt sein. Man sieht in ihnen vielsach eine Anspielung auf den Streit des Zeus und Poseidon. Allein weder lässt sich γαμβρός in der artiger Ausdehnung (Bewerber) bei Pindar belegen, noch würde es allein für σύγγαμβρος genügen. Das Einsachste ist wohl, mit Dissen anzunehmen, dass Poseidon als Herr des Meeres seine Zustimmung zu geben hat; er is zugleich durch Amphitrite Schwager der Thetis. Das betont in der Hoch zeitsbeschreibung auch Kolluthos V. 20—22 πασα δὰ κυδαίνουσα Φεῶι Κοπευδε γενέθλη αὐτοκασιγνήτην λευκώλενον 'Αμφιτρίτης, Ζεὺς μὰν ἀπ Οὐλύμποιο, Ποσειδάων δὲ Φαλάσσης. Das ist Ruhm auch für Peleus.

wird die Hochzeit auf dem Pelion und der Gesang der Musen breit geschildert (1036-1079), und wenn Pindar von einem doppelten Preislied auf Thetis, dann auf Peleus spricht, so entspricht bei Euripides genau μελφδοίς Θέτιν άχήμασιν τόν τ' Αίακίδαν xλέουσαι. Dass es sich um mehr als um den herkömmlichen kurzen Preis von Bräutigam und Braut im eigentlichen Hymenaios handelt, deutet Pindar schon mit den Worten Διὸς ἀρχόμεναι an, und gern will ich glauben, dass die folgende Erzählung von Peleus schon in seiner Vorlage in dem Musenliede gestanden hat. Endlich scheidet Pindar deutlich ein feierliches Versprechen des Zeus an Peleus, den natürlichen Schluss des Musenliedes, von der späteren Erfallung, der Hochzeit1); dasselbe sagt Euripides mit dem Rechtsausdruck (V. 703) Ζεὺς ήγγύησε καὶ δίδωσ' ὁ κύριος.2) Das lässt sich nur gezwungen auf die Botschaft an Chiron beziehen. Die andere Auffassung hat einen anderen Gang der Erzählung geschaffen. Ob Peleus in derselben Zeus gebeten und selbst Thetis begehrt hat, lässt sich nicht entscheiden; unmöglich ist es durchaus nicht, dass gewisse Voraussetzungen für die Fassung Catulls schon in unserem Gedichte gegeben waren. Auf dasselbe werden wir die Mehrzehl der in dem Chorliede des Euripides berichteten Einzelnge mrückführen dürsen. Eine auffällige Menge derselben kehrt in der Beschreibung des Kolluthos und in dem mythologischen Vorwort zu Claudians Lied auf die Hochzeit des Honorius wieder; beide schöpfen durch Mittelquellen aus diesem Gedicht.3) Die Er-

<sup>1)</sup> Das ist besonders durch  $\delta v$   $\tau \acute{a} \chi s \iota$  scharf hervorgehoben. Dazu passt an sich gut, dass Zeus sich vorher sichert, das Versprechen auch erfüllen zu können.

<sup>2)</sup> Die Scheidung der Tempora und die Fortsührung yames de zeigt, dass dieser hier auf die wirkliche Uebergabe bei der Hochzeit geht. Eigenthümlich ist die Betonung, dass Zeus natürlich xúgios für alle Göttinnen ist. Ich verwise schon jetzt auf Catull tum Thetidi pater ipse iugandum Pelea sensit. The simul optatae finito tempore luces advenere.

<sup>3)</sup> Die Abhängigkeit braucht für Kolluthos wohl kaum erwiesen zu werden. Da er bei Einführung der Eris auffällig mit Lucian Symp. 35 (vgl. Dial. mar. 5) übereinstimmt, steht wohl ein alexandrinisches Lied zwischen beiden (vgl. Wentzel Epithalamion für W. Passow, Zoellner Analocta Ovidicae), welches verschieden von der bald zu besprechenden Quelle Catulls und doch ihr ähnlich genug war, dass man fast noch Beziehungen auf sie vahrzunehmen meint, vgl. V. 31 ές γάμον ὁμάςτησε γάμων ἀδίδακτος Άθήνη ενδί κασεγγήτη Αητωιάς Απόλλωνος Άρτεμιε ἀτίμησε καὶ ἀγροτέρη περ δίνεα mit Catull 299 caelo te solum, Phoebe, retinquens unigenamque simul

klärung wird sich uns später bieten. Die Hochzeitsschilderung war danach mit lebhafter Phantasie breit und figurenreich ausgeführt; den Schluss bildete die Weissagung von Achill und seinen Ruhmesthaten vor Troja, genau wie bei Catull.

Die gewaltige Nachwirkung dieses Liedes, die sich selbst bei den Späteren nicht lediglich aus einer mythographischen Tradition erklären lässt, legt es wenigstens nahe, Hesiod als Verfasser zu vermuthen, und was Porphyrios an dessen Schilderung tadelt, trifft so vollkommen auf die Beschreibung bei Pindar zu, dass man, wenn dieser hier überhaupt einer epischen Vorlage folgt, was doch durch Euripides verbürgt wird, unbedingt an Hesiod denken muss. Seiner Kunst würde es trefflich entsprechen, wenn schon bei ihm ein Theil der Vorgeschichte in das Lied der Musen aufgenommen war. Derselben Pindarstelle entsprechen aber auch durchaus die Worte γάμον μάχαφες θεοὶ ἐξετέλεισσαν; ich verweise noch einmal auf Od. 4, 6 ὑπέσχετο καὶ κατένευσεν δωσέμεναι, τοίσιν δὲ γάμον θεοὶ ἐξετέλειον. Die Hochzeit muss bei Hesiod natürlich nach der Zerstörung von Iolkos fallen; das Versprechen setzt Pindar unmittelbar nach der Errettung des Peleus; wir würden jetzt begreifen,

cultricem montibus Idri (ἀγροτέρη); Pelea nam tecum pariter soror aspernatast nec Thetidis taedas voluit celebrare iugales. Die Entschuldigung reicht für Artemis nicht, wenn Athene erscheint. - Claudian, dessen Schilderung ein hübsches Gegenstück bei Quintus Smyrnaeus IV 128-143 hat, führt wie Euripides die Kentauren und Nereiden ein, aber er schöpft kaum aus ihm; mit Catull hat er den Peneios gemeinsam; von beiden weicht er ab, indem er die Thaten des Achilles von Apollo voraussagen lässt. Von Claudian hängt Sidonius C. X ab; aus den vielen willkürlichen Zusätzen hebt sich die Beschreibung, wie Thetis zu der Hochzeit kommt; auch bei Catull wird sie ja erst nach dem Parzenliede erwartet; eine Schilderung, wie sie zur Hochzeit kommt, setzt Statius Silv. I 2, 215 als bekannt voraus; ihr Kommen mit den Nereiden beschreibt, freilich in andrer Färbung, Valerius Flaccus I 130, dessen griechische Quelle Quintus Smyrnaeus V 73-76 erweist, und erwähnt den Gesang des Chiron beim Gelage. Sidonius endlich C. XIV 24-30 kennt Lieder, sowohl des Chiron als des Apollo. Dass ein älteres Lied zu Grunde liegt, welches jeder von den Epithalamiendichtern nach seinem Belieben benutzt und modelt, hoffe ich später wahrscheinlich zu machen. Einen Zug haben vielleicht sogar die jungsten und unzuverlässigsten Zeugen am besten gewahrt, dass nämlich ausser Chiron auch Apollo singt. Ein weissagendes Lied Apollos kennt, allerdings aus andrer Quelle und in andrer Wendung, Aeschylus Fr. 350 (vgl. das carmen de figuris V. 35), und Apollos Weissagung scheint der Grund dafür, dass ein später Bearbeiter unseres Liedes ihn überhaupt nicht bei der Hochzeit anwesend sein liess. So bleibt hier ein Zweisel.

warum Versprechen und Ausführung zeitlich geschieden werden. Wenn es ferner bei Pindar möglich schien, dass Peleus die Nereide sich erbittet, sie also schon früher begehrt hat, so würde auch hiera der eigentümliche Ausdruck Hesiods &ς τ' ἐτέλεσσεν . . . γάμον passen. Wenn endlich Catulls Lied vielfach mit dem von Pindar und Euripides benutzten übereinstimmt, so giebt dies wenigstens eine gewisse Bestätigung meiner Vermuthung; auf den ,hesiodeischen Charakter' der Dichtung Catulls hat man ja häufig genug hingewiesen.1)

Ob Thetis in der Dichtung mit besserem Recht Nereide ist, als Poseidon Meergott? Ihr Verhältniss zu Hera und ihr Cult im Bionenlande begunstigen den Zweifel. Alt ist dieser Cult am Thetideion; so zog er, als das Epos zu wirken begann, den ursprunglich am Pelion und vielleicht in Iolkos heimischen Peleus hierber. Aber nicht die Stadt der Thetis, sondern der nicht zu sen liegende, machtvoll aufgeblühte Herrschersitz von Pharsalos, dessen Burg ja wirklich bis in mykenische Zeit hinaufreichen mag, mahm ihn in Anspruch; er erscheint als Herrscher eines innerthessalischen Reiches. Die Feier der Hochzeit freilich liess sich vom Pelion nicht loslösen. So erzählt denn Pherekydes (Fr. 16) έπειτα Πηλεύς φχετο είς Φθίαν Θέτιν έπι τῶν ίππων τούτων άγων και φκει έν Φαρσάλφ και έν Θετιδείφ, δ καλείται ἀπὸ τῆς Θέτιδος. Mit ihm stimmt auf das genaueste Euripides in der Iphigenie in Aulis. Während er V. 704 ff. den Ort der Hochzeit beschreibt

> γαμεῖ δὲ ποῦ νιν; ἢ κατ' οἶδμα πόντιον; Χίρων ίν' οίκει σεμνά Πηλίου βάθρα. οὖ φασι Κενταύρειον ψκίσθαι γένος; ένταῦθ' ἔδαισαν Πηλέως γάμους θεοί. -

verlegt er die Herrschaft des Peleus in die Gegend von Pharsalos (V. 712. 713):

<sup>1)</sup> Mit dem Schluss vgl. besonders Fr. 216 Rz. Origenes (c. Cols. IV 79 I 349, 25 Kö.) sagt, wenn ein Gott die Welt regiert, so muss er das Menschengeschlecht in seiner Frühzeit ganz besonders gehütet und geschirmt haben, ώστε κατ' άρχας έπιμιξίαν γεγονέναι της θείας φύσεως πρός τους άνθρώπους· απερ και ό 'Ασκραΐος ποιητής έννοων είπε

ξυναί γαρ τότε δαίτες έσαν, ξυνοί δε θόωκοι άθανάτοισι θεοίσι καταθνήτοις τ' άνθρώποις.

Das konnte direct aus dem Liede auf die Hochzeit des Peleus genommen sein. Nirgends würde es besser passen.

οίχει δ' ἄστυ ποιον Έλλάδος; -

'Απιδανόν άμφὶ ποταμόν έν Φθίας δροις.')

Es ist danach immerhin wahrscheinlich, dass schon Hesiod Pharsalos als Hauptstadt von Phthia und Sitz des Peleus kannte. So viel aber ist sicher, dass keine ältere Tradition die Götterhochzeit nach Pharsalos verlegt hat. Das hat erst Catull oder seine alexandrinische Quelle gewagt, und kein Dichter ist ihm darin gefolgt.

III.

Das Reich des Peleus ist für Catull ganz Thessalien, die Hauptstadt und der Königssitz Pharsalos. Hierher kommen von der einen Seite die Bewohner von Kierion, von der anderen die der anstossenden Bergthäler der Phthiotis\*); aus der östlichen Ebene zunächst die Bewohner von Krannon, dann die des entsernteren Larissa. Die berühmte Angabe des Schiffskatalogs (681-683) hat die Begrenzung des Reiches gegeben; dem Achill gehören τὸ Πελασγικόν "Αργος, d. h. nach dieser Aussassung das Flachland Thessaliens, eine Anzahl Küstenstädte und die bergige Landschaft Phthia (vgl. z. B. Strabo IX 431). Aber der Dichter meidet die homerischen Städtenamen, die keine rechte Vorstellung geben: er nennt die Hauptstädte, welche die Gegenwart in der Ebene Thessaliens kennt, und die Thäler Phthias. Alles ist so modern wie möglich gehalten. Wie in den Diadochenreichen die Bewohner von allen Seiten zu den Festen des Königs in die Hauptstadt zusammenstromen, so hier die Thessala pubes (nicht die Myrmidonen). Das kann seinen Anlass in einem Zug seiner Vorlage haben, die ja wahrscheinlich die umwohnenden Kentauren zu dem Feste kommen liess; der Unterschied ist dennoch gross, die Einführung der schaulustigen Unterthanen in so schneidendem Widerspruch zu

<sup>1)</sup> In der Andromache wird der Raub am Sepias-Gestade, das Wohnen des jungen Paares am Thetideion, endlich Pharsalos als eigentlicher Herrschaftseitz erwähnt. (b) Euripides auch in diesem Stück die Festfeier durch die tötter voraussetzt, ist nicht entscheidbar.

<sup>2)</sup> Pass Pathiotica tompe in dieser Verbindung nicht allgemein die Thäler Thessalieus bezeichnen kann, ist wihl klar. Eine bestimmte Angabe ist nothwendig, das berühmte Tempe sicher nicht gemeint. Ich dachte früher an ein zweites Tempe (vgl. Steph. v. Bysans Kenssnis) und einen weiteren Gebrauch des Namens Phthis; aber derurtige Künsteieien passen nicht in den Lusammenhang. Der Statius Ndv. 1 2, 213 wird natürlich ebenfalls Thessals : www.su. schreiben sein.

der Hochzeitsfeier durch die Götter, dass ihr ein bestimmter Zweck zu Grunde liegen muss. Für einen Römer wäre die Erfindung seltsam.

Für Catulls Beschreibung geben die Adoniazusen Theokrits und mehr noch die Schilderungen alexandrinischer Feste bei Kallixeinos von Rhodos (Athen. 196 Aff.) das Verständniss. Das ganze am bestimmten, vorher verkundeten Tag zusammengeströmte thessalische Volk fasst bei Catull der üppige Riesenbau des Palastes. So weit er sich dehnt, strahlt alles von Silber und Gold; an den Sesseln schimmert das Elfenbein; auf dem Prunktisch funkelt das kostbare Trinkgeräth. So lässt Ptolemaios Philadelphos innerhalb der Königsburg die ungeheuere Festhalle, das συμπόσιον, für 120 zilivat errichten; an den Wänden hängen im Wechsel silberne und goldene Schilder; die κλίναι selbst sind vergoldet, neben jeder zwei goldene Dreifüsse, hinter jeder ein silbernes Waschbecken. Der Kredenztisch aber trägt, zur Schau ausgestellt, alle Arten von Trinkgefässen aus Gold und Edelstein. Bei Catull steht in dem Mittelraum das Ehebett aus Elfenbein, dessen Purpurdecke eingewebte mythologische Bilder zeigt. Genau so werden die xlivai in der Festhalle des Ptolemaios beschrieben, deren Decken kunstrollste Weberei zeigen (vgl. auch Theokr. 15, 80-83); an den Winden hängen neben den Bildern Stoffe, welche die Porträts der Konige oder mythologische Scenen darstellen. Den freien Raum um den Festbau des Ptolemaios überwölben Myrthen, Lorbeer und andere geeignete junge Stämme, bei Catull bringt der Peneios schlanke Buchen, hohe Lorbeerstämme, Platanen, Erlen und Cypressen und pflanzt sie rings um den Königsbau vestibulum ut melli velatum fronde vireret (ganz ähnlich die περίστυλος σύριγξ an dem Ptolemaiosbau).1) Bei Catull bringt Chiron Kränze, an denen besonders hervorgehoben wird, dass in ihnen alle Blumen der Ebene, der Bergeshöhen, der Flussufer Thessaliens vereinigt sind. Dasselbe Empfinden wenigstens zeigt sich, wenn auch bei dem Fest des

<sup>1)</sup> Auch der Römer in Catulls Zeit baut ja, wie mir E. Schwartz zeigt, die triclinia wohl einmal so, dass sie Aussicht auf viridaria haben, und berechnet den Lichteffect (vgl. ad Attic. II 3 mit Vitruv VI 3, 10 fiunt autom non Italicae consustudinis osci, quos Graeci Cyzicenos appellant, c. q. s. und mit VI 7, 3). Aber der Alexandriner allein kennt und übt das Gärtner-Kunststück, derartige Anlagen um einen für den Augenblick errichteten Festsaal zu improvisiren.

Ptolemaios in den Kränzen und auf dem Boden sich alle erdenklichen Blumen verstreut finden, die man in keiner anderen Stadt in solcher Vereinigung autreffen könnte.') An all dieser Herrlichkeit dürfen die glücklichen Unterthanen des Peleus, wie des Ptolemaios sich vorher satt sehen, dann haben sie den eigentlichen Gästen des Herrschers Platz zu machen.

Ich lege auf keine Einzelheit hierbei Gewicht; das Ganze der Schilderung weist nothwendig in die Diadochenzeit. Dass Catull einem alexandrinischen Dichter folgt, scheint mir damit erwiesen. Aber auch für diesen ist es eigenthümlich genug, dass er die Beschreibung des Festes so unverhüllt der Gegenwart entnimmt und — wie wir jetzt wohl sagen dürfen — zu diesem Ende die Hochzeit vom Pelion nach Pharsalos verlegt.<sup>2</sup>) Wenn er die phantastische Scenerie der älteren Dichter, die Kentauren, den Tanz der Nereiden, endlich die Beschreibung des wunderbaren Symposions als zu gross für sich aufgeben und sich auf eine einfache Erzählung der Ankunft der Götter beschränken wollte, so lag es dem alexandrinischen Empfinden fast näher, archaisch schlichte und bescheidene Verhältnisse durch die Anwesenheit der Götter adeln zu lassen.

Betrachten wir die weiteren an der Vorlage vorgenommenen Aenderungen. Dass Prometheus unter den Gästen erscheint, wird aus Aeschylus zu erklären sein; das konnte ein Römer so gut wie ein Alexandriner einfügen. Dagegen vermag ich die offenkundige Neuerung in den Versen caelo te solum, Phoebe, relinquens unigenamque simul cultricem montibus Idri; Pelea nam tecum pariter soror aspernatast nec Thetidis taedas voluit celebrare ingalis nicht unmittelbar auf Aeschylus Fr. 350 zurückzuführen; hier wirkt Platos Tadel, der dies als eine unwürdige, streng zu verbietende Erfindung der Dichter hinstellt (Rep. II 383 B). So wird hier betont, dass der Sonnengott den Himmel doch gar nicht verlassen haben kann; für ihn treten die veridicae Parcae ein und singen ein Lied perfidiae

<sup>1)</sup> Gewiss konnte für diese Erfindung bei Catull ein Zug seiner Vorlage den Anlass bieten (Eurip. Iph. 1058 ἀνὰ δ' δλάταισι στεφανώδει τε χλόφ Θίασος Εμολεν ίπποβότας Κενταύρων); die Ausmalung ist alexandrinisch.

<sup>2)</sup> Ich erwähne schon jetzt, dass nach Menander (Rhet. gr. IX 271, 12 W.) derartige Beschreibungen zum ἐπιθαλάμιος λόγος gehören: συνελήλυθε μέν οὖν ἡ πόλις, συνεορτάζει δὲ ἄπας, πεπήγασι δὲ παστάδες, οἶαι οὐχ ἐτέρφ ποτέ θάλαμος δὲ πεποίκιλται ἄνθεσι καὶ γραφαῖς παντοίαις πολλήν δὲ τὴν ᾿Αφροδίτην ἔχει. Vgl. [Dionys.] Τechne IV 1 ὁ γάμος ἔοικεν πανηγύρει τοὶ καὶ νεομηνία καὶ δημοτελεῖ έορτῆ τῆς πόλεως.

quod post nulla arguet aetas und das natürlich demzufolge auch den Tod Achills vor Troja schon ausdrücklich erwähnen muss. Platos Republik ist dem Dichter und dem Publicum der Alexandrinerzeit selbstverständlich bekannt<sup>1</sup>); für den Römer wäre die Rücksicht auf sie eher befremdlich.

Die Vorgeschichte der Hochzeit ist völlig zur alexandrinischen Liebesgeschichte geworden. Bei einem bestimmten Anlass, der schifsinnig erfunden und breit ausgemalt wird, tauchen die Meerjungfrauen aus der Flut, die sie sonst vor den Blicken der Sterblichen schützend verbirgt — denn ganz wie die übersittsamen, im θάλαμος versteckten Jungfräulein der alexandrinischen Romanzen sind sie geschildert - aber freilich trotz aller Neugier vergessen sie die Schicklichkeit nicht nutricum tenus extantes e gurgite cano. la sah Peleus die Thetis und entbrannte in Liebe zu ihr und Thetis aglübte für Peleus, und so gross war beider Leidenschaft, dass Zeus gar nicht anders konnte, als ihre Hochzeit festzusetzen. Auch für diese Erfindung kann die Vorlage einen Anhalt geboten haben; die Art der Erzählung und die Betonung der glühenden Liebe auf den ersten Blick (alles genau wie in V. 86 ff.) gehören durchaus der Mandrinischen Erotik an. Zugleich empfindet man in den Versen tine gewisse Polemik, oder besser, ein Bestreben, die Erinnerung an statere Behandlungen des Stoffes im Hörer unschädlich zu machen. Die wirksame Litotes tum Thetis humanos non despexit hymenaeos (rgl. V. 335) widerspricht dem bekannten ἔτλην ἀνέρος εὐνην πολλά μάλ' οὐχ ἐθέλουσα und den von Statius aus griechischen Vorlagen übernommenen Klagen der Göttin über das Unwürdige ihrer Ehe. Die Worte illa non alia . . luce3) schliessen eine Zeitsolge, wie die bei Apollonios gegebene aus; sie lehnen, was wichtiger ist, auch die Sagen von einer Ueberwältigung der Thetis vor der Hochzeit oder von einem Belauschen der nackt am Strande

<sup>1)</sup> Vgl. Euphorion Fr. 124 M. Die Beschreibung der Parzen scheint in alexandrinisch-realistischer Ausführung das Gegenstück zu Platos erhabenem Gemälde. Auf die Möglichkeit einer Berücksichtigung der Stelle bei Kolluthos ist S. 83 A. 3 verwiesen.

<sup>2)</sup> Ich kann mich nicht entschliessen, mit Vahlen (Ind. loct. 1896/97 S. 7) in V. 16 illa alia atque alia . . luce zu lesen. Abgesehen von der sprachlichen und metrischen Härte und dem Bedenken, dass es hier gar nicht auf das allmählige Verrinnen ungemessener Zeit ankommt, scheint mir der Zusatz nutricum tenus e. q. s. ungezwungen nur an die Schilderung eines Momentes schliessen zu können.

liegenden Göttin durch Peleus ab (vgl. Ovid Metem. XI 221-1 Nackt ist Thetis auch bei unserem Dichter, aber die Fluth ver sie; das ist im Gegensatz, doch aus demselben Empfinden gescha aus dem Apollonios in der operettenhaften Scene der Rettung Argo durch die Nereiden die Göttinnen im Wasser Kleider tr. und sich, wenn sie sich auf Klippen oder Wogenkämmen ze müssen, nur bis zum Knie schürzen lässt. Die eigenthümlich Umgestaltung ist wohl, dass, während die gesammte jungere Pe eine baldige Trennung des Peleus und der Thetis und einen & kennt, hier die untrüglichen Parzen verkunden nulla domus unquam contexit amores, nullus amor tali coniunxit foedere ama qualis adest Thetidi, qualis concordia Peleo.1) Nun hat ge nicht erst Aristarch die Bemerkung gemacht, dass nach der Thetis den Peleus nicht verlassen hat; ein Anlass oder besser Rechtfertigung der Erfindung lässt sich aufweisen; kein Einze überhaupt, der sich nicht durch Beispiele belegen liesse; aber Ganze wirkt eigenartig und nimmt sich fast wie die officielle stellung der Liebe eines fürstlichen Paares der Alexandrine aus. Die Prophezeiung der Parzen ist in einen Hymenaios woben (V. 323-338, 372-382), dessen Anfang noch an das, wir von Sapphos Hymenaien wissen, erinnert. Die Vorlage setzt Beschreibung des Festes fort; Thetis kommt mit ihren Schwest das Gelage entwickelt sich: unser Dichter bricht mit dem H naios, mit der Aufforderung zu seligem Liebesgenuss ab. So sein Lied wohl für ein alexandrinisches Hochzeitsfest verfasst etwa in einem Sängerstreit bei ihm vorgetragen sein.2) Wir mü um hiersur die richtige Beurtheilung zu gewinnen, einen Blich die Hochzeitspoesie der Alexandriner werfen. Freilich können ihr nur auf Umwegen näher kommen. Ich will ihnen zun: sogar überflüssig weit nachgehen, um bei der Gelegenheit auf schönes und, wie ich glaube, doch wenig bekanntes Lied hi weisen.

Von der Hochzeitslitteratur der Griechen haben wir, von Fragmenten abgesehen, die rhetorischen Vorschriften des Pse Dionysios und Menander, eine Rede des Himerios, zwei Reden

<sup>1)</sup> Die ὁμόνοια wird in den Hochzeitsreden immer prophezeit.

<sup>2)</sup> Natürlich als Epyllion nicht als Epithalamion; Theokrit verwe Aitiendichtung und Epithalamion. Wie der Alexandriner vergleicht und er empfindet, zeigt Theokrit XVII 53 ff. und Claudian IX, Sidonius X.

Chorikios 1) und die mit einem Theil derselben sich berührenden

Sious el γαμητέον bei Aphthonios und Libanios. Mit ihnen wieder hängt eng zusammen die in mehr als einer Beziehung interessante σύγκρισις παρθενίας καὶ γάμου, welche Gregor von Nazianz in sein Gedicht ἔπαινος παρθενίας aufgenommen hat.²) Den Zusammenhang mit den Θέσεις zeigen besonders gut die Einwände gegen die Ehe. Aus den geschickten, aber recht nüchternen Ausführungen hebt sich m. E. im Ton fühlbar eine Eindichtung

von V. 238 an ab. In unvermitteltem Widerspruch zu den vorausgehenden Behauptungen, dass die Gottheit selbst und alle himmlischen Wesen jungfräulich sind und dass die Ehe nur wegen der Schwachheit der Menschen für sie förderlich ist, beginnt Gregor πρώτα θεὸς πάντων γενέτης . . . .

τῷ δ' ἔπι δεσμὸς ἔρωτος, ἐπεὶ καὶ γαῖα καὶ αἰθῆρ

Μ καὶ πόντος τεκέεσσι, γάμου δώροισι, τέθηλεν .

Βαὶ schließt hieran der zweite Gedanke

εἰ δ' ἐτεὸν φοίνιξι πόθου νόμος ὑψικόμοισι,
μιγυμένους θῆλύν τε καὶ ἄρσενα εἴαρος ῶρη

**ἐρνοχόμων παλάμησι β**ούειν βοτουώδεα χα**ο**πόν,

εὶ δὲ καὶ ἐκ δυάδος λιθάκων λίθος εἰς εν ἰούσης

τίκτεται, ὡς ἐνέπουσι λίθων ἐπιίστορες ἄνδρες,

ἔστι καὶ ἀψύχοισι γάμος καὶ δεσμὸς ἔρωτος. —

ἀλλὰ τί μοι ξείνων, φιλότης, μύθων τε πόθων τε;

δέρκεο τὰ μερόπεσσι γάμος πόρσυνεν ἐχέφρων.

<sup>1)</sup> R. Förster Ind. lect. Vratislav. 1891.

<sup>2)</sup> Migne III 522 ff. Carm. mor. 1 und 2; das zweite Gedicht enthält die nothwendige Fortsetzung; die nicht sehr geschickt eingeflochtene ovynouss

smísest 1, 217—732, der Preis des Γάμος 215—341. Das Gegenstück zu dem zweiten Gedicht bieten die Γαμικά παραγγέλματα des Naumachios, vgl. Stobaios 68, 5 (aus der Einleitung) und 74, 7; vgl. 68, 5, 9 εἰ δε σε καὶ ξυνοῖο πόθος βιότοιο κιχάνοι, καὶ τοῦτο προδαεὶς έρδω, πῶς χρή σε περῆσαι τὸν κλοῦν, ὡς φασίν, τὸν δεύτερον εὕφρονι θυμῷ mit Gregor 2, 413 τοῦνεκεν ἡ καθαρὴν ἀσπάζεο πόμπαν ἀρίστην (ἄριστε Edd.) παρθενίην, εἴ σοί γε μένος καὶ θυμὸς δρωρεν, ἡὲ γάμον στέργειν τὸν ὁμοίιον, ὡς ἐνέπουσι, δεύτερον ἐκ προστεσι καὶὸν πλόον. Mit Naumachios V. 6 ἔνθα γάμοι κεδνοὶ καὶ ἀληθεςς, δεθα

του καλου πλόου. Mit Naumachios V. 6 ένθα γάμοι καδνοί καὶ άληθεις, ένθα μιγεῖσα θεσπεσίοιε έπειεσσι νοήματα φάεα τέκτει, vgl. Gregor 1, 540 άλλὰ θεῖ πείμπουσαν όλον νόου, έκ δὲ θεοῖο κρείσσοσι καὶ τεκέων γεννήμασιν εὐθαλέουσαν ελπωρῃ καθαροῖς τε νοήμασιν έκ καθαροῖο. In der Benutzung des Symposion könnten beide durch Zufall übereinstimmen, die eigenartige Benutzung des platonischen δεύτερος πλοῦς zeigt, dass Naumachios von Gregor abhāngig ist. Er ist wohl Zeitgenosse Gregors.

Eine Aufzählung solcher ξένοι πόθοι giebt Achilles Tatius I 17 er erwähnt den ξοως λίθων, ) den γάμος φυτῶν, und zwar m besonderem Verweis auf die Palmen, ) sodann die Liebe und Eh der Ströme ) und die Ehe der Fische. Mit Gregor stimmt in de Gedankenfolge Himerios (§ 8) τίκτεται δὲ καὶ φυτὰ καὶ ζῷ καὶ γῆ οἰκεῖται καὶ τὸ νηχόμενον λαμβάνει θάλασσα καὶ ἀὴ ἐφάνη πτερῷ πορεύσιμος. ἐφῆκε δὲ ὁ Γάμος καὶ φυτὰ φυ τοῖς καὶ ποταμούς πηγαῖς καὶ χάλαζαν καὶ ὄμβρους τῆ γῆ:

Noch fehlen die μῦθοι, die Gregor erwähnt; sie schliesse offenbar an die bei ihm verdunkelte Behauptung, dass auch di Gottheit dem Zwang des Eros unterworfen ist und daher das Welta entsteht. Die Ausführung giebt Himerios § 7 την θεὸς καὶ φύσι . . . § 8 δευτέρους δὲ γάμους μετ' αὐτοὺς Ὠκεανοῦ καὶ Τη θύος . . . in demselben Zusammenhange.

Gregor fährt fort:

τίς σοφίην εδίδαξε φίλην καὶ βένθε ἀνεῦρεν
250 ὅσσα χθών, ὅσα πόντος, ὅσ' οὐρανὸς ἐντὸς ἐέργει;
τίς πτολίεσσιν ἔθηκε νόμους; καὶ τῶνδε πάροιθεν
τίς πτόλιας δ' ἀνέγειρε καὶ εὕρετο μήδεσι τέχνας;
τίς πλῆσεν ⟨δ'⟩ ἀγορὰς καὶ δώματα; καὶ τίς ἀγῶνας;
τίς στρατὸν ἐν πολέμοισι καὶ ἐν θαλίησι τραπέζας;

255 τίς χορὸν ὑμνητῆρα θυώδεῖ πήξατο νηῷ;
τίς θηρῶν κατέλυσε βίον καὶ γαῖαν ἀράσσειν
καὶ φυτοεργείην ἐδιδάξατο, καὶ πελάγεσσι
νῆ ἐπαφῆκε μέλαιναν ἐπειγομένην ἀνέμοισι;
τίς γαῖαν καὶ πόντον ὑγρῷ ἀνέδησε κελεύθω
260 νόσφι γάμου, τὰ δὲ πολλὸν ἀπόπροθεν εἰς ἕν ἀγείρει;

<sup>1)</sup> Vgl. Theophrast παρὶ λίθων § 5. Plin. n. A. 36, 134.

<sup>2)</sup> Die Parallelen aus Kallimachos und der gesammten von den Alexa drinern beherrschten Litteratur giebt Dilthey de Callimachi Cydippa 79.

<sup>3)</sup> Alpheios und Arethusa als Beweis für die Macht des Eros ähnlich dem aus einem grösseren Gedicht excerpirten Id. 6 des Moschos; in andr Verbindung erwähnt ihn Gregor im zweiten Gedicht V. 596 und Statius Silv. 2, 203 ff.

<sup>4)</sup> Es folgen, wohl aus andrer Quelle, eine Reihe von Sagen von d Liebe der Ströme. Mit Himerios berührt sich eng Statius Sile. 1, 2, 183—18 Breiter ist Menander (Rhet. grace. IX 267, 7—268 Walz), auch er verwe auf Alpheios und die Liebe der Palmen; doch ist die Anordnung anders.

<sup>5)</sup> Achnlich, doch nach andrer Quelle Menander 266, 7 ff.

Dass Gregor hier eine Vorlage abgeschrieben hat, ohne sie zu verstehen, zeigt die Widerlegung V. 429-440: das alles hängt mit der Ehe doch gar nicht zusammen und macht ausserdem nicht glücklich. Wir finden den Gedanken, dass die Ehe den Städten, Markten u. s. f. die Menschenfülle giebt und dass aller Culturfortschritt, Kunst und Wissenschaft nur in der ununterbrochenen Folge der Geschlechter, die aus der Ehe folgt, entstehen konnte, auch bei Libanios (IV 1060 R.) und - näher an Gregor anklingend bei Menander 267, 4 wieder ὅτι δι' αὐτὸν Θάλαττα πλεῖται, δι' απόν γεωργείται γη, ότι φιλοσοφία καὶ γνώσις τών ούρατίων δι' έχείνον έστι και νόμοι και πολιτείαι και πάντα ώπλῶς τὰ ἀνθρώπεια. Gregors Vorlage aber hat danach den Γάμος um Erfinder, zum εύρετής aller dieser Dinge gemacht, genau wie dimerios § 9 πάντα αὐτῷ συνεξεῦρε καὶ συνεπόρισεν οίς ή τε οίχειται και θάλαττα. ἔρρηξε μέν γής δι' αὐτοῦ ἀρότροις αΐλαχα, σχάφος δὲ ἐπαφήχε τοῖς χύμασιν, ἵππους δὲ ψαλίοις ἔπεισεν, ἔδωχε δὲ πολέμψ μὲν ὅπλα, εἰρήνη δὲ θαλίας. Eine derartige Kühnheit möchte ich eher einem Dichter als einem Redner zutrauen; dass er an die philosophischen Constructionen der Urgeschichte und die Litteratur ther εύρήματα anschliesst, zeigt alexandrinischen Einfluss. Eine gewisse Aehnlichkeit bietet der Preis der di agrestes bei Tibull II 1, und schon vor diesem hat Calvus - wahrscheinlich in einem Epithalamion — Demeter als Freundin des Γάμος das vollbringen lassen, was Gregor dem  $\Gammalpha\mu o_{\mathcal{G}}$  allein zuschreibt et leges sanctas docuit et cara iugavit corpora conubiis et magnas condidit urbes. Gregor hat seine Vorlage nicht verstanden, als er V. 251 καὶ τῶνδε πάροιθεν schrieb.

Zum letzten Theil geht Gregor über:
Καὶ τὰ μὲν ἔνθάδε τοῖα, τὰ δ' ὑψόθι πολλὸν ἀρείω.
ἀλλήλοισι χέρες τε καὶ οὔατα καὶ πόδες ἐσμὲν
συζυγίη, διπλοῦν δὲ γάμος καὶ ἄναλκιν ἔθηκεν,
χάρμα μέγ' εὐμενέεσσιν, ἄχος δέ τε δυσμενέεσσιν.¹)

<sup>1)</sup> Der Gedanke erklärt sich aus Antipater περί γάμου Stob. 67, 25 όμοιότατον γάρ έστιν τε εί τις μίαν έχων χείρα έτέραν ποθέν προσλάβοι, η
ένα πόδα έχων έτερον αλλαχόθεν έκτήσατο. ὡς γὰρ οὖτος πολὺ ᾶν ράρον
καὶ βαδίσαι οὖ θέλοι καὶ προσαγάγοιτο, οὕτως ὁ γυναϊκα εἰσαγόμενος ράρον
ἐπολήφεται τὰς κατὰ τὸν βίον σωτηρίους καὶ συμφερούσας χρείας. ἀντὶ
γοῦν δύο ὀφθαλμῶν χρῶνται τέσσαρσι καὶ ἀντὶ δύο χειρῶν ἐπέραις τοσαύ-

265 ξυναί και μελεδώναι έλαφριζουσιν άνίας, ξυναί δ' εύφροσύναι γλυκερώτεραι άμφοτέροισι. τερπνότερος μέν πλούτος όμοφρονέουσι τέτυκται, τερπνοτέρη πλούτοιο δ' όμοφροσύνη χατέουσι.

Die folgenden Abschnitte sind von Gregor theils nach Bibelsprüchew umgebildet, theils im Hinblick auf christliche Verhältnisse hinzuerfunden. Was hier fehlt, zeigt die Widerlegung V. 592

..... υίήεσσιν ἀναχλοάουσι τοκῆες γηφοχόμοις, ἀλόχφ τε πόσις ἄλοχός τε ἀχοίτη. .... σχάζοντι δέ τις βεβαὼς μέγ' ἔρεισμα.

Dem entspricht in derselben Reihenfolge bei Himerios § 9 (ἔδωπε) καὶ γήρα τιμὴν καὶ ἥβαις ἄνθος καὶ παίδων γλυκείας ἐλπίδας.

Wortlaut und Reihenfolge verbürgen, dass Gregor und Himerios in diesem ganzen Abschnitt eine gemeinsame Quelle benutzen, und als ein Ganzes kennt diesen Preis des  $\Gamma \acute{a}\mu o_{S}$  auch Chorikios (Förster S. 19, 20—20, 1).¹) Die im weiteren Verlauf der  $\sigma \acute{v}\gamma \sim \varrho_{I}\sigma_{IS}$  nicht ungeschickt benutzte  $9\acute{e}\sigma_{IS}$  war es nicht, und da Himerios (§ 12 Eingang) ausdrücklich bezeugt, dass sich dieser Preis des  $\Gamma \acute{a}\mu o_{S}$  auch in Hochzeitliedern finde und noch zu seiner Zeit in denselben regelmässig wiederkehre, werden wir an ein bekanntes Hochzeitslied — am liebsten aus alexandrinischer Zeit — denken. Der gewaltige Einfluss, welchen die alexandrinische Poesie auf Gregor übt, hat m. W. noch keine genügende Darstellung gefunden.³) Mit ihr steht auch der  $\acute{e}\pi \iota \vartheta \alpha \lambda \acute{a}\mu \iota o_{S} \lambda\acute{o}\gamma o_{S}$ , wie ihn

ταις, ols καὶ ἀθρόως πράττοι ὂν ράον τὸ τῶν χειρῶν ἐργον. Der aus Plato Symp. 189. 190 hersusgebildete Gedanke hat bei Gregor in V. 263 so wundervollen Ausdruck gefunden (während doch 261. 262 zeigen, dass Gregor die Sache nicht versteht), dass ich auch das Original dieser Verse trots des nahen Anklangs von V. 264 an Od. 6, 184 für einen älteren Dichter in Anspruch nehme.

Vgl. z. B. 19, 30 τὰ μὲν οὖν παίγνια τοῦ θεοῦ δένδρα καὶ λίθους
 ἐοῦ (καὶ τὰ πετό)μενά τε καὶ νηχόμενα γένη καὶ ποταμόν τινα πηγῆς ἐραστὴν ἀδέτω σμικρολόγος ἀνήρ.

<sup>2)</sup> Wenigstens so weit es sich um die Erfindung, nicht den sprachlichen Ausdruck handelt. Gleich der erste Vers unserer Ausgaben Oίδα μὰν τὰ σχεδίησι μακρὸν πλόον ἐκπερόωμεν verbürgt durch seine Uebereinstimmung mit Properz III 9, 35. 36 seinen alexandrinischen Ursprung. Euphorion (Meineke Anal. Al. S. 120) beginnt die Erzählung eines Traumes (des Herakles?) mit den Worten χθιζόν μοι κνώσσοντι παρ' Άργανθώνιον αίπες, Gregor (carm. de se 45, 229 Migne III 1369) mit den Worten καί ποτά μοι κνώσσοντι παρίστατο τοῖος ὕνειρος; das Traumbild selbst, die Beschreibung der

Menander und Himerios charakterisiren, im engsten Zusammenhang; ist er doch nur eine Art des ¿¿¿ωτικὸς λόγος und zwar diejenige, in welcher der Brauch des täglichen Lebens, das beständige gemeinsame Auftreten von Rednern und Dichtern, eine fortgesetzte Wechselwirkung von Rhetorik und Poesie am meisten erzwang.

Als classische Vorbilder dieser fortlebenden und wenigstens zum grossen Theile von den Alexandrinern abhängigen Poesie gelten dabei die Hochzeitslieder der Sappho. Das bezeugen Pseudo-Dionysios und Menander, das zeigt Himerios und bis zu einem gewissen Grade noch Chorikios.¹) Eine treffliche Bestätigung giebt Gregor in der Klage des Sohnes des Vitellianus,²) der von der Hochzeit seiner Schwester ausgeschlossen ist und doch gar wo gern seine poetische Begabung in einem Liede auf die Hochzeit gezeigt hätte.³) Jünglingschöre umringen den Bräutigm und preisen ihn ἐοικότα ἔρνεῖ καλῷ,⁴) Jungfrauenchöre thmücken — offenbar ebenfalls unter Liedern — die Braut für den Θάλαμος, einzelne Sänger, leider nicht die besten, singen: ελλος ἄεισε κάλλος ξόν, ξανθοΐσιν ὑπὸ πλοκάμοισι μέλαιναν ὑφρὶν ὑπερτέλλουσαν ἐπ' ἀργυρέησι παρειαῖς. ἕσπερον εἴ-

kiden Jungfrauen ist durchaus alexandrinisch. Den langen Aufzählungen der Liederstoffe, welche der Dichter nicht besingen will, entspricht bei Gregor (com. de se 34, 71 Migne III 1312) μέλπω δ' οὐ Τροίην, οὐκ εὖπλοον οἶά τκ Άργώ, οὐδὰ συὸς κεφαλήν, οὐ πολὺν 'Ηρακλέα, οὐ γῆς εὐρία πίκλα ὅπως πελάγεσσεν ἄρηρεν, οὐκ αἰγὰς λιθάκων, οὐ δρόμον οὐρανίων, εὐδὶ Πόθων μέλπω μανίην καὶ κάλλος ἐφήβων, οἶσε λύρη μαλακὸν τροίκι' ἀπὸ προτέρων μέλπω δ' ὑνιμέδοντα θεὸν μέγαν κτλ. Das ist, wie wieder Properz zeigt, alexandrinisch empfunden, und die Erwähnung von Epen auf die kalydonische Jagd und Herakles mag auch direct aus einem Alexandriner übernommen sein. Sollte in dem Letzten übrigens eine Hindeutung auf Phanokles' Έρωτες ἢ καλοί liegen?

<sup>1)</sup> Förster S. 16, 20 την νύμφην . . . Σαπφική μελφδία κοσμήσω σοι χόριεν μέν είδος και όμματα μελιχρά, "Ερως δε καλῷ περικέχυται προσώπω (Sepph. Fr. 100 μελλίχιος δ' έπ' ίμερτῷ κέχυται προσώπω) και σε τετίμηκεν εξέχως ἡ 'Αφροδίτη. ἀλλ' έπει ούτω (Cod. ούπω) τῆς Σαπφοῦς ἡκροάσω κυδάρας κτλ. Man vergleiche hiermit die alexandrinische Ausmalung bei Himerios § 19, bei der man, wie Chorikios zeigt, irrig an Anakreon Fr. 2 gedacht hat.

<sup>2)</sup> Carm. ad alios 3, 177—215, Migne III 1493—1495.

V. 198 ἡ γὰρ ἀοιδῆς ἔδρις ἐὰν ποθέων τε Γάμον καὶ λέκτρον ἀεἴσαι
 ... καὶ θαλάμου μελέεσσι πατρὸς χόλον ἐξακέσασθαι. Die Hochzeitsreden erwähnt V. 180.

<sup>4)</sup> Vgl. Sappho Fr. 104.

ουσεν ἄλλος, έωσφόρον ἄλλος ἄεισεν. Die aus de Leben gegriffene Schilderung giebt wenigstens annähernd ein Bi von dem Fortwirken der durch Sappho in die Litteratur eingefüh ten Form des Hochzeitsliedes.

Wie die Hochzeitslieder Sapphos von den Alexandrinern nach geahmt werden, hat Kaibel an einer Aitiendichtung Theokrits z vollsten Anschaulichkeit gebracht. Aber auch Eratosthenes hi was man bisher nicht beachtet hat, in einem Epithalamion de Vergleich des Mädchens mit der Rebe von Sappho entlehnt Nicht im Gegensatz zu den Alexandrinern, sondern im engste Anschluss an sie und z. Th. wohl durch sie haben Catull, Calv und Ticidas für ihre Epithalamien Sappho benutzt. Sie führe soweit wir erkennen können, die griechische Sitte solcher Dic tungen in Rom ein. An sie schliessen die zugleich stärker vo der Rhetorik beeinflussten Dichter der ersten Kaiserzeit: zwisch Catull und Statius steht Ovid.2) Eine Vorstellung von dieser Poes giebt das Epithalamion für lason und Kreusa bei Seneca (Medea ! bis 115), dessen einzelne Züge wir fast sämmtlich bei Sapph Theokrit und Catull nachweisen können.3) Das Vorbild wird Ovi Medea gegeben haben, da in der Epistel XII 137 der Hymenai ausdrücklich erwähnt wird.4) Durch die Rhetorik und weit me

<sup>1)</sup> Vgl. Etym. genuin. Αὐροσχάς: ἡ ἄμπελος. μέμνηται Παρθένιος ' Ηρακλεῖ ,αὐροσχάδα βότρυν 'Ικαριωνίης'. 'Ερατοσθένης δὲ ἐν 'Επιθαλαμίτὸ κατὰ βότρυν κλῆμα. Vgl. Catull 62, 49 ff. Die wunderliche Misshandlus der Stelle bei Hiller hätte schon nach dem, was Jacobs, Welcker und Wüste mann zu Theokrit und Sappho bemerkt hatten, unmöglich sein sollen; si verdient keine Widerlegung mehr. Ein Epithalamion oder eine diesem ver wandte Dichtung ist auch für Kallimachos bezeugt (Fr. 196 'Αρσινόης, ω ἐξῶν γάμον καταβάλλομ' ἀείδειν), für Parthenios wenigstens wahrscheinlich (Fr. 3 Mein. ἵλαος, ω ' Τμέναιε).

<sup>2)</sup> Vgl. ex Ponto I 2, 131 ille ego, qui duxi vestros Hymenaes ad ignes et cecini fausto carmina digna thoro. Es scheint, dass das Lie wirklich gesungen wurde.

<sup>3)</sup> Man vergleiche, um die Unterschiede voll zu empfinden, die Ve wendung des Hymenaios im älteren Drama (Eurip. Troad. 308-340, Phaethe Fr. 781, 14-30, Aristoph. Friede 1316-1357, Vögel 1720-1754). Einzel Wendungen (wie z. B. lumine non suo) verrathen alexandrinischen Einfluss; n V. 100. 101 pastor roscidus vgl. Kallimachos Hecale ed. Gomperz IV 11 στεβή ἄγχουρος. — Mit der alexandrinischen Schilderung der Hochzeit des Pele berührt sich der Eingang ad regum thalamos numine prospero qui cach superi quique regunt fretum adsint cum populis rite faventibus.

4) Vgl. Leo Seneca I 168 ff.

noch durch ältere Vorbilder hängen dann die Spätlinge der lateinischen Poesie, Claudian, Luxorius, Sidonius, Dracontius, ja selbst Ennodius und Venantius mit der alexandrinischen Dichtung zusammen.

Ich verzichte darauf, zum Beweis hierfür die Einzelzüge bei diesen Dichtern in Himerios, Meuander und der alexandrinischen Poesie aufzuweisen<sup>1</sup>); stets kann hier die Rede, nicht die Poesie die Vermittlerin gewesen sein; ich beschränke mich auf die grösseren Ersangen, welche Himerios ausdrücklich für Sappho oder "die Dichter" in Anspruch nimmt.<sup>2</sup>)

- § 5 Alle Dichter lassen im Hochzeitsliede Sappho den Preis und schliessen an sie; sie errichtet den Θάλαμος,<sup>3</sup>) sie tritt nach den Wettgesängen herein, sie rüstet das Lager,
- (A) sie beschreibt die Braut und den Bräutigam; sie führt Aphrodite auf dem Wagen herbei mit den Charitinnen und dem übermüthig sich tummelnden Chor der Eroten § 19 (B) mit goldenen Flügeln und goldenen Locken. — Auf die

Braut passen die bewundernden Ruse Sapphos α καλή, α χαρίεσσα; sie ist ja Spielgenossin der Charitinnen und

der Aphrodite,4) ihr schmücken die Horen die Wiesen mit dem Blumenteppich, über den sie in leichtem Tanz dahin-

- (A) schwebt.) Die Eroten umkränzen das Brautbett mit Rosen, die sie in dem Garten der Aphrodite gebrochen § 20 (B) haben. — Wäre ich ein Dichter, ich versetzte sie in den
  - (A) Hain der Aphrodite. (Zu der Hochzeit) riese ich die Musen herbei und die Nereiden und Chöre von Nymphen und Dryaden, Echo und tanzende Satyrn, Pan mit der

<sup>1)</sup> Wenn z. B. Claudian X 289 ff. den Bräutigam mit dem Füllen vergleicht, an dessen erster Liebeslust die Hirten sich freuen, und Himerios § 5 denselben Bilde eine neue, rein persönliche Wendung giebt.

<sup>2)</sup> Dass Himerios, auch wo er Sappho citirt, ihren Worten und Bildern beständig jüngere Züge beifügt (z. B. in der Schilderung der Eroten), erklärt sich ans leicht; die Ausführungen und Anklänge der jüngeren Poesie beeinfassen ihn.

<sup>3)</sup> Vgl. Sappho Fr. 91; anders Claudian X 213.

<sup>4)</sup> Vgl. das Fragment der Sappho bei Chorikios S. 95 A. 1 und die Fortzetzung bei Himerios.

<sup>5)</sup> φοδόσφυφοι Χάριτες συμπαίζουσι», vgl. § 20 (nach einer alexandrinischen Einlage) χορὸν δὲ Χαρίτων πλεξάμενος έδωκεν ᾶν ταῖς θεαῖς έκείσην συμπαίζουσαν.

Syrinx und den ganzen Thiasos des Dionysos. Aphrod aber (wie sie eben aus dem Meer entstiegen ist) lies ich zu Häupten des Bettes treten und mit süssem Läche den Eroten den Besehl geben, das Paar mit ihren Pfeil zu treffen.')

Verschiedene Bilder gehen, z. Th. vielleicht nicht einmal durch d Redners Schuld, hier durcheinander; wir müssen einen Anb suchen, um sie zu scheiden. In der lateinischen Poesie sonde sich leicht zwei Haupttypen. Der Dichter erzählt entweder d Vorgeschichte der Hochzeit: Venus beräth mit Amor; er hat d Jüngling getroffen, sie begiebt sich zu dem Mädchen, um sie z Ehe zu bestimmen; zu diesem Typus gehört das Lied des Stati (Silv. 1 2), ferner nach ihm Claudian IX. X2) und nach diese Sidonius X. XI.\*) Oder der Dichter beschreibt die Hochzeit sell und lässt alle Götter zu ihr kommen. Venus kommt mit den übe muthigen Eroten und mit dem Hymenaios durch die Lust zu de Brautgemach; sie holt als pronuba das Mädchen vom Schooss d Mutter weg und führt es zu dem Gatten, vereinigt beider Hänc spricht die Segensworte und besiehlt zwei Eroten, sie mit ihr Pfeilen zu treffen. Diesen Typus vertritt am besten Claudian dem Hochzeitsliede für Palladius; in allen Einzelheiten stimmt zu Himerios,4) und eine starke Benutzung älterer griechischer Dic tungen wird bei Claudian niemand befremden; er genügt allei

<sup>1)</sup> Auf dasselbe Lied nimmt Menander IX 271, 15 Bezug: Θάλαμος πεποίκιλται ἄνθεσι καὶ γραφαῖς παντοίαις πολλήν δὲ τὴν ᾿Αφροδίτην ἔχ πεἰθομαι δὲ καὶ Ἔρωτας παρεῖναι, τόξα μὲν ἐντεινομένους βέλη δὲ ἐφε μόττοντας φαρμάκοις πόθων τὰς ἀκίδας χρίσαντας, δι' ὧν τὰς ψυχὰς σε κυρώσουσιν ἀναπνεῖν ἀλλήλαις.

<sup>2)</sup> Dass die Beschreibung des Haines der Venus auf alexandrinische Vobilder zurückgeht, hat Dilthey Cydippe S. 79 bewiesen; den Hain der Aphr dite erwähnt Himerios § 20.

<sup>3)</sup> Scherzhafte Weiterbildung ist Sidonius XIV. XV (vgl. Vollmer Silven-Commentar S. 235 ff.); an denselben Typus schliesst Luxorius Bähre PLM IV 237 ff. Eine wenigstens ähnliche Erfindung verwendet Chorikios der ersten Hochzeitsrede.

<sup>4)</sup> Carm. min. XXV; vgl. besonders V. 116—123 die Eroten streuen Rosen aus den Gärten der Venus (vgl. die leichte Umbildung bei Statius bis 21). Mit Catull LXI berührt sich das Gedicht in dem Gedanken, d der Festjubel selbst die Hochzeitsgötter aus ihren Träumen weckt, und der Beschreibung des Hymenaios (vgl. Menander 272, 7, Seneca Mer V. 67—70).

um aus den Andeutungen des Himerios ein zusammenhängendes Lied zu gewinnen. Freier spielt mit diesem Typus Dracontius VI,¹) sber er ist im Wesentlichen unabhängig von Claudian und hat einen eigenthümlichen Zug mit Sappho gemein. Als Aphrodites Zauberwagen das Haus erreicht, eilen alle Freuden ihr entgegen, tamen ere modesto anxia sola procul thalamo florente relicto Virginitas pudibunda fugit raptumque pavescens fletibus ora rigat, quae non reditura recedit.²)

Statius kennt diesen Liedertypus schon und nimmt im Eingang ausdrücklich auf ihn Bezug; er hat sogar die Form der Vision — auf welcher die ganze Erfindung beruht — am treusten bewahrt. Es ist dieselbe Form, welche Kallimachos in seinen Hymnen verwendet, und es ist dieselbe Vision, welche Kallimachos im Fr. 116 beschreibt ἔνεστ' Δπόλλων τῷ χορῷ· τῆς λύρης ἀχούω καὶ τῶν Ἐρώτων ἦσθόμην· ἔστι κἀφροδίτη. Sehr wohl kann dieses Fragment daher einem melischen Hochzeitsliede angehören. 3)

Es ist ein weiter, vielverschlungener Weg, der von Sapphos wanderbaren Dichtungen bis herab zu den kläglichen Stümpereien eines Dracontius führt, und nur auf kurze Strecken fällt bisher ein dämmerndes Licht, wie wir ja überhaupt das nie wirklich unterbrochene Fortwirken der alexandrinischen Poesie bis in die Austänge des Alterthums hinein, nicht mehr im Einzelnen verfolgen können. —

<sup>1)</sup> Zu demselben Typus gehört noch das Lied, welches Dracontius VII 27-68 beschreibt, so wie z. Th. Ennodius I 4 und Venantius VI 1. Vgl. auch Claudian de cons. Stilichonis II 354.

<sup>2)</sup> Demetrios περί έρμην. 140 παρὰ Σαπφοῖ . . νύμφη πρὸς τὴν Παρδινίαν φησί· ,Παρθενία, Παρθενία, ποῖ με λιποῖσ' ἀποίχη; ἡ δὲ ἀποκύκται πρὸς αὐτὴν τῷ αὐτῷ σχήματι ,οῦκέτι ήξω πρός σε, οὐκέτι ήξω.

<sup>3)</sup> Vgl. z. B. Dracontius VI 4 Venus alma, potestas Delphica, stammipotens invasit tecta Cupido; vgl. VII 10 und für die Form der Einführung
Chorikios (Förster 23, 24) πειθομαι νῦν τὰς Μούσας τὸν ὑμέναιον ἄδειν und
Mensuder 271, 15 (oben S. 98 A. 1). Die Ausführung wäre freilich hier eine andere. So berühren sich ja auch die in anakreonteischen Maassen geschriebenen
spätgriechischen Hochzeitslieder nur ganz selten mit den hier berücksichtigten,
so stark auch der Einstuss der Rhetorik auf ihre Versasser sonst ist. Genau
so hält sich die in lyrischen Maassen geschriebene Fescennina des Claudian
(XI—XIV) und der Cento des Ausonius auf einem anderen Gebiet und wird
die Nachahmung einer ἀδή bei Himerios (§ 20) deutlich von dem vorhergehenden Liede geschieden. Die Verquickung verschiedener Elemente bei Ennodius ist offenbar stilwidrig.

Den Dichtern entlehnt die Hochzeitsrede auch ihre mythe logischen Beispiele, und hierfür empfiehlt Menander 268, 15 d Studium Homers und vor allem Hesiods: πολλά δὲ αὐτῷ ἐν το Καταλόγοις των γυναικών είρηται περί θεών συνουσίας κ γάμου.1) Das berühmteste dieser Beispiele, die Hochzeit des Pele und der Thetis, erwähnt er selbst als passendste Einleitung ein άγετος λόγος verbunden mit der Hochzeit des Dionysos und d Ariadne 265, 8: οἶον εἰ λέγοις νέος ὧν ὅτι γαμοῦντος Διονύσι 'Αριάδνην παρήν δ 'Απόλλων και την λύραν Επληττεν. η δ Πηλέως γαμούντος παρήσαν μέν απαντες οί θεοί και προι ή εσαν δε Μουσαι και ούκ ημέλει των παρόντων εκαστος πρ πουσαν αὐτῷ δωρεὰν χαρίζεσθαι τῷ γάμφ. άλλ' έ μεν εδίδε δωρα, δ δὲ ἔπληττε λύραν, αί δὲ ηύλουν, αί δὲ ήδον, Έρμη δὲ ἐχήρυττε τὸν υμνον τοῦ γάμου. Hesiods Lied ist dabei ebe so frei umgebildet, wie die Anführungen aus Sappho bei Hime rios; der Redner bringt den Hermes λόγιος herein; auch für de erste Beispiel wählt er eine junge Umformung, die wenigstens m nur aus Georgios dem Grammatiker (C. VII Bergk PLG4 III 37: bekannt ist χιθάρης ἄναξ ἀπόλλων γάμιον μέλος λιγαίνε γλυκεραί πάρεισι Μοῦσαι Βρομίφ γάμους τελοῦσαι.) Ο Vorschrift Menanders folgen Claudian IX. und Sidonius X.; wer ihr Vorbild, oder besser, ihre Vorbilder für diese Schilderung wir lich, wie ich vermuthe, Hesiod benutzten, so folgten sie aus darin nur der technischen Vorschrist und der herrschenden Sitt Wenn ferner Himerios (§ 20) angiebt, dass in einem Hochzeit liede die Musen und Nereiden einerseits, Pan, Echo, die Satyr

<sup>1)</sup> Unmittelbar voraus geht die Aufzählung der Beispiele Poseidon ur Tyro, Zeus und Europa, Zeus und Io; eine ähnliche Aufzählung bringt 276, 3 Dionysos und Ariadne (?), Aiakos und Aigina, Peleus und Thetis, Zeus us Leda, Telemach und Polykaste, Anchises und Aphrodite. Das vorletzte Bespiel wenigstens stammt in letzter Linie sicher aus Hesiod (Fr. 36 Rz.).

<sup>2)</sup> Das ganze Lied schliesst ausnahmsweise (vgl. S. 99 A. 3) an den vorb besprochenen Typus: der Chor der Charitinnen rüstet das Lager, Eros nimt den Pfeil des Himeros aus dem Köcher, der greise Nil schwingt sich mit i Reigentanz; so will auch der greise Dichter muthig mit tanzen und singe — Die Hochzeit des Dionysos erwähnt in ähnlicher Gedankenverbindung w Menander auch Himerios (§ 5) ἀκούω δὲ καὶ τὸν Πάνα θεὸν τοῦτον τὸν ν μιον μεῖζον ἐμπνεῖσαι τῇ σύριγγι ὅτε τὴν ᾿Αριάδνην Διόνυσος ἐν Κρητικά ἄντροις ἐνύμφευεν. Beide Hochzeitssagen erwähnen ferner Statius, Draco tius (VII), Chorikios, Pseudo-Dionysios.

und der ganze Thiasos des Dionysos andrerseits in das Hochzeitshaus einziehen, und die lateinischen Dichter dies dadurch bestätigen, dass sie fast alle die Chöre des Apollo und die des Bacchus einführen,') so ist die einfachste Erklärung, dass von altersher diese beiden  $\gamma\acute{a}\mu o\iota$   $\Im \varepsilon \widetilde{\omega} \nu$  im Hochzeitsliede besonders oft angeführt werden und typisch sind.

So ist m. E. eine Erklärung, wie für die starke Benutzung gerade dieses hesiodischen Gedichtes, so auch für die Composition Catells gewonnen. Nur wenn ich das Original seines Liedes mit einer Hochzeit in Zusammenhang bringe, vermag ich Gewicht darauf zu legen, dass der Hochzeit des Sterblichen mit der Göttin die des Gottes mit der Sterblichen entspricht. Wenn der Dichter, um einen Gegensatz und eine gewisse Mannigfaltigkeit der Töne zu gewinnen, das Liebesleid und die Klagen der Ariadne stärker hervortreten lässt, os weiss er doch, dass jeder Anstoss und jede üble Vorbedeutung durch den Schluss der Peleuserzählung beseitigt wird.

Dass das Lied von Ariadne aus einer alexandrinischen Vorlage stammt, beweist bekanntlich der bei Cicero erhaltene Vers des Originals πολλὰ μάτην κεφάεσσιν ἐς ἀέφα θυμήναντα, ) sowie die Klage der Ariadne bei Nonnos. ) Dass es dasselbe Lied ist, welchem auch die Hochzeit des Peleus entnommen ist, beweist ausser der besprochenen Gleichheit des Inhalts die vollkommene Uebereinstimmung des Stils. ) Der Dichter schloss in der Composition m. E. an

<sup>1)</sup> Falsch erklärt von Herzog Statii Epithalamium p. 39.

<sup>2)</sup> Vgl. Shadworth Hodgson bei Ellis Commentary 2 280.

<sup>3)</sup> Dass auch dieser Gegensatz zum Preise der rechtmässigen Liebe in der Ehe dient, zeigt hübsch Lafaye Catulle et ses modèles 139 ff.

<sup>4)</sup> Der unglückliche Zufall, dass Haupt bei demselben an die Hekale dachte und darum die Uebereinstimmung mit Catull V. 111 unter demselben Gesichtswinkel, wie die übrigen "Anspielungen" betrachtete, hat die Untersachungen bis in neueste Zeit beeinflusst. — Mit dem Vers vergleiche Hesiod Schild 262 δεινὰ δ' 4ε ἀλλήλας δράπον ὅμμασι θυμήνασαι.

<sup>5)</sup> Vgl. besonders Nonnos 47, 368. 369, Catuli 139. 140; Nonnos 390 bis 395, Catuli 158—163 u. a.

<sup>6)</sup> Sie zeigt am besten eine Zusammenstellung der Anklänge einerseits an Homer und Hesiod, andrerseits an Euripides und Apollonios; Ellis bietet dafür wenigstens einiges Material, das sich allerdings sehr vermehren lässt, besonders wenn man bei Euripides nicht nur die Nachbildung ganzer Sätze, sondern auch des einzelnen Ausdruckes, bei Apollonios die Behandlung ganzer Scenen mit hineinzieht. Nicht die Priorität des einen oder anderen der beiden alexandrinischen Dichter, noch directe Benutzung der älteren bei jedem ein-

Hesiod; aber während dessen Lied von der Hochzeit des Peleus im Ver gleich mit dem früher besprochenen Peleusliede wahrscheinlich nur da einfache Kunstmittel verwendet zeigte, dass ein Theil der Handlun in einen Bericht umgesetzt war, etwa wie im ersten Theil der Odyssee spielt unser Dichter mit der Technik der hesiodeischen \*Aortle,' wie sie sich dem Alexandriner darstellte, nur dass die scheinbar Schilderung des Kunstwerkes unmerklich zu einer zweiten Erzählun von weit lebhasterem Charakter und mit eingelegter leidenschast licher Rede wird — ein Virtuosenstück von seinster Berechnung, den auch wir die Bewunderung nicht versagen können.

Den Namen des Dichters kenne ich nicht, nicht einmal sein Zeit. Auf Kallimachos räth jeder, der sich an der Schönheit de Liedes und der maassvoll seinen Verwendung der poetischen Mitte erfreut, aber die vielgequälten Fragmente ergeben nichts. Au den Deutungen der Sternbilder bei Hermippos ist m. E. ebenfall nichts zu erschliessen, selbst wenn es sicher wäre, dass gerade e in dem Knieenden, dem Adler und dem Pseil eine Darstellung de Besreiung des Prometheus sah, wie er in den Sternbildern des Ken tauren, Thieres und Altars in der That eine Scene aus de Hochzeit des Peleus erblickte.<sup>2</sup>) Nicht auf den Namen de Dichters, sondern auf die Art seines Schaffens kommt es mir an Ich wäre glücklich, wenn es mir gelungen wäre, zu deren Er kenntniss einen Beitrag zu bieten.

Ich habe in der griechischen Dichtung des 4. Jahrhundert eine ähnliche Behandlung rhetorischer Schulthemata, wie in de zelnen Anklang soll das erweisen, wohl aber die Einheit der Sprache un Erfindung in Catulls Original. So ist für den lateinischen Ausdruck sogs Munros Vergleich von Catull und Lukrez nützlich geworden, wenn er auc das Umgekehrte von dem, was Munro wollte, erwies (vgl. Ellis zu V. 18; di Sache wird klar, sobald man Ennius mit zum Vergleich heranzieht).

- 1) Der Vergleich lässt sich weit ausdehnen; Anlage und Umfang beide Gedichte entsprechen sich und selbst das Kunstmittel, in der Wiederaufnahm der Erzählung die gleichen Ausdrücke, wie bei dem Verlassen derselben z gebrauchen (V. 140 θαῦμα ἰδείσθαι und 318 θαῦμα ἰδείσ) ist bei Catull auf gegriffen, nur dass er es nicht nur V. 50 und 265, sondern bei all den ver schiedenen Einschachtelungen und Verschränkungen durchgeführt seigt.
- 2) Schol. zu Arat 437, vgl. Robert Eratosth S. 223. Eine bildliche Das stellung ähnlich der Chirongruppe in der Françoisvase mag hierzu den Ar ult gegeben haben. Einen Beweis dafür, dass Hermippos den Prometheus al chzeitegast kannte, finde ich nirgends.

späteren lateinischen (und griechischen) Poesie nachzuweisen versucht. Es sei gestattet, anhangsweise noch die auf zwei Papyrusblättern des 4. Jahrhunderts erhaltenen Reste einer griechischen Dichtung zum Vergleich heranzuziehen, in der ein deutscher und ein englischer Bearbeiter ein wunderliches Heldengedicht aus dem troischen Sagenkreise zu finden geglaubt haben.<sup>3</sup>)

Fol. I' 9 ist erhalten . . . . .  $\eta$  παραμυθουμένη την Θέτι[da], ') von einem Epos oder einem fortlaufenden Gedicht kann also nicht die Rede sein. Es ist die Inhaltsangabe zu einer in Versen mitgetheilten Rede. Wir müssen einen auf  $\eta$  endigenden Namen suchen, dessen Trägerin mit Thetis in Verbindung gebracht werden kann. Die Wahl ist klein. Quintus Smyrnaeus lässt 3, 633 ff. Kalliope die Thetis über den Tod des Sohnes trüsten; wir erkennen in Zeile 16, welche zu dieser Rede gehört, vor den Buchstaben  $\omega \pi \eta \sigma$  noch deutlich die Spitzen des doppelten  $\lambda$ . Die Reste der Rede, in welchen die Herausgeber die Aufforderung Achills an Helena sehen, mit ihm die Ehe zu brechen, lauten

```
[ἔσχεο δει]νὰ παθοῦσα· τὸ μόρσιμον [οὐχ ὑπαλυκτόν].
α]στυφέλικτος ἀπείθαν[ος . . . . . . Αἶσα].
μηδ' ἀκάχιζε Διὸς ν[όον]
μυρο[μεν] . .²)
[Μέ]μνονα δ[ἰον]
ν στεναχ . .
```

'θεφέα Κα]λλιόπης

<sup>1)</sup> Erworben von dem Bischof von Limerick und von ihm und Charles Graves in der Hermsthena von 1885 (XI 237) mit gutem Facsimile publicirt; die Ergänzung versuchte A. Ludwich Carminis Iliaci deperditi reliquiae Königsb. 1897. Von einem "Homer-Cento" spricht, ohne nähere Begründung, Haeberlin Centralblatt für Bibliothekswesen 1897 S. 218.

<sup>2)</sup> Geschrieben ΠΑΡΑΜΥΘΟΥΜ also mit der bekannten, übrigens selbst bei Gardthausen erwähnten Abkürzung der Participialendung, die auch in jüngeren Minuskelhandschriften nicht selten ist. Graves sagt, dass er nichts damit zu machen wisse. Ludwig liest [σὸν δ' ἄρα δ]η παραμυθού Ετην, θίτι[δος δ' ὅπων αἰδοῦ] und lässt, wenn ich seinen Commentar richtig verstehe, Helena zu Achill sagen, da sie die ihr von ihm drohende Vergewaltigung nicht überleben werde, so solle er ihren früheren Freier Patroklos über ihren Tod trösten, und den Zorn seiner Mutter, welche jetzt die Helena begleitet, scheuen.

<sup>3)</sup> So nach der Photographie.

Den besten Commentar giebt die Rede bei Quintus; man vergleich besonders τσχεο χωχυτοίο — μηδ' άλύουσα θεῶν μεδέοντι χι άνδρῶν σχύζεο — κάτθανε δ' υίος έμειο και αὐτῆς άθανι τοιο Όρφεύς — όλοὴ περιπέπταται ἄσχετος Αίσα. Der Epiki scheint direct benutzt.

Auch sonst finden sich mehrfach prossische Abschnitte, d von den Herausgebern natürlich wohl oder übel daktylisch scandi werden. So auf der lesbaren Seite des zweiten Blattes II<sup>2</sup> 3 kk und deutlich [M]ενελάου κελεύσαντο[ς]. Es handelt sich in de folgenden Versen um Bestattung eines Toten. Ich ergänze scho jetzt [Λίαντα μὴ θάψαι] und lese

Die nächsten zwei Zeilen sind wieder Prosa, das beweisen der zweiten die selbst von dem englischen Herausgeber gelesene Worte οὐσίαν καὶ und in der ersten das von ihm nicht erkannt aber nach der Photographie völlig sichere ἀν[α]λίσκοντο[ς]. D Inhaltsangabe lautet etwa [Τριόπας Ἐρ]υσίχθονος ἀν[α]λία κοντο[ς πᾶσαν τὴν αὐτοῦ] οὐσίαν καὶ μὴ κόρον ἔσχ[ζ, κότος]. Die Probe auf die Ergänzung geben die folgenden Zeile

[Δηώ, παιδός] έμεῖο(?) χαχὴν [ἀπ]άμυνον Ἐριν[ύν].

μῶμαρ(?) ὁμήθεα μῆλα νομεύ[ειν].

ν ἐπιτέρπομαι ἔστ᾽ ἔτι λεύσ[σω]¹)

λω τε χαὶ οὐ χόρον εὖρεν ἐδω[δῆς

Die Rückseiten heider Blätter sind arg verwischt und die Lesun noch von keinem Fachmann revidirt. Ein auffälliger Umbruch de Themas scheint in IIv mit Zeile 8 zu beginnen, und wieder höt ich hier die reine Prosa. Da .  $v\ell[\mu] \varepsilon \sigma v \tau \bar{\omega} v \pi \alpha i \delta \omega v \tau \bar{\eta} \varsigma N \delta[\beta \eta \varsigma]$ , was beide Herausgeber aufnehmen, mir keinen Sinn 1 geben scheint, vermuthe ich, dass  $[\dot{\alpha}]v\ell[\varrho] \varepsilon \sigma v \tau \bar{\omega} v \pi \alpha i \delta \omega v \tau i Ni\delta[\beta \eta \varsigma]$ . Es entsprechen die, ebenfalls jener Verführungsscotzugeschriebenen Verse

Σεμνύνη Ν]ιόβη; νεχύων στίχας<sup>2</sup>) ίχεο τόσ[σων] κ]αὶ γίγνωσχε θεῶν σθένος η . . . . . .

<sup>1)</sup> dez der Pap. nach Graves, der Photographie nach eher aisers.

<sup>2)</sup> ΣΤΙΧΑΔ glaubte Graves zu lesen; so könnte man mit andrer I gänzung auch στίχα δ' versuchen. Einen Accusativ στιχάδα anzunehmsehe ich keinen Grund. Der Autor versteht viel mehr Griechisch, als die I

νερεησιτι . . υ των εεχ . . σε στροφ . . . . . . . . . χαὶ . . .

Wir haben es mit einer Buchhandschrist zu thun; das zeigt die Ausstatung, vor Allem der üppig breite Rand. Es ist ein Litteraturwerk. Schon darum kann man nicht einmal an Excerpte aus einem sonst unbekannten, jungen Epos denken; auch würden sich solche nie auf Reden beschränken und nie mit derartigen Inhaltsangaben versehen sein. Die Lösung giebt die Palat. Anthologie IX 457-480. Wer sie gelesen hat, wird die metrischen ηθοποιίαι ohne Weiteres erkennen und die Ueberschristen ergänzen (Τί ἄν εἴποι) Καλλιόπη παραμυθουμένη τὴν Θέτιδα — (τί ἄν εἴποι) Όδυσσεὺς Μενελάου κελεύσαντος μὴ θάψαι Αἴαντα — (τί ἄν εἴποι) Τριόπας Έρυσίχθονος ἀναλίσκοντος πᾶσαν τὴν αὐτοῦ οὐσίαν καὶ μὴ κόρον ἐσχηκότος — (τί ᾶν εἴποι) ἀπόλλων μετὰ τὴν ἀναίρεσιν τῶν παίδων τῆς Νιόβης.')

Eine rhetorisch-poetische Spielerei entsprechend einer Quelle der Anthologie liegt uns vor. Interessant ist sie durch ihr Verbältniss zu Quintus Smyrnaeus, dessen Zeit etwas näher bestimmt wird, und vielleicht auch durch das Seltsame, was man aus ihr gemacht hat.

Strassburg i. E.

R. REITZENSTEIN.

arbeiter anzunehmen scheinen; er hat, um wenigstens zwei Beispiele aus dem nicht besprochenen Blatt Iv herauszugreisen, die Dioskuren nicht [λ]παρόgeoras genannt (überliesert ist Z. 4.. τεροφρονας oder περοφρονας, also [περ]τερόφρονας) oder eine Αφροδίτη γεννεσίη (genitalis) ersunden (zu lesen ist [v]π' έννεσίησ' Αφροδίτης) u. s. w.

<sup>1)</sup> Vgl. Anth. IX 479.

## KALLISTHENES HELLENIKA.

Kallisthenes von Olynth begründete seinen Ruhm als Geschichtschreiber durch die Έλληνικά, welche in 10 Büchern den Zeitraum vom Königsfrieden [387/6] bis zur Besetzung des delphischen Heiligthums durch die Phokier [356/5] behandelten.4) Ueber die Vertheilung des Stoffes lässt sich Folgendes ermitteln. lm 2. Buch kam der Einfall des Sphodrias in Attika vor [378],2) im 3. die Schlacht bei Tegyra [in der Mitte der siebziger Jahre],3) im 4. das attisch-spartanische Bündniss von 370/69.4) Das Hauptwerk war abgeschlossen, als er sich daran machte, den phokischen Krieg [356/5-347/6] zu erzählen: das Buch erschien unter besonderen Titel,5) jedenfalls vor 334, ehe der anerkannte Schriststeller sich dem Gefolge Alexanders anschloss, um das historische Epos auf den neuen Achill zu verfassen. Die Katastrophe des Winters 328/7 ist bekannt. Der unvollendete Torso erhielt ebenfalls den Titel Έλληνικά; da aber wegen des Sonderbuchs über den heiligen Krieg ein Durchzählen nicht möglich war, setzte die Buchzählung neu ein: im 2. kam die Schlacht am Granikos vor,6) im 4. die Er-

<sup>1)</sup> Diod. 14, 117, 8. 16, 14, 4 aus dem Chronographen.

<sup>2)</sup> Harp. Σφοδρίας: ἐν β Ελληνικών. Zur Sache vgl. Ind. Rostoch, 1893.

<sup>3)</sup> Steph. Τέγυρα: ἐν τρίτωι τῶν Ἑλληνικῶν. Der Schluss des Fragments beweist, dass die Geschichte bei Plut. de def. orac. 5 p. 412<sup>b</sup> aus Kallisthenes stammt. Plutarch hat an dem ersten peripatetischen Geschichtschreiber sehr grosses Gefallen gefunden.

<sup>4)</sup> Anonym. in Arist. eth. Δ 8 p. 1124b 15. Es ist klar, dass Aristoteles das Beispiel aus der Geschichte seines Nessen entlehnt hat. Für δν τῆι πρώτηι ist natürlich δν τῆι δ zu schreiben.

<sup>5)</sup> Cic. op. 5, 12, 2. Athen. 13, 560° Περὶ τοῦ ἱεροῦ πολέμου. Da auch Kephisodor der Isokrateer, Aristoteles erbitterter Gegner, den gleichen Stoff behandelte [Anonym. in Arist. oth. Γ 11 p. 1116b 11 ἐν τῆι [ε]β Περὶ τοῦ ἱεροῦ πολέμου], so hat hier die Polemik eine Rolle gespielt, näheres ist nicht zu wissen.

<sup>6)</sup> Schol. Eur. Hec. 910 is β (so überliefert) τῶν Ἑλληνικῶν, die Beziehung ergiebt sich aus Plut. Cam. 19.

oberung Aegyptens.1) Es ist sehr möglich, dass Kallisthenes die Bütcher einzeln von Asien nach Griechenland zur Veröffentlichung schickte: wenigstens hatte der König schwerlich ein Interesse daran, den Nachlass des von ihm bestraften Sophisten zu publiciren, und die Anhänger des unglücklichen Mannes noch viel weniger, wo der panegyrische Ton des Werkes dem Tode ,für die Freiheit' so wenig Περσικά hat Kallisthenes, um von den gefälschten Titeln der Parallela minora zu schweigen, nie geschrieben. Allerdings scheint ein Citat daraus vorzuliegen in dem Scholion zu Aristophanes Vögeln 1041 bei Phot. Suid. Σαρδαναπάλους: ἐν β Περσιχών δύο φησί γεγονέναι Καλλισθένης, ένα μεν δραστήριον καί γενιαΐον, ἄλλον δὲ μαλαχόν. Aber ist schon die Wortstellung sehr sonderbar, so genügt es die Fassung, welche das Scholion in unseren Badschriften bewahrt hat, zu vergleichen, um zu erkennen, dass der Name des Kallisthenes an unpassender Stelle steht: δ δε Ελλάνιτος έν τοῖς Περσικοῖς δύο φησί Σαρδαναπάλλους γεγονέναι-Bellanikos Περσικά in mindestens zwei Büchern sind durch das Ciat Harp. Στρέψα gesichert.

Kallisthenes hat, wenn nicht alles täuscht, die panegyrische Tradition über Pelopidas und Epaminondas begründet und den Glanz der neuen historiographischen Kunst, die er im Gegensatz zu dem Isokrateer Ephoros schuf, in den Dienst der so plötzlich bevorgetretenen dritten hellenischen Grossmacht gestellt. Das ist verständlich bei einem Olynthier<sup>2</sup>) und einem von künstlerischen Gesichtspunkten geleiteten Geschichtschreiber, der eine innere, den Stoff beschränkende Einheit im Gegensatz zu der einen unendlich fortspinnenden Weltgeschichte verlangte.

Ueber den attischen Demos hat er schwerlich günstiger gedacht als zein Oheim; die Hoffnungen, die er auf Alexander setzte, seine Verbindungen mit dem makedonischen Adel schliessen jede Sympathie mit dem neuattischen Patriotismus aus. Aber in der Verurtheilung der attischen Vergangenheit kann er nicht so weit gegangen sein,3) als der Chier Theopomp, der nie vergessen hat, dass

Lyd. de mons. 4, 107 p. 146, 20 W. [aus Seneca] ἐν τῶι τετάφτωι βιβλίωι τῶν Ἑλληνικῶν.

<sup>2)</sup> Xen. Hell. 5, 2, 14. Oxyrhynchos Papyri XIII p. 37.

<sup>3)</sup> Vgl. Procl. ad Tim. p. 30°. Die entgegengesetzte Auffassung vertrat allerdings nicht der echte Theopomp, sondern die boshafte Fälschung des Anaximenes, vgl. Africanus bei Euseb. PE 10, 10 p. 491°.

der Anschluss seiner Heimath an Athen seinen Vater und ihn i Elend gejagt hatte.¹) Wenn er ebenso wie dieser sich bemüht, de Vertrag mit Persien, den die attische Rhetorik nicht ganz mit Rec zu einem glänzenden Gegenstück des Kalliasfriedens gestempt hatte,²) aus der Reihe der attischen gloires des 5. Jahrhunderts streichen, ohne dass diese Kritik eine scharfe Pointe gegen Athenthält,²) so ist die Vermuthung unabweislich, dass er diese Krit aus Theopomp entlehnte, bei dem sie nicht isolirt stand, nicht a geschwächt war, sondern ein Glied eines zusammenhängenden Argriffes gegen den historischen Ruhm Athens bildete.⁴) Es erhe

- 1) Phot. bibl. 176 p. 120b 19 [aus einem Βίος Θεοπόμπου, den Photh in seiner Handschrift fand] έστι δε Θεόπομποι Χίος μεν το γένος, υίος δεμα στράτου, φυγείν δε λέγεται έκ τῆς πατρίδος ἄμα τῶι πατρί, ἐπὶ λακανισμέ τοῦ πατρὸς ἀλόντος. Die Zeit weiss ich nicht.
- 2) Das Vorbild für alle ist Isokrates Panegyrikos 117 ff. Dass es ei Gemeinplatz war, bezeugt Demosthenes 15, 29 είσι συνθήκαι τοῦς Ελλησι δα ταὶ πρὸς βασιλέα, ἃς ἐποιήσατο ἡ πόλις ἡ ἡμετέρα, ἃς ἄπαντες ἐγκαμά ζουσι, καὶ μετὰ ταῦθ' ὕστερον Λακεδαιμόνιοι ταύτας ὧν δὴ κατηγορούσω 19, 273 ταύτην τὴν ὑπὸ πάντων θρυλουμένην εἰρήνην.
- 3) Plut. Kim. 13 τοῦτο τὸ ἔργον [Kimons Sieg am Eurymedon] οὐτα ἐταπείνωσε τὴν γνώμην τοῦ βασιλέως ὥστε συνθέσθαι τὴν περιβόητον ἐ ρήνην ἐκείνην, ἵππου μὲν δρόμον ἀεὶ τῆς Ἑλληνικῆς ἀπέχειν θαλάττης, Εν δον δὲ Κυανέων καὶ Χελιδονίων μακρᾶι νηὶ καὶ χαλκεμβόλωι μὴ πλέν καίτοι Καλλισθένης οῦ φησι ταῦτα συνθέσθαι τὸν βάρβαρον, ἔργοι ἔ ποιεῖν διὰ φόβον τῆς ἥττης ἐκείνης καὶ μακρὰν οὕτως ἀποστῆναι τῆς Ελάδος ὥστε πεντίκοντα ναυσὶ Περικλέα καὶ τριάκοντα μόναις Ἐριάλτη ἐπέκεινα πλεῦσαι Χελιδονίων καὶ μηδὲν αὐτοῖς ναυτικὸν ἀπαντῆσαι περιπών βαρβάρων.
- 4) Theon. prog. 2 p. 162 W. των δὲ πραγματικών διηγήσεων έστι μέ τινα καὶ παρ' 'Ηροδότου λαβεῖν . . . πλείω δὲ έχομεν καὶ παρ' ἄλλων ίστι ρεκών λαβεῖν, παρὰ μὲν 'Εφόρου . . . παρὰ δὲ Θεοπόμπου ἐκ τῆς πέμπη καὶ εἰκοστῆς τῶν Φιλιππικών ὅτι ⟨ό⟩ 'Ελληνικὸς ὅρκος κατέφευσται [κατι φεύδεται cod.], ὑν 'Αθηναῖοί φασιν ὀμόσαι τοὺς Έλληνας πρὸ τῆς μάμ τῆς ἐν Πλαταιαῖς πρὸς τοὺς βαρβόρους, καὶ αὶ πρὸς βασιλέα [Δαρείκ 'Αθηναίων (καλλίονες ἡ βασιλέως) πρὸς Έλληνας συνθήκαι, ἔτι δὲ καὶ τὰ ἐν Μαραθανι μάχην οὐχ οἶαν ἄπαντες [οὐχὶ ἄμα πάντες cod.] ὑμνοῖσι, γ γενημένην καὶ ὅσα ἄλλα, φησίν, ἡ 'Αθηναίων πόλις ἀλαζονεύεται καὶ καρ κρούεται τοὺς Έλληνας. Mag meine Herstellung der verdorbenen Worte au nicht in ellem das Richtige getroffen haben, dass der Vertrag mit Persien g meint ist, steht fest durch Harp. 'Αττικοῖς γράμμασιν womit Phot. Sui Σαμίων ὁ δήμος zu verbinden ist Θεόπομπος δ' ἐν τῆι πε τῶν Φιλε πικῶν ἐσκευωρῆσθαι λέγει τὰς πρὸς τὸν βάρβαρον συνθήκας, ἃς οὐ τι 'Αττικοῖς γράμμασιν ἐστηλιτεῦσθαι ἀλλὰ τοῖς 'Ιώνων. Der Excurs muss : Abschluss der mit grosser Breite in den Büchern 20 [vgl. Theon 2 p. 1ξ

sich die, für die Chronologie Theopomps wichtige Frage, in welchem der Geschichtswerke des Kallisthenes dieser kritische Excurs gestanden hat: nur ein solcher kann es gewesen sein, da die Gewhichte des 5. Jahrhunderts kein Gegenstand seiner Schriftstellerei gewesen ist. Die Antwort lässt sich mit ziemlicher Bestimmtheit geben. Kallisthenes knupfte die Leugnung des Vertrages au eine Schilderung der Schlacht am Eurymedon: für eine solche Schilderung ist kein leichterer Anlass denkbar, als Alexanders Marsch durch Pamphylien im Jahr 333.1) Damals, vermuthlich schon vor 334, müssen von Theopomps philippischen Geschichten mindestens die ersten 25 Bücher veröffentlicht gewesen sein. Nicht lange wrher; es muss ohnehin angenommen werden, dass Theopomp in frühreifes Talent war und sehr rasch producirte. Er war geboren 377/6.2) Dem Isokrateer galt wie dem Meister die Geschichte als der Stoff für die Kunst des Stils,\*) wenn er auch ein viel zu unruhiger Geist war, um sich wie Ephoros auf die Geschichtschreibung zu beschränken4) und die Epideixis als ein rascheres Mittel zu Ansehen zu kommen nicht verschmähte. Herodot in den menen Stil umzuschreiben, Thukydides besser fortzusetzen, als es der altfränkische Kenophon gekonnt hatte,5) waren die ersten Aufgaben, die er seiner historiographischen Kunst stellte: es spricht for seine Jugend und seine Selbstkenntniss, dass er es nicht wagte mit Thukydides selbst zu wetteifern, wie Philistos und Ephoros. Miglich, dass er ursprünglich die Ελληνικά bis auf seine Zeit

bis 25 erzählten Geschichte des euboeisch-olynthischen Krieges [3-49/8] gestaden haben; die attischen Declamationen über die Olynth geleistete Hälfe gaben den Anlass.

<sup>1)</sup> Arr. 1, 27, 1.

<sup>2)</sup> Nach der Vita bei Phot. a. a. O. war er 45 Jahr alt, als Alexander ha, d. h. die Verbaunten überhaupt, nach Chios zurückrief. Der Brief des Konigs ist wiedergefunden, SIG. 150<sup>2</sup>; Dittenberger setzt ihn mit Recht in das Jahr 333/2. Es ist ja nicht absolut unmöglich, dass die Altersangabe berechaet ist, aber doch viel wahrscheinlicher, dass sie auf Theopomp persönlich, etwa die Xianal έπιστολαί oder eine Epideixis, zurückging.

<sup>3)</sup> Isokr. 4, 9 αι μέν γὰρ πράξεις αι προγεγενημέναι κοιναι πασιν ἡμιν κατελείφθησαν, τὸ δ' έν καιρῶι ταύταις καταχρήσασθαι και τὰ προσήκοντα κερὶ ἐκάστης ἐνθυμηθήναι και τοῖς ὀνόμασιν εί διαθέσθαι τῶν εὐ φροκώντων ίδιόν έστιν.

<sup>4)</sup> Polyb. 12, 28, 8 ff.

<sup>5)</sup> Theon 2 p. 167 W.

hinabführen wollte'): das aufgehende Gestirn Philipps wies il andere Wege.

"Immer gefällt das neue Lied am meisten", das galt von d Geschichtschreiber nicht weniger als von seinem Vorgänger, d epischen Sänger: die auf einem langen Wanderleben gewonne Weltkenntniss, die brausende Leidenschaftlichkeit mussten ohnet Theopomp mehr zur Zeitgeschichte drängen, als zu der ruhig Stubenarbeit, welche die Leistungen der Vorgänger in neue For kleidet. So liess er alles liegen und begann die Geschichte d Mannes, der aller Blicke auf sich zog.\*) Das kann nicht vor 34 ja kaum vor dem Ende des phokischen Krieges 346 gewesen sei Immerhin war Theopomp damals nicht viel älter als 30 Jahre, u sah doch schon auf eine stattliche Anzahl von Bänden zurück Andererseits kann er auch nicht viel später sein Hauptwerk 🖢 gonnen haben: es geschah sicher noch zu Philipps Lebzeiten w das Procemion des 1. Buches behandelt Isokrates und Theodekt so, als lebten sie noch.4) Dass er, anders als der buchgelehr Timaeos, in höchstens 12 Jahren mit mindestens 25 Büchern serti wurde, ist in dem Bilde des reichbegabten, aber im Leben wi im Schreiben ruhelosen Mannes kein unwesentlicher Zug.

<sup>1)</sup> Polyb. 8, 13, 3 ὅς γε ἐπιβαλόμενος γράφειν τὰς Ἑλληνικὰς πεάξι ἀφ' ὧν Θουκυδίδης ἀπέλιπεν, καὶ συνεγγίσας τοῖς Λευπτρικοῖς καιρείς επιβολὰς ἀπέρριψε, μεταβαλὼν δὲ τὴν ὑπόληψιν τὰς Φιλίκκα πράξεις προύθετο γράφειν. Dem wird um so eher eine Aeusserung Theopomi in der Vorrede zur Geschichte Philipps zu Grunde liegen, als die herausgegeben Έλληνικό durchaus nicht so weit reichten, als Polybios angiebt, sondern wie bis zur Schlacht bei Knidos [Diod. 14, 84, 7]; nur Theopomp selbat konnte ægeben, wie weit er mit der vorläufigen Ausarbeitung schon gekommen wie

<sup>2)</sup> Polyh. S. 11, 1 έν ὀρχῆι τῆς Φιλιππ(εί)ου συντάξεως δι' αὐτὸ μ λιστα παρορμηθῆναι φήσας πρὸς τὴν ἐπιβολὴν τῆς πραγματείας διὰ τὸ μ δέποτε τὴν Εὐρώπην ἐνηνοχέναι τοιοῦτον ἄνδρα παράπαν οἰον τὸν ᾿Αμό του Φίλιππον.

<sup>3)</sup> Phot. bibl. 176 p. 120b 39 aus dem Procemium des ersten Buches de Geschichte Philipps: ὡς οἰκ αν εῖη αὐτῶι παράλογον ἀντιποιουμένων τι πρωτείων, οὐκ έλαττύνων μὲν ἢ δισμυρίων ἐπῶν τοὺς ἐπιδεικτικοὺς τι λόγων συγγραψαμένωι, πλείους δὲ ἢ τε μυριάδας ἐν οἰς τάς τε τῶν Ἑλίνων καὶ βαρβάρων πράξεις μέχρι νῖν ἀπαγγελλομένας ἔστι λαβεῖν. I den letzten Worten sind die Ελληνικά gemeint: 'die Thaten der Hellenen u Barbaren, die ich bis jetzt, wo ich die Geschichte Philipps beginne, zählt habe.' Die Stichenzahl scheint verdorben.

<sup>4)</sup> Phot. bibl. 176 p. 120b 30-121a 22.

Der Vertrag mit Persien oder der sogenannte Kalliasfrieden ist kein Problem der politischen,1) sondern der litterarischen Geschichte. Von der Kritik Theopomps ist nur das für die rücksichtslose Adwestenmanier des Rhetors charakteristische Argument erhalten, das auf Grund des ionischen Alphabets, in dem die Vertragsurkunde auf dem Stein geschrieben war, den attischen Staat einer grandiesen Falschung beschuldigte: über die Ansicht des Kallisthenes liegt etwas mehr vor. Er ging von der Vorstellung aus, als sei der Vertrag nicht nach dem kyprischen Feldzug von 449, sondern ragefahr 20 Jahre früher, nach dem Sieg Kimons am Eurymedon abgeschlossen. Es versteht sich im Grunde von selbst, dass Kallisthenes, der an den Vertrag nicht glaubte, ihn nicht zuerst falsch datirt hat; es lässt sich aber auch positiv beweisen, dass er eine schon vorhandene Vorstellung zum Hebel seiner Kritik machte. Lykurg stellt in der Rede gegen Leokrates den Frieden als die glanzendste Folge des Sieges am Eurymedon hin\*); da die Rede

<sup>1)</sup> Der Grosskönig trat die asiatischen Küstenstädte nicht ab, versprach ther der attischen Verwaltung keine Schwierigkeiten zu machen: das Verhältswischen dem Sultan oder dem Kaiser von China und den europäischen Occupationen ist eine schlagende Analogie. Die persische Reichsregierung hatte in starkes Interesse daran, dass Athen Kypern und Aegypten in Ruhe liess; de stische, dass sie bei Verwicklungen mit aufständischen Städten oder ehrgeizigen Satrapen die persische Reichsmacht, vor allem die phoenizische Flotte nicht zu fürchten brauchte; wenn es einem einzelnen Satrapen einmal gelang, en phoenizisches Geschwader mobil zu machen, so hob das den Vortheil sich weinem Krieg mit dem ganzen Reich sicher zu wissen nicht auf. Der Penerkönig verzichtete darauf, ein factisch verlorenes Gebiet zurückzuerobern. is attische Volk auf die formelle Abtretung eines Besitzes, den es factisch batte, und das um so lieber, als mit der rechtlichen Unklarheit auch die Nothvendigkeit diesen Besitz weiterhin zu schützen, der Rechtsgrund des Bundes fortbestand. Ich wüsste gar nicht, was hier nicht haarscharf zusammenschlösse. Das Thukydides den Frieden kennt, betont Noldeke mit Recht.

<sup>2) 12</sup> τοιγαρούν τοιαύταις χρώμενοι γνώμαις ένενήκοντα μεν έτη τῶν Εἰλήνων ήγεμόνες κατέστησαν, Φοινίκην δὲ καὶ Κιλικίαν ἐπόρθησαν, ἐπὰ Εἰρυμέδοντι δὲ καὶ πεζομαχούντες καὶ ναυμαχούντες ἐνίκησαν, ἐκατὸν δὲ τρήφεις τῶν βαρβάρων αἰχμαλωίτους ελαβον, ἄπασαν δὲ τὴν ᾿Ασίαν κακῶς καιούντες περιέπλευσαν, καὶ τὸ κεφάλαιον τῆς νίκης, οὐ τὸ ἐν Σαλαμῖνι τρόπαιον ἀγαπήσαντες εστησαν, ἀλλ' ὅρους τοῖς βαρβάροις πήξαντες τοὺς εἰς τὴν ἐλευθερίαν τὴς Ἑλλάδος καὶ τούτους κωλύσαντες ὑπερβαίνειν, συνθήκας ἐποιήσαντο μακρῶι μὸν πλοίωι μὴ πλεῖν ἐντὸς Κυανέων καὶ Φασήλόος, τοὺς δ' Ελληνας αὐτονόμους εἶναι μὴ μόνον τοὺς τὴν Εὐρώπην [da schwebt der isokrateische Vergleich mit dem Königsfrieden vor] ἀλλὰ καὶ τοὺς τὴν ᾿Ασίαν κατοικούντας. Es ist unmöglich das kyprische Salamis zu ver-

331/0 gehalten wurde,¹) ist, von allgemeinen Gründen abgesei die Möglichkeit, dass er Kallisthenes benutzte, so gut wie au schlossen. Dieselbe Datirung findet sich im Menexenos²): es v sich noch ergeben, was daraus für die Autorschaft Platos zu schlie ist. Zunächst muss der Nachweis versucht werden, wie der in zweiten Hälfte des 4. Jahrhunderts in Athen offenbar weit verbrei Irrthum entstanden ist.

Thukydides kennt zwei combinirte Land- und Seesiege Athener über die Perser, die Eurymedonschlacht 1 oder 2 Javor dem Aufstand der Thasier, 467 oder 466 und die bei Kyj 449 kurz nach Kimons Tod, ausserdem zwei an kyprische peditionen sich anschliessende Unterstützungen aegyptischer Astände, von denen die zweite mit dem zweiten Land- und Seet zusammenfällt, die von 459 und 449.3) Daraus ist bei Ephoi

stehen, aus sprachlichen Gründen und wegen des ganzen Zusammenhang Lykurg spricht hier nur von einer Expedition, wie er vorher nur von Schlacht bei Salamis gesprochen hatte.

- 1) Blass, Attische Beredtsamkeit III<sup>2</sup> 2, 111.
- 2) 2414—242 δίκαιον δή καὶ τούτων ήμᾶς ἐπιμνησθήναι, οῖ τοῖς τ προτέρων ἔργοις τέλος τῆς σωτηρίας ἐπέθεσαν, ἀνακαθηράμενοι καὶ ἐξε σαντες πὰν τὸ βάρβαρον ἐκ τῆς θαλάττης: ἡσαν δὲ οὐτοι οῖ τε ἐπ' Βὰ μέδοντι ναυμαχήσαντες καὶ οἱ εἰς Κίπρον στρατεύσαντες καὶ οἰ εἰς Δί πτον πλεύσαντες καὶ ἄλλος πολλαχόσε: αἶν χρὴ μεμνῆσθαι καὶ χάριν εἰν εἰδέναι ὅτι βασιλέα ἐποίησαν δείσαντα τῆι ἐαυτοῦ σωτηρίαι τὸν νοῦν κι σέχειν, ἀλλὰ μὴ τῆι τῶν Ἑλλήνων ἐπιβουλεύειν φθορᾶι. καὶ οὖτος μὰν πᾶς τῆι πόλει διηντλήθη ὁ πόλεμος ὑπὲρ ἐαυταῦν τε καὶ τῶν ἄλλων ὁι φώνων πρὸς τοὺς βαρβάρους: εἰρήνης δὲ γενομένης καὶ τῆς πόλεως τιμ μένης ἡλθεν ἐπ' αὐτὴν ὅ δὴ φιλεῖ ἐκ τῶν ἀνθρώπων τοῖς εὖ πράττε προσπίπτειν, πρῶτον μὲν ζῆλος, ἀπὸ ζήλου δὲ φθόνος: ὅ καὶ τήνδε ι πόλιν ἄχουσαν ἐν πολέμωι τοῖς Ἑλλησι κατέστησεν: μετὰ δὲ τοῦτο γε μένου πολέμου συνέβαλον μὲν ἐν Τανάγραι κτλ.
- 3) Thuk. 1, 100, 1 έγένετο δὲ μετὰ ταῦτα καὶ ἡ ἐπ' Εὐρυμέδοντι ταμῶι ἐν Παμφυλίαι πεζομαχία καὶ ναυμαχία Ἀθηναίων καὶ τῶν ξυμμάς πρὸε Μήδους καὶ ἐνίκων τῆι αὐτῆι ἡμέραι ἀμφότερα Ἀθηναῖοι Κίμω τοῦ Μιλτιάδου στρατηγοῦντος καὶ είλον τριήρεις Φοινίκων καὶ διέφθει τὰς πάσας ἐς διακοσίας. 104, 1. 2 Ἱνάρως δὲ . . . ἀπέστησεν Αἰγύπτου πλείω ἀπὸ βασιλέως ᾿Αρταξέρξου καὶ αὐτὸς ἄρχων γενόμενος ᾿Αθηνωί ἐπηγάγετο. οἱ δὲ, ἔτυχον γὰρ ἐς Κύπρον στρατευόμενοι ναυσὶ διακοσιαϊν τε καὶ ξυμμάχων, ἤλθον ἀπολιπόντες τὴν Κύπρον. 112, 2 καὶ ἡηνικοῦ μὲν πολέμου ἔσχον οἱ ᾿Αθηναῖοι, ἐς δὲ Κύπρον ἐστρατείοντο νε διακοσίαις αὐτῶν τε καὶ τῶν ξυμμάχων, Κίμωνος στρατηγοῦντος. καὶ ἐκοντα μὲν νῆςς ἐς Λίγυπτον ἀπ' αὐτῶν ἔπλευσαν . . ., αἱ δὲ ἄλλαι Κίς ἐπολιόρκουν. Κίμωνος δὲ ἀποθανόντος καὶ λιμοῦ γενομένου ἀπεχώρη

den Diodor in dieser Partie durchweg excerpirt,1) folgendes geworden.

Auf dem ersten Zuge gewinnt Kimon zunächst die karischen und lykischen Städte. Auf die Nachricht, dass die von den Persern in Phoenizien, Kypern, Kilikien zusammengebrachte Flotte in Kypern stationirt, fährt er dorthin und besiegt sie in einer Seeschlacht: 100 Schiffe werden in der Schlacht selbst genommen, der Rest in den Grund gebohrt oder später an der Küste erbeutet.<sup>2</sup>) Noch an demselben Tag<sup>2</sup>) segelt er nach dem Fluss Eurymedon, wo das persische Landheer sein Lager aufgeschlagen hat. Am späten Abend angelangt, richtet er in der Nacht unter den Persern, die durch eine Kriegslist getäuscht, in den Athenern die Feinde nicht erkannt und sie ins Lager gelassen haben, ein grosses Gemetzel an. Nach dem doppelten Sieg kehrt er nach Kypern zurück.

Die aegyptische Expedition ist von der Verbindung mit einer typrischen gelöst: wenigstens Diodor erwähnt eine solche nicht. Bei dem dritten Zuge finden die Athener unter Kimon die persische Flotte in Kypern, das Landheer in Kilikien. Kimon erebert zunächst die kyprischen Städte Kition und Marion und schlägt die persische Flotte bei Kypern'); 100 Schiffe werden genommen,

die übrigen bis nach Phoenizien verfolgt. Sie flüchten in den Schutz

ἀπὸ Κιτίου καὶ πλεύσαντες ὑπὲς Σαλαμῖνος τῆς ἐν Κύπςωι Φοίνιξι καὶ Κιλέψ ἐναυμάχησαν καὶ ἐπεζομάχησαν ἄμα καὶ νικήσαντες ἀμφότεςα ἀπεΜήσεαν ἐπ' οίκου καὶ αἱ ἐξ Αἰγύπτου νῆες, πάλιν ἐλθοῦσαι, μετ' αὐτῶν.

<sup>1)</sup> Diod. 11, 60, 3-62. 71. 74. 12, 3. 4. Die Abhängigkeit von Ephoroş vird erwiesen durch die Gleichung Diod. 11, 60, 5. 61, 3 — Plut. Cim. 12. Die kleine Abweichung in der Zahl Diod. 11, 60, 6. 62, 6 beweist nichts, ist auch leicht zu beseitigen, wenn man in dem Citat bei Plutarch  $\bar{\mu}$  für  $\bar{\nu}$  schreibt. Auf Ephoros geht auch zurück Frontin. 3, 2, 5 [vgl. Diod. 11, 60, 4]. 2, 9, 10 — Diod. 11, 61.

<sup>2)</sup> Es ist Flüchtigkeit Diodors, wenn er 11,62,2 die Gesammtzahl der erbeuteten Schiffe dem ursprünglichen Bestand der persischen Flotte gleichsetzt.

<sup>3) 11, 61, 4</sup> κατὰ τὴν αὐτὴν ἡμέραν.

<sup>4)</sup> Nach den Worten Diodors 12, 2, 2 'Αρτάβαζος μεν την ήγομονίαν Κων έν της Κύπρως διέτριβεν έχων τριήρεις τριακοσίας und im folgenden Paragraphen μετά δε ταῦτα έκ Κιλικίας και Φοινίκης προσφερομένων τριήρων τῆς νήσως könnte man versucht sein, an zwei persische Flotten zu denken, aber die letzten Worte sind verdorben, und es muss zum Mindesten (τῶν) τριήρων gelesen werden; im Original war ausführlicher beschrieben, wie Artabazos in Kypern aus Phoenizien und Kilikien eine Flotte zusammenbrachte: vgl. den Parallelbericht 11, 60, 5.

des Landheeres, Kimon landet und besiegt dieses, kehrt dann nackypern zurück, wo er Salamis belagert. Da zieht der Grosskön vor, Frieden zu schließen, und der berühmte Vertrag kommt: Stande. Die Bestimmung αὐτονόμους εἶναι τὰς κατὰ τὴν Δοιι Έλληνίδας πόλεις ἀπάσας, die in der echten Urkunde nicht g standen haben kann, zeigt unverkennbar, wie der berüchtigte Par graph des Königsfriedens als Gegenbild gewirkt hat; in einer sp teren Stelle Diodors schimmert der Vergleich zwischen den beidt Verträgen, den Ephoros aus Isokrates übernahm, noch durch Der Tod Kimons wird nebenbei erwähnt. Die Combination m der Unterstützung des aegyptischen Außstandes, für die historisch Beurtheilung des Kalliasfriedens von primärer Wichtigkeit, feh wiederum.

Die Erweiterungen des thukydideischen Berichtes drängen sic auch der oberstächlichsten Betrachtung auf; sie werden, von de Ungeheuerlichkeit abgesehen, dass der Seesieg bei Kypern und d Landschlacht am Eurymedon in einen Zeitraum von 24 Stunde zusammengedrängt werden, gänzlich discreditirt durch die mit The kydides unvereinbaren Verschiebungen in der Erzählung des letzte kimonischen Feldzuges. Mit diesen beiden Fehlern hängt ein dritt unlöslich zusammen, das congruente Schema, nach dem die beide kimonischen Feldzüge angeordnet sind. Alles ist doppelt: die St€ lung der Perser mit der Flotte in Kypern, mit dem Landheer a der gegenüberliegenden Küste, die Städte, die Kimon zunächst g winnt, die Reihenfolge von See- und Landsieg, die 100 genomment Schiffe, die Rückkehr nach Kypern. Das erste Mal wird der Sie in Pamphylien mit einem kyprischen, das zweite Mal der kyprisch mit einem in Kilikien combinirt, beide Mal gegen den kurzen, ab unzweideutigen Bericht des Thukydides. Es sieht ganz so aus, a hätte Ephoros einen Feldzugsbericht verdoppelt: freilich müss dann auch dieser Bericht eine Erfindung sein. So sonderbar d erscheinen wird, es ist wirklich so hergegangen.

<sup>1)</sup> Diod. 12, 26, 2 τούτων δὲ πραττομένων τὰ πλείστα τῶν κατὰ τ οἰκουμένην ἐθνών ἐν ἡσυχίαι ὑπῆρχε πάντων σχεδὸν εἰρήνην ἀγόντων. μὲν γὰς Πέρσαι διττὰς συνθήκας εἶχον πρὸς τοὺς Ελληνας, τὰς μὲν πι 'Αθηναίους καὶ τοὺς συμμάχους αὐτᾶν, ἐν αἰς ἦσαν αὶ κατὰ τὴν 'Ασίαν 'Ι ληνίδες πόλεις αὐτόνομοι, πρὸς δὲ τοὺς Λακεδαιμονίους ὕστερον ἐγράφης ἐν αἰς τοῦν αντίον ἦν γεγραμμένον ὑπηκύους εἶναι τοῖς Πέρσαις τὰς κα τὴν 'Ασίαν 'Ελληνίδας πόλεις. Die bis zur Unverständlichkeit ungeschich Fassung des Vergleichs beweist, dass er aus der Vorlage übernommen ist.

Lykurg schiebt Folgendes in einen Feldzug zusammen:

- 1. Die Verwüstung von Phoenizien und Kilikien: das gehört zu der Verfolgung der persischen Flotte nach Phoenizien im letzten Feldzug bei Ephoros.
- 2. Den Land- und Seesieg am Eurymedon, 100 Schiffe werden erbeutet.
- 3. Die Plünderungsfahrt an der asiatischen Küste, sie fehlt bei Ephoros, wenn man nicht die Eroberung von Karien und Lykien beim ersten Feldzug dabin ziehen will.
- 4. Den Vertrag, den Ephoros, richtig, dem letzten Feldzug anschliesst.

Der rhetorischen Geschichtsmacherei Lykurgs steht die des Menezenos sehr nahe durch den fast identischen Uebergang von den attischen Siegen der Freiheitskriege zu denen der Pentekonbetie: eine traditionelle Anordnung ist unverkennbar, die auch bei lsokrates Spuren hinterlassen hat.1) Nur tritt im Menexenos noch schärfer hervor, wie in der panegyrischen Tradition die attischen Eroberungskriege gegen Persien zu einem verschwommenen Ganzen zusammengelaufen waren. Hier werden die Seeschlacht am Eurymedon, der Feldzug gegen Kypern, die Fahrt nach Aegypten zusammen vor den Vertrag gerückt, ferner in eine solche Reihenfolge geschoben, dass man den kyprischen Feldzug vor den aegyptischen stellen muss und nun nicht weiss, welcher von den kimonischen Zugen, die Ephoros beide mit Kypern in Verbindung bringt, gemeint ist, auch nicht wie oft die Athener nach Aegypten gefahren sind, ob ofter, wie bei Thukydides, oder einmal, wie bei Ephoros. Am allerschlimmsten ist, dass alles der Schlacht bei Tanagra zeitlich vorangehen soll. Es ist an und für sich nichts dagegen zu sagen, das der Vertrag die Kämpse gegen Persien abschliesst, auch nicht, dass die rhetorische Darstellung diese und die gegen die Griechen in zwei grosse Massen sondert: zum directen Fehler wird das unklare Zusammenfassen der ausländischen Ereignisse dann, wenn

<sup>1) 4, 117. 118</sup> οὖε ἡμεῖς διαβήναι τολμήσαντας εἰς τὴν Εὐρώπην καὶ μεῖζον ἡ προσήκεν αὐτοῖς φρονήσαντας οὕτω διέθεμεν ώστε μὰ μόνον παύσασθαι στρατείας ἐφὰ ἡμᾶς ποιουμένους, ἀλλὰ καὶ τὴν αὐτοῖν χώραν ἀνέχεσθαι πορθουμένην, καὶ διακοσίαις καὶ χιλίαις ναυσὶ περιπλέοντας εἰς τοσκίτην ταπεινότητα κατεστήσαμεν ώστε μακρὸν πλοῖον ἐπὶ τάδε Φασήλιδος μὴ καθέλκειν ἀλλὶ ἡσυχίαν ἄγειν καὶ τοὺς καιροὺς περιμένειν, ἀλλὰ μὰ, τῆι παρούσηι δυνάμει πιστεύειν.

diese aus rhetorischen Gründen auseinandergehaltenen Massen aus chronologisch getrennt und in ein falsches Verhältniss gebrach werden. Nur weil Lykurg den hellenischen Krieg auslässt, trider Fehler bei ihm nicht so sichtbar hervor: dass er ihn vorfan zeigt die falsche Verbindung des Vertrags mit der Eurymedoschlacht.

Isokrates hat, wie oft, das herkommliche Schema geistvi durchbrochen.1) 380 war die Politik des attischen Reichs währer des peloponnesischen Kriegs lebendiger im Gedächtniss als die I monische Zeit: so springt er sosort von den Freiheitskriegen: der Apologie dieser Politik und dem Angriff gegen die Genome Lysanders über, um mit dem effectvollen Vergleich zwischen de zwei Verträgen zu schliessen. Ungeschickt ist diese kunstvolle Arch tektonik von dem Verfasser des lysianischen Epitaphios umgestaltet Er lässt auf die Freiheitskriege ein paar Episoden aus dem hell nischen Krieg der Pentekontaetie folgen, als Gegenstücke zu de korinthischen Krieg, den er feiert, und schiebt dann ein aus Recr niscenzen an Isokrates<sup>3</sup>) zusammengesticktes, unklares Bild des a tischen Reichs ein, in dem auch der persische Vertrag auftaucht' der peloponnesische Krieg folgt. Nur die unübertreffliche Disponi kunst des Isokrates vermochte die hergebrachte Manier, die chr nologisch ordnete,\*) bei Seite zu schieben und durch ein belebend Abwägen und Vergleichen, ein wichtiges Mittel der affnoig, ersetzen.

So fallen er und sein stümpernder Nachahmer aus der Reil

<sup>1) 4, 100-121.</sup> 

<sup>2) [</sup>Lys.] 2, 48-57.

<sup>3) 55 —</sup> Isokr. 4, 106; 56 — Isokr. 4, 105. 104. 118; 57 — Isokr. 4, 11 Die Abhängigkeit von Isokrates wird hier besonders deutlich, da der Vergleis den dieser zwischen der Zeit des Reichs und der spartanischen Herrscht anstellt, zu inhaltslosen Phrasen zerfetzt ist: Isokrates giebt wenigstens ver Zeit nach 404 scharfe Bilder, die sich historisch interpretiren lassen; d Nachahmer hat keine lebendige Anschauung, und sein Geschreibsel verste nur der, welcher das Original nachliest.

<sup>4) 56</sup> τὴν αὐτῶν δύναμιν τοσαύτην ἐπιδείξαντες ὧσθ' ὁ μέγας βαε λεὺς οὐκέτι τῶν ἀλλοτρίων ἐπεθύμει, ἀλλ' ἐδίδου τῶν ἐαυτοῦ καὶ περὶ τὰ λοιπῶν ἐφοβεῖτο.

<sup>5)</sup> Thukydides deutet die tralaticischen κεφάλαια an 2, 36, 4 δ.ν έγ τὰ μὲν κατὰ πολέμους έργα οἶς εκαστα ἐκτήθη, ἢ εἴ τι αὐτοὶ ἢ οἱ πατέρ ἡμῶν βάρβαρον ἢ Ελληνα πολέμιον ἐπιόντα προθύμως ἡμυνόμεθα, μακοι γορεῖν ἐν εἰδόσεν οὐ βουλόμενος ἐάσω.

heraus: die Rede gegen Leokrates und der Menexenos sind getreuere Repliken der Manier, mit welcher das 4., ja schon das ausgehende 5. Jahrhundert die gloires Athens immer wieder vorzuführen plegte. Zu ihnen gesellt sich noch ein drittes, nicht minder wichtiges Zeugniss, das vielbesprochene 1) Epigramm, das nach Ephoros auf dem Weihgeschenk stand, welches die Athener nach dem Sieg am Eurymedon nach Delphi stifteten. Es lautete nach der Fassung bei Ephoros, die der von Aristides [de quattuorviris p. 209 D. 28, 64 K.] und der Anthologie [7, 296] überlieferten 3) fast durchweg vorzuziehen ist:

ἐξ οὖ τ' Εὐρώπην ᾿Ασίας δίχα πόντος ἔνειμε )

καὶ πόλεας Эνητῶν Θοῦρος Ἦρης ἐπέχει, )

οὐδέν πω τοιοῦτον ) ἐπιχθονίων γένετ ἀνδρῶν

ἔργον ἐν ἢπείρωι καὶ κατὰ πόντον ἄμα. )

οἴδε γὰς ἐν Κύπρωι ) Μήδους πολλοὺς ὀλέσαντες

Φοινίκων ἑκατὸν ναῦς ἕλον ἐν πελάγει

ἀνδρῶν πληθούσας, μέγα δ' ἔστενεν ᾿Ασὶς ὑπ' αὐτῶι )

πληγεῖσ ἀμφοτέραις χεροὶ Κράτει πολέμου.

Ερὸσος belegte seine Darstellung gerne mit Epigrammen. ) Dass

σ sich öfter von Fälschungen täuschen liess, ist an und für sich

kin Beweis, dass er die Steine nicht selbst sah; hat doch auch

<sup>1)</sup> Die Litteratur bei Preger, inscr. gr. metr. n. 269.

<sup>2)</sup> Der Scholiast zu Aristides [3, 209 D.] hat dieselben Lesungen wie der Text des Aristides, fällt also weg.

<sup>3)</sup> y' Diod. Anth. Excess Arist.

<sup>4)</sup> πόλιας θνητών — ἐφέπει Arist. πόλεμον λαῶν — ἐφέπει Anth. Seitdem die Staaten der Menschen Krieg führen' ist besser als 'seitdem Ares der Kriegsgott ist'. πόλεας behalte ich mit den Diodorhandschriften bei: es ist die alexandrinische Lesung Δ 308 und liegt in dem Epigramm Hoffmann 322 — Kaibel 759 dem unmetrischen πόληας zu Grunde.

<sup>5)</sup> οὐδαμά πω κάλλιον Anth. οὐδενί πω κάλλιον Arist. Aristides Lesung ist wegen des Singulars unbrauchbar, die der Anthologie wegen οὐδαμά, ausserdem ist τοιοῦτον stärker und stolzer als κάλλιον.

<sup>6)</sup> ὁμοῦ Arist.

<sup>7)</sup> sir yasqı Arist. mit augenscheinlicher Interpolation.

<sup>8)</sup> αὐτῶν Arist., in der Anthologie fehlt der Versschluss. Bei ὑπ' αὐτῶν Κράτει πολέμου wird ἀμφοτέραιε χερσί verständlich, bei ὑπ' αὐτῶν geschmacklos. Kaibel [Jahrbb. 105, 799] hat in Aesch. Pers. 548 νῦν δὴ πρόπασα μὲν στένει γαῖ 'Ασίε ἐκωενουμένα das Original aufgezeigt.

Diod. 13, 41, 3 wo für ἐν τῶι περὶ Κορώνειαν ναῶι natürlich Τοράνην zu schreiben ist. Strab. 10, 463. 464.

Herodot gefälschte Inschriften in Theben abgeschrieben.¹) Ab das Epigramm, das nach Ephoros auf dem nach den Freiheitskrieg von dem Hellenenbund in Delphi gestifteten Dreifuss stand,²) kan nie einer anderen als einer papierenen Existenz sich gerühmt habe und die Fassung, in welcher er die Aufschrift des Spartanergraft bei den Thermopylen überliefert,³) liefert den bestimmten Bewe dass er auch die echten Epigramme aus litterarischer Ueberlieferus welcher Art sie auch sein mochte, entnahm.

Es zweifelt niemand, dass das Epigramm auf die Eurymedo schlacht in der Form, in welcher Ephoros es in sein Geschich werk aufgenommen hat, auf einem attischen Weihgeschenk d 5. Jahrhunderts nicht hat stehen können.4) Am anstössigsten die Unbestimmtheit, mit der der Sieg selbst bezeichnet wird. Ephor behauptet, es bezoge sich auf die Eurymedonschlacht, die er freili mit einem kyprischen Seesieg verbindet: nach dem Wortlaut ge es auf einen Landsieg in Kypern, einen Seesieg im Meer, den m. sich an manchen Stellen denken kann. Die unklare Art, mit welch die panegyrische Tradition von den Persersiegen der Pentekontae spricht, ist hier durch den Zwang der epigrammatischen Form no gesteigert; ja es sieht so aus, als wären die 100 gefangenen Schif die auch Lykurg kennt, die Ephoros beide Mal anbringt, von eine schlechten Poeten aus den 200 gefangenen und zerstörten Schiff bei Thukydides zurechtgemacht, um sich auf das Gefangene b schränkend und das Vernichtete weglassend, einen rhetorisch Gegensatz zwischen Φοινίκων έκατὸν ναῦς έλον und Μήδι πολλούς ολέσαντες zu gewinnen, und auf diese Weise in die rh torische Tradition gelangt.

Die Verbindung zwischen den beiden Theilen des Gedichts i schlecht. Man erwartet eine Fortsührung des τοιοῦτον, eine Fomulirung des Gedankens, wie sie in umgekehrter Reihenfolge der Damononinschrift gewählt ist [Hoffmann 374]:

<sup>1) 5, 59</sup> ff.

<sup>2)</sup> Diod. 11, 33, 2.

<sup>3)</sup> Piod. 11, 33, 2 & ξεῖνε ἀγγεῖλον Λακεδαιμονίοις ὅτι τῆιδε κι μεθα τοῖς κείνων πειθόμενοι νομίμοις. Ebenso citiren bekanntlich L kurg. 109, Strab. 9, 429, Cic. Tusc. 1, 101; auf dem Stein stand ἀγγελλι [Her. 7, 228] und ἡήμασι πειθόμενοι [Her. AP 7, 249].

<sup>4)</sup> Die Grabschrift AP 7, 258 hat Keil in dies. Ztschr. XX 341 ff. : litterarisches Fabricat erwiesen; AP 7, 443 hat gar keine bestimmte Beziehu

Δαμώνων ἀνέθηκε 'Αθαναίαι πολιάχωι νιχάλας ταυτᾶ λᾶτ' οὐδής πήποχα τῶν νῦν.

Statt dessen wird der zweite Theil mit einem olds begonnen, das aus der Formelsprache der Grabschriften herstammt und in die

Außschrift eines Weihgeschenks sich nicht fügen will.

Schon vor langen Jahren ist die Vermuthung aufgestellt, dass das in der Anthologie [Plan. 26] unter Simonides [89 B.] Namen erhaltene Epigramm auf den Sieg der Athener über Chalkis zu-

Δίρφυος ἐδμήθημεν ὑπὸ πτυχί, σῆμα δ' ἐφ' ἡμῖν ἐγγύθεν Εὐρίπου δημοσίαι κέχυται and dem rhetorischen Flicken:

ούχ ἀδίχως· ἐρατὴν γὰρ ἀπωλέσαμεν νεότητα τρηχεῖαν πολέμου δεξάμενοι νεφέλην.<sup>3</sup>)

sommengesetzt ist aus der echten Grabschrift

Die Vermuthung ist glänzend bestätigt durch den Stein von Salamis.<sup>3</sup>) der die sicher zu deutenden und zu begrenzenden Reste der Grabschrift der 480 gefallenen Korinther trägt, welche längst aus Plubrach und Favorin <sup>4</sup>) bekannt war:

ώ ξένε, εθλυδρόν ποτ' έναίομες ἄστυ Qoρίνθο, νυν δ' άμε Αιαντος νασος έχει Σαλαμίς.

Der Stein lehrt, dass erst in der litterarischen Ueberlieserung das Sülkundigen stets anstössige zweite Verspaar zugewachsen ist:

ενθάδε Φοινίσσας νήας και Πέρσας ελόντες και Μήδους ίεραν Ελλάδα φυσάμεθα.

Die Zusammenstellung der phoenizischen Schiffe, der medopersischen Truppen kehrt hier ganz ähnlich wieder, wie in dem Epigramm auf die Eurymedonschlacht und den Schlachtberichten des Ephoros.<sup>5</sup>) Nach dieser Analogie ist auch die Inschrift<sup>5</sup>) auf dem Kenotaph in Korinth in der Fassung Plutarchs und der Anthologie von dem Verdacht der Fälschung befreit:

ακμάς έστηκυταν έπὶ ξυροῦ Ελλάδα πάσαν τατς αύτῶν ψυχατς κείμεθα φυσάμενοι,

<sup>1)</sup> Kaibel Jahrbb. 105, 801.

<sup>2)</sup> Vgl. Pind. nem. 9, 37 παῦροι δὲ βουλεύσαι φόνου παρποδίου νεφίλαν τρέψαι ποτὶ δυσμενέων ἀνδρῶν στίχας χερσὶ καὶ ψυχᾶι δυνατοί.

<sup>3)</sup> MAI 22, 52 ff. Wilamowitz Nachr. d. Gött. Ges. d. Wiss. 1897, 306 ff.

<sup>4)</sup> Plut. de mal. Herod. 39 p. 870°. [Dio] 37, 18.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Diod. 11, 60, 5. 12, 3, 3 vgl. 11, 75, 2.

<sup>6)</sup> Plut. s. s. O. AP 7, 250. Arist. 28, 66.

die Fortsetzung, die Aristeides kennt, als ein neues Beispiel r torischer Fortwucherung erkannt:

δουλοσύνης. Πέρσαις δὲ περὶ φρεσὶ πήματα πάντα ήψαμεν, ἀργαλέης μνήματα ναυμαχίης.

όστέα δ' ήμιν έχει Σαλαμίς· πατείς δε Κόρινθος άντ' εὐεργεσίης μνημ' επέθηκε τόδε.

Korinthische Apologetik hat in diesen, attische Epideixis in jen ersten Beispiel die alte, grosse Einfachheit verschnörkelt. In z Theile mit sichtbarer Fuge zerfiel bei genauer Betrachtung aldas Epigramm auf die Eurymedonschlacht. Der zweite ist rettbar, aber der erste kann auf dem Weihgeschenk in Delidessen Existenz durch ein von Ephoros unabhängiges Zeugniss sichert ist,1) gestanden haben:

έξ οὖ τ' Εὐρώπην 'Ασίας δίχα πόντος ἔνειμε καὶ πόλεας θνητῶν θοῦρος 'Αρης ἐπέχει, οὐδέν πω τοιοῖτον ἐπιχθονίων γένετ' ἀνδρῶν ἔργον ἐν ἡπείρωι καὶ κατὰ πόντον ἅμα.

Das echte Epigramm war bekannt und berühmt: dass Isokri darauf anspielt,<sup>2</sup>) dass es in zwei noch erhaltenen Inschrif nachgealımt wird,<sup>3</sup>) ist nun nicht mehr wunderbar. Der Geda

Έξ ου τ' Ευρώπην Ασίας δίχα πόντος ένειμεν, ούδεις πω Αυκίων στήλην τοιάνδε ἀνέθηκεν δώδεκα θεοϊς ἀγορᾶς έν καθαρᾶι τεμένει νικῶν καὶ πολέμου μυζμα τόδε ἀθάνατον κτλ.

Hoffmann 352 - Kaibel 844, aus dem Jahr 376/5

'Εξ οὖ Κέπροπα λαὸς 'Αθηναίων ὀνομάζει
καὶ χώραν Παλλὰς τήνδ' ἔκτισε δήμωι 'Αθηνῶν,
οὖδεὶς Σωσιβίου καὶ Πύρρα μείζονα θνητῶν
φυλην Κεκροπιδῶν ἔργωι ἔδρασε ἀγαθά.

Es folgt eine prosaische Inschrift.

<sup>1)</sup> Paus. 10, 15, 4 τον δε φοίνικα ανέθεσαν Αθηναίοι τον χαίκοῦν αὐτὸν καὶ Αθηνας αγαλμα επίχουσον επὶ τῶι φοίνικι ἀπὸ εργων ὧν Εὐρυμέδοντι εν ἡμέραι τῆι αὐτῆι τὸ μὲν πεζῆι, τὸ δὲ ναυσὶν εν τῶι ταμῶι κατώρθωσαν, der Relativsatz umschreibt den prosaischen Theil Inschrift. Es folgt eine Geschichte, die Kleidemos von dem Weihgescherzählt hatte.

<sup>2) 4, 179</sup> της γας γης απάσης της ύπο τωι κόσμωι κειμένης δίχα τμημένης και της μέν Άσιας, της δ' Εὐρώπης καλουμένης, την ημίσειας των συνθηκών είληφεν ώσπες πρὸς τὸν Δία την χώραν νεμόμενος άλλ πρὸς ἀνθρώπους τὰς συνθήκας ποιούμενος. Als Gegenstück zu dem I gramm gefasst, bekommt die Stelle eine ungleich größere Schärfe.

<sup>3)</sup> Hoffmann 330 - Kaibel 768

ist: noch nie ist im Krieg, den die Hellenen von jeher mit den Persern und ihren Vorgängern geführt haben, ein solcher Sieg, zur See zugleich und zu Lande, erfochten. Die Vorstellung von der Zweitheilung der Erde, welche die physikalische Geographie der louier im bewussten Gegensatz zu der conventionellen Scheidung mich Völkern und Städten geschaffen hatte, ist benutzt, um den Kampf des attischen Reichs gegen den Grosskönig zu einem von jeher geführten, durch die Natur gegebenen zu stempeln: das ist ein für die kimonische Zeit charakteristischer Zug, den kein Fälscher erfinden konnte. Nur auf den Einwand bin ich gefasst, dass das Epigramm eine zweite prosaische Inschrist voraussetzt mit dem Namen der Weihenden, der Dedicationsformel, der Bezeichsung der Schlacht. Wenn das Stilgesetz, dass diese Dinge in ein Epigramm einbezogen werden müssen, unverbrüchlich ist, so muss jene Hypothese, welche die ersten beiden Distichen retten will, fallen. Ich will mich nicht allein darauf berufen, dass die attische Nachahmung vom Jahr 375 thatsächlich nur durch die hinzugefügte prossische Inschrift verständlich wird, auch die Analogie einer auf dem Stein erhaltenen Inschrift') nicht allzuscharf betonen, da diese nicht älter als die Mitte des 4. Jahrhunderts sein soll. Beispiele aus dem 5. Jahrhundert sehlen nicht ganz; es ist ausserdem nicht zu vergessen, dass laschriften grosser, staatlicher Weihgeschenke in sehr geringer Anahl erhalten sind, sodass ,Gesetze' nicht ohne Reserve statuirt werden dürsen, um so weniger als die Kunstwerke selbst den Anlass geben konnten die Inschristen zu vertheilen. An der Echtheit der mit der Eurymedonschlacht etwa gleichzeitigen olympischen Inschrift [Paus. 5, 27, 2 - Preger 55]

Φόρμις ανέθηχεν

'Aρκάς Μαινάλιος, νῦν δὲ Συρακόσιος
ist auch nicht der geringste Zweifel möglich, und die ebenfalls
sicher authentische Hieroduleninschrift von Korinth verlangt eine
prossische Ueberschrift<sup>2</sup>); ebenso die von Ephoros [Diod. 13, 41, 3]

<sup>1)</sup> Hoffmann 100 — Kaibel 28, ich bezeiche nur die nicht sicheren Ergänzungen

οὐδἐν ἐλευθερίας κρεῖτ[τον πέλει ἀνθρώποισιν [ης] οἴδε ἱέμενοι θνη[ισκον ὑπὲρ πατρίδος ναυμαχίας ἐν ἀγῶνι· τάφ[ος δ' ὂν δημος ἔδωκεν φράζει [καὶ] πατρίδ' αἶς [ηγλαίσαν χάρισιν.
2) Wilamowitz Comm. gramm. IV 1 ff.

angeführte aus Torone. So lässt sich ohne zu grosses Bedenk das Gleiche auch von der Aufschrift auf dem attischen Weihgesche in Delphi voraussetzen, wenn man nicht vorzieht, was ich nic thue, ein zweites Epigramm anzunehmen.

Die unechte Fortsetzung der Inschrift reiht sich mit ihrer g schichtlichen Unkenntniss in die panegyrisch-rhetorische Traditi ein, welche die attischen Persersiege der Pentekontaetie nicht at einanderzuhalten vermochte. Es dürste dies überhaupt ein Finge zeig dafür sein, in welchen Kreisen die Sammler und Verfälsch der historischen Epigramme zu suchen sind. Nicht nur Heroc und Thukydides haben sich auf Inschriften berufen, die Localhisto wird noch in viel höherem Grade mit diesem Material, gutem u schlechtem, gewirthschaftet haben. Die Trübungen der korinthisch Epigramme aus der Perserzeit weisen auf korinthische Chronike die ähnlich wie die megarische gegen die Glorification Athens poi misirten; manches von seinen Epigrammen wird Ephoros aus Hel nikos und derartigen Sammlern localer Ueberlieferung entnomm haben. Neben die Geschichte grossen Stils und die localantiqu rische Forschung stellt sich die Pseudohistorie der attischen Bi taphien und Panegyriken mitsammt den polemischen Pamphlete die sie hervorrief. Sie brauchte die Citate, ,wie der Dichter sing ,wie der Stein kundet' so gut wie unsere heutigen Festredner, ui man soll sich dadurch nicht täuschen lassen, dass die uns erbt tenen Proben dieser Beredtsamkeit das Stilgesetz streng befolge welches das Einstreuen solcher Dichterworte als schülerhaft verpöi Ephoros band sich keineswegs daran und citirt nicht nur um beweisen, sondern eben so sehr um zu schmacken1); Timae putzte gerade seine Reden mit poetischen Brocken überreichli aus. Polybios2) nennt sie darum Schüleraussätze und verräth dam dass die Rhetorenschule zur Verwendung auch solcher τεχμήρ anleitete, gewiss nicht erst im 2. Jahrhundert, wenn man beden welche Rolle die Poesie in der allgemeinen Bildung des 5. u. 4. Jah hunderts spielte. In der Schule, in dem Formelschatz, den c Epitaphien anhäuften, ist das historische Epigramm fortgepflar

<sup>1)</sup> Vgl. das Citat aus Simonides Diod. 11, 11, 6; aus Choerilos Strab. 7, 31
2) 12, 26, 9 θαυμάζω δή τίσι ποτ' αν άλλοις έχρήσατο λόγοις ή πι
φοραίς [— Citate] μειράκιον άρτι γενόμενον περὶ διατριβάς καὶ τὰς έκ τι
ὑπομνημάτων πολυπραγμοσύνας καὶ βουλόμενον παραγγελματικῶς έκ τι
παρεπομένων τοῖς προσώποις ποιεῖσθαι τὴν ἐπιχείρησι».

und rhetorisch umgebildet, nicht in eigenen, um des poetischen lateresses willen zum Buch zusammengestellten Sammlungen. Dann wurde ein fingirter Autorname sich eingestellt haben; aber weder Ephoros noch die ältere Ueberlieserung der Historiker und Rhetoren kennt die Manier solche historischen Epigramme Simonides oder soch nur irgend einem bestimmten Dichter zuzutheilen, wo sie sich doch nicht entblödet, wenn sie andere Poesie citirt, den Dichter zu nenen

Kehren wir zur Eurymedonschlacht zurück, so wird nach dieser Untersuchung die Art nicht mehr auffallen, mit der Ephoros den Bericht von den zwei kimonischen Feldzügen zu einem äusserlich doppelten, innerlich identischen Bilde formt. Der kyprische Feldzug and der Sieg am Eurymedon waren der rhetorischen Tradition in dins zusammengelausen: der Geschichtschreiber wusste so viel aus Thokydides, dass beide zu trennen waren, beschränkte sich aber in seiner das Halbe liebenden Art darauf, das falsche rhetorische Gesammtbild zweimal zu verwerthen, mit unbedeutenden Modificationen; ja er verstieg sich bei der Eurymedonschlacht sogar zu der Unwahrscheinlichkeit, Kimon in wenig Stunden direct nach der Seeschlacht von Kypern nach Pamphylien fahren zu lassen, damit der allgemein berühmte Doppelsieg ein einheitlicher bliebe und doch die Combination zwischen dem pamphylischen und kyprischen Sieg, die ursprünglich etwas ganz anderes bedeutete, nicht aufgegeben warde. Er fand auch nichts dabei, seine Darstellung mit dem der rhetorischen Tradition angehörigen Epigramm zu krönen, obgleich es zu seiner halben Correctur der rhetorischen Manier die Dinge zusammenzuziehen nicht mehr passte; ein kleiner stilistischer Kunstgriff vertuschte den Widerspruch.1)

Ephoros hat sich vor dem Fehler allerdings gehütet, den Verirag mit Persien an die falsche Stelle zu rücken: dass dieser Fehler wirklich und mehr als einmal gemacht wurde, beweisen, von Kalli-

<sup>1)</sup> Bei Ephoros geht der Seesieg der Landschlacht voraus; aber in der abschliessenden Würdigung heisst es, mit genauem Anklang an das Epigramm [11, 61, 7]: νενικηκότες δίο καλλίστας νίκας, τὴν μὲν κατὰ γῆν, τῆν δὲ κατὰ δάλατταν. οὐδέπω γὰρ μνημονεύονται τοιαῦται καὶ τηλικαῦται πράξεις γινίοθαι κατὰ τὴν αὐτὴν ἡμέραν καὶ ναυτικαι καὶ πεζωι στρατείματι. Polysen 1, 34, 1 erzählt im Uebrigen nach Ephoros, stellt aber die Schlachten gemäss dem Epigramm um: er oder sein Gewährsmann haben also das Epigramm bei Ephoros gefunden.

sthenes Polemik abgesehen, der Menexenos und Lykurg. Er i entstanden aus der rhetorischen Unsitte, die persischen Feldzu; der Pentekontaetie zu einem Bilde zusammenzuziehen. In diese Bilde prangte der durch das delphische Weihgeschenk mit seine berühmten Epigramm geseierte Sieg am Eurymedon mit den leuc tendsten Farben und zog daher den Vertrag um so eher an sic als dieser für das ruhmreiche Gegenstück des Königsfriedens ga für einen Erfolg, nicht für eine Concession Athens. Ephoros ric tigere Darstellung beseitigte den Fehler nicht, sondern trug dur die Identität der Berichte von den beiden Siegen nur noch me dazu bei, dass die Confusion sich einbürgerte. Soll man nun ab glauben, dass auch Platon den Irrthum getheilt hätte, dass dersel Geist, der in den Gesetzen so tiefsinnige Gedanken über den Gai der griechischen Geschichte ausspricht, einen Schnitzer begang hätte, den ein Ephoros vermeiden konnte, dass der Todseind d verslachenden Rhetorik dem Laster der Rhetoren verfallen was tralaticische Phrasen urtheilslos nachzuplappern? Sollte er eine: dumme Erfindung sich erlaubt haben, wie die, dass Perikles Ma tresse dem Sokrates im Jahr 386 eine Rede hält? Sollte er, d in der romantischen Erneuerung des Heldenepos die Poesie d Zukunst sah und von der grassirenden Verehrung des Choerilos nich wissen wollte, das panegyrische Gerede von den Perserkriegen fi einen dankbaren poetischen Stoff erklärt haben?1) Aber Aristotel citirt den Menexenos.2) Gewiss citirt er ihn, unzweideutig: a

<sup>1) 239°</sup> ων δε ούτε ποιητής πω δύξαν άξιαν έπ' άξιοις λαβών εχ έτι τε έστιν έν μνηστείαι, τούτων περι μοι δοκεί χρηναι επιμνησθήναι έπε νοῦντά τε καλ προμνώμενον άλλοις ές ἀιδάς τε καλ τὴν άλλην ποίησιν αἰν θεῖναι πρεπόντως τῶν πραξόντων. Procl. ad Tim. p. 28° Ἡρακλείδης γοὶ ὁ Ποντικός φησιν ὅτι τῶν Χοιρίλου τότε εὐδοκιμούντων Πλάτων τὰ ᾿Αντ μάχου προὐτίμησε καλ αὐτὸν ἐπεισε τὸν Ἡρακλείδην εἰς Κολοφῶνα ἐλθόνι τὰ ποιήματα συλλέξαι τοῦ ἀνδρός. μάτην οὖν φληναφοῦσι Καλλίμαχος κ Δοῦρις ὡς Πλάτωνος οὐκ ὅντος ἱκανοῦ κρίνειν ποιητάς. Vgl. Plut. Lys. 1 Cic. Brut. 191.

<sup>2)</sup> Rhot. Γ 14 p. 1415<sup>b</sup> 30 ο γας λέγει Σωπράτης έν ται έπιταφία άληθές ότι οὐ χαλεπὸν 'Αθηναίους έν 'Αθηναίοις έπαινεῖν ἀλλ' έν Λακ δαιμονίοις — Monex. 235<sup>d</sup>; derselbe Ausspruch wird rhot. Α 9 p. 1367<sup>b</sup> mit ἄσπες ὁ Σωπράτης έλεγεν eingeführt, vielleicht als Apophthegma, do kommt, da an dem Zeugniss in Πεςλ λέξεως kein Zweifel möglich ist, dara nichts an. Gegen eine ultraradikale Kritik, die behauptete, dass platoniscl Dialoge nach Stellen des Aristoteles gefälscht wären, hat der Satz, dass e

wenn das etwas anderes bewiese als dass, was ohnehin wahrscheinlich ist, der Menexenos in der Zeit Alexanders geschrieben ist.

Es hat damals genug Isokrateer gegeben, die Platon verehrten —
man denke an Isokrates von Apollonia und Philiskos — und Platoniker, die mit der Rhetorik coquettirten: wo es lebendige Gegensätze giebt, fehlen nie die Leute, die sie vertuschen. In jener Zeit
des Uebergangs, in der die Principien der Bildung und des Stils
in buntestem Durcheinander sich mischen, erschien die thörichte
Idee nicht thöricht, die mimetische Kunst Platons und den ernsthaft
gemeinten Pomp der Panegyriker zu einem kentaurischen Ganzen
zu vereinigen. Nicht mit dem Gorgias oder Phaidros, mit dem

aristotelisches Citat die Echtheit verbürgt, gute Dienste gethan: jetzt wo viel mehr Gesahr von einer Berge versetzenden Gläubigkeit droht, dürste es hohe Zeit sein, das seit Jahrzehnten für ein noli me tangere geltendene Axiom zu revidiren, damit es nicht zu einer Formel sich versteinert. Es ist einsach eine petitio principii, dass Aristoteles eine unter Platons Namen gehende Schrift, auch wenn sie unecht war, nicht hätte citiren können, ohne sie ausdrücklich als unecht zu kennzeichnen. Sieht man sich die von Bonitz Ind. Aristot. p. 598 f. zusammengestellten Citate des platonischen Sokrates näher an, so ergiebt sich, dass Aristoteles diese Form anwendet, wenn er eine Lehre oder Anschauung als einer bestimmten Schrift eigenthümlich charakterisiren will: so wird die Ideenlehre des Phaedon besonders hervorgehoben, weil sie ein besonderes Entwicklungsstadium darstellt [vgl. de gen. et corr. B 9 p. 335b 10 mit met. A 9 p. 991b 3] und in der Politik steht der Sokrates des Staats den "später geschriebenen" Gesetzen gegenüber. B6 lässt das deutlich erkennen, πέντες οί του Σωνράτους λόγοι heisst ,der Staat', auf den ebenvorher die Gesetze zurückgeführt sind, mit Nichten "der Staat und die Gesetze"; zu & 7 P. 1342 33 ff. bemerke ich, dass die Erörterungen der Gesetze über den dionysischen Chor der Alten [2, 6854 ff.] den aristotelischen Gedankengängen erbeblich näher stehen, als die kritisirten Erörterungen im Staat. Σωκράτης ist also mit Nichten eine Formel für Platon, sondern soll, wo nicht wie pol. A 13 p. 1360 22 eth. H 3 p. 1145b 23 der historische Sokrates gemeint ist, einen Dialog bezeichnen wie 'Aquoroquarys er rois equarmois loyous [pol. B 4 1. 1262 11] das Symposion, o Kallinlije ev rai l'ogylai [top. I 12 p. 173 8] den Gorgias. Es ist gewiss charakteristisch, dass Aristoteles die Dialoge des Aeschines und Antisthenes nie so citirt, aber daraus folgt noch lange nicht, dass er immer und unter allen Umständen nur ein echt platonisches Buch so citirte. Er citirt auch [met. 29 p. 1025 6] den kleinen Hippias mit ô év Tois Exactas lóyos, und doch glaube ich nicht, dass Platon selbst seine eigene Apologie [p. 17e] so ungeschickt copirt hat, wie der den platonischen Humor sich anqualende Verfasser dieses kummerlichen Machwerks es thut [368b]: Sokrates Platz ist auf dem attischen Markt an den Wechslerbuden, der vornehme Sophist gehört da nicht hin.

pseudolysianischen Epitaphios gehört der Menexenos zusamme beide lehren viel für die Stellung, die um 330 das gebild Publicum zu Lysias und Platon einnahm, für diese selbst u bedingt nichts.

Die Anschauung von dem Frieden, gegen welche Kallisthen polemisirte, ist in ihren Ursprüngen aufgedeckt. Es bleibt no übrig die seltsame Beschreibung der Schlacht am Eurymedon, weld Plutarch [Kim. 12, 13] aus Kallisthenes und Phanodem entleh haben will, mit Ephoros zu vergleichen und zu analysiren. Gebliebt ist die Reihenfolge, dass zuerst der Sieg zur See, dann zu Lan erfolgt, insofern als die im Eurymedon stationirte Flotte der Pers zunächst geschlagen, dann sofort das Landheer vernichtet wir andererseits ist hiermit die Einheit der Schlacht, die Ephoros dur die unwahrscheinliche Fahrt nach Kypern zerstört hatte, wiede hergestellt. Aber diese Combination mit dem kyprischen Sieg, d den Berichten des Ephoros so verhängnissvoll geworden war, i nicht ganz aufgegeben, sondern mit der allgemeinen Wahrschei lichkeit in Einklang gebracht durch die Erfindung, dass ein phot zisches Geschwader von 80 Schiffen von Kypern her im Ansu gewesen sei und Kimon dies sofort nach dem Landsieg am Eur medon geschlagen hätte. Nur weil Ephoros noch vorliegt, ist möglich die Technik dieser Erzählung zu durchschauen: Plutar führt sie ausdrücklich auf Kallisthenes zurück. Aus dem von Plu arch erhaltenen Rest von Polemik, die Phanodem gegen Ephor über die Anzahl der persischen Schiffe führte, lässt sich mit B stimmtheit nur so viel schliessen, dass dieser den Glanz des Sieg durch eine ungeheuerliche Uebertreibung zu erhöhen bemüht & wesen ist. Möglich ist, dass Kallisthenes, der auch sonst einn mit Phanodem zusammengestellt wird,1) aus ihm im Wesentlich die romanhafte Correctur von Ephoros' Bericht entlehnte, mögli auch, dass Phanodem den falschen Ansatz des Vertrags mit Persi in seine Atthis hinübernahm: aber zu sicheren Schlüssen rei die Ueberlieferung nicht aus, und keinenfalls durste man einen e zelnen Atthidographen zum Erfinder des in der panegyrischen Lit ratur festgewurzelten Irrthums stempeln.

<sup>1)</sup> Procl. ad Tim. p. 30°. Der CIG. Sept. 4252. 4253 [332/1] und 4 [329/8] genannte Φανόδημος Διύλλου Θυμαιτάδης ist der Atthidograph, Historiker Diyllos sehr wahrscheinlich sein Sohn.

Kallisthenes wird Olynthier genannt, weil er vor 348 geboren war. Es ist nicht ohne Interesse, die Schriftsteller zusammenzustellen, die auf diese Weise dem 4. Jahrhundert zugewiesen werden müssen.

Der Neffe des Aristoteles hat es Alexander nicht nachgetragen, dass sein Vater ihn heimathlos gemacht hatte: er hat Alexander opponirt nicht als Bürger einer hellenischen Stadt, sondern als Genosse des makedonischen Adels, weil er die Chancen des Conslicts wischen diesem und dem König falsch berechnete. Dagegen stimmte en anderer Olynthier in die Hetze gegen den todten Löwen mit lauter Stimme ein: Ephippos schrieb, zweisellos gleich nach Alexanders Tod, ein gistiges Pamphlet zum Nachweis, dass der Weltbeherrscher, der als Gott hatte verehrt sein wollen, und sein Freund, den er zum Heros declarirt hatte, sehr sündhafte gotteslästerliche Menschen gewesen seien, die gestorben wären und im Grabe lägen wie andere auch. Alexander hat sich zu Tode gesoffen, weil Dio-1780s an ihm die Zerstörung Thebens rächte; die Makedonen können nicht gebildet zechen, sondern sind schon vor dem Dessert hetruken: das charakterisirt dies Product frommen Patriotismus und griechischen Bildungsstolzes zur Genüge, es war ein Pasquill, kein Geschichtsbuch. Der Titel Περί τῆς Ἡφαιστίωνος καὶ ᾿Αλεξάνδρου ταφης ') reiht sich einem Pamphlet Περὶ τοῦ τάφον μή ποιήσαι Φιλίππωι an, das ein Gegner des Isokrates diesem untergeschoben hatte, um dem Redner, welcher mit Demosthenes and Hypereides nichts zu schaffen haben wollte, die Schande anmhängen, dass er für die göttliche Verehrung Philipps eingetreten sei.<sup>3</sup>) Anaximenes Βασιλέων μεταλλαγαί.<sup>3</sup>) gehören in den gleichen Zusammenhang, mehr lässt sich leider nicht erkennen.

Dagegen ist der Olynthier Strattis völlig verschollen, der in fünf Büchern die officielle Version über den Tod Alexanders behandelte und ausserdem Περὶ ποταμῶν καὶ κρηνῶν καὶ λιμνῶν (Suidas) schrieb.

Athen. 3, 120°. 10, 434°. Für ταφῆς steht 4, 146° μεταλλαγῆς, 12, 537° τελευτῆς.

<sup>2)</sup> Suidas führt es unter den Schristen des Isokrates von Apollonia auf; das ist ebenso zu beurtheilen, wie wenn Harp. ἐπακτὸς ἔρκος Πρὸς Δημόνιστον ihm zugeschrieben wird. Für die übrigen Titel, wie für die des Philiskos von Milet gilt dasselbe.

<sup>3)</sup> Athen. 12, 531d. Steph. Πασσαργάδαι.

Euphantos von Olynthi) schrieb die Geschichte seiner Zeit und Tragoedien. Das zeigt erstens, dass damals, wie in Rom zur Zeit Ciceros, jeder der die Kunstprosa beherrscht, glaubt eine Tragoedie machen zu können: Agathon und Theodektes haben gewirkt. Ferner kann dies Zusammentreffen dafür angeführt werden, dass die historiographische Technik der hellenistischen Zeit ihre Mittel von der Bühne entlehnt: Duris und Phylarch haben so gut Furcht und Mitleid erregen wollen, wie das tragische Spiel nach Aristoteles soll.2) War Euphantos vor 348 geboren, so konnte er bei Eubulides, Aristoteles persönlichem Feind, hören und Antigonos Gonatas Vorträge halten, aber nicht von einem pllog des Ptolemaios Euergetes erzählen3): der Kallikrates, den er erwähnt, ist alsonicht der Admiral des Philadelphos, der der Arsinoe Zephyritis. einen Tempel und die Standbilder der Götter Adelphen in Olympia errichtete, sondern der ältere, den Ptolemaios I. 310 nach Kyperm schickte, mit dem Auftrag Nikokles von Paphos wegzuschaffen.

<sup>1)</sup> Diog. 2, 110 Εὐβουλίδου δὲ καὶ Εἴφαντος γέγονεν ὁ Ὀλίνθιος, ίστεριας γεγραφώς τὰς κατὰ τοὺς χρόνους τοὺς έαυτοῦ ἐποίησε δὲ καὶ τρεγωσδίας πλείους ἐν αἶς εὐδοκίμει κατὰ τοὺς ἀγῶνας γέγονε δὲ καὶ Δυτιγόνου τοῦ βασιλέως διδάσκαλος, πρὸς ὃν καὶ λόγον γέγραφε περὶ βασιλείας σφόξος εὐδοκιμοῦντα. τὸν βίον δὲ γήραι κατέστρεψεν.

<sup>2)</sup> Vgl. Fünf Vorträge über den griechischen Roman 116. Diod. 19, 8, [aus Duris] ἀφ' ὧν ἡμῖν περιαιρετέον ἐστὶ τὴν ἐπίθετον καὶ συνήθη τοῦς συγγραφείσι τραγωιδίαν μάλιστα μέν διά τον των παθόντων Ελεον, Επυτ 🗷 καὶ διὰ τὸ μηδένα τῶν ἀναγινωσκόντων έπιζητεῖν ἀκοῦσαι τὰ κατὰ μέρος» έν έτοίμωι της γνώσεως ούσης. Polyb. 2, 56, 7 [gegen Phylarch] σπουδέζων δ' είς δίουν έκκαλεισθαι τούς αναγινώσκοντας και συμπαθείς ποιείν τούς λεγομένοις είσάγει περιπλοκάς γυναικών και κόμας διερριμμένας και μαστάσ έκβολάς, πρός δε τούτοις δάκρυα και θρήνους άνδρων και γυναικών αναμθέ τέχνοις καὶ γονείσι γηραιοίς ἀπαγομένων ποιεί δὲ τοῦτο παρ' όλην τη ίστορίαν πειρώμενος έχάστοις ἀεὶ πρὸ ὀφθαλμών τιθέναι τὰ δεινά . . . δεί τοιγαρούν ούκ έπιπλήττειν τον συγγραφέα τερατευόμενον δια της ίστο ρίας τοὺς έντυγχάνοντας οὐδὲ τοὺς ένδεχομένους λόγους ζητεῖν καὶ τ 🧀 παρεπόμενα τοις ύποκειμένοις έξαριθμείοθαι καθάπερ οί τραγοιδιογράφο . . . . τὸ γὰρ τέλος ίστορίας καὶ τραγωιδίας οὐ ταυτὸν ἀλλὰ τ<del>οὐναντίον</del> Mit der Technik der hellenistischen Historiographie übernimmt die römisch natürlich auch das 'dramatische'; der seuilletonistische Augenblickseinfall, die auf die Praetexta zurückzuführen, verdiente nicht verfolgt zu werden.

<sup>3)</sup> Athen. 6, 251<sup>d</sup> Εἴφαντος δ' ἐν τετάρτηι Ἱστοριῶν Πτολεμαίου της τοῦ τρίτου βασιλεύσαντος Αἰγύπτου κόλακα γενέσθαι Kallingάτην πτλ Schon Mallet [vgl. Zeller II 13 p. 211] hat für τρίτου hergestellt πρώτου.

<sup>4)</sup> Dittenberger zu SIG. 2232.

Ich füge noch hinzu den Homeriker Dionysios,') der in dem von Tatian erhaltenen und chronologisch geordneten Katalog der Schriftsteller über Homer zwischen Herodot und Ephoros steht: er dürfte mit den grammatischen Studien Demokrits zusammenhängen, ferner den in einem der Excerpte περὶ εὐρέσεως στοιχείων auftauchenden Menekrates.")

Köhler<sup>3</sup>) hat die Behauptung des Demosthenes, dass Philipp die Städte der Chalkidike dem Erdboden gleich gemacht habe, als eine rhetorische Phrase erwiesen, zugleich aber gezeigt, wie das municipale Leben der hellenischen Bevölkerung von ihm unterdrückt ist. Erwägt man ferner, dass die Neugründungen Kassanders, Kassandreia und Thessalonike die Elemente der Cultur so ziemlich aussaugen mussten, so wird man den Satz nicht zu kühn finden, dass Schriftsteller, die als Bürger einer der kleinen chalkidischen Städte bezeichnet werden, nicht unter das 4. Jahrhundert hinabgeschoben werden dürfen. Folgende sind mir bekannt:

Herodotos von Olophyxos, schrieb  $\Pi \varepsilon \varrho i \nu \nu \mu \varphi \tilde{\omega} \nu \times \alpha i \vartheta \varepsilon \tilde{\omega} \nu$ . Steph.  $Oloop \nu \xi o \varsigma$ .

Hegesippos von Mekyberna,4) der Chronist der Pallene. Dionys bezeichnet ihn ausdrücklich als einen alten Schriftsteller und Lytophron scheint ihn benutzt zu haben.4)

Philonides, ebenfalls von Mekyberna, wird nur von Plinius [5,129] citirt, ohne Angabe des Titels. Er gab als alten Namen νου Κγρετο 'Ακαμαντίς aus: 'Ακάμας ist ein kyprisches Vorgebirge, aber der attische Heros stammt aus der Strymongegend.

<sup>1)</sup> Tatian. p. 31, 20. Nach Varro bei [Serg.] expl. in Donat. p. 531 bannle er die παρισπωμένη διέτονος, beschäftigte sich also mit der Accentlehre: das gehört zur Lehre von der λέξιε.

<sup>2)</sup> Bekker AG p. 782, 19.

<sup>3)</sup> SB. d. Berl. Akad. 1891, 473 ff.

<sup>4)</sup> Steph. Μηκύβερνα ... Μηκυβερναϊος οὕτως γὰρ ἀναγράφεται Ἡγήειππος ὁ τὰ Παλληνιακὰ συντεταχώς καὶ Φιλωνίδης καὶ [οί] ἄλλοι. Dionys.

All 1, 49, 1 Κεφάλων τε ὁ Γεργίθιος καὶ Ἡγήσιππος ὁ Περὶ Παλλήνης γράψες, ἄνδρες ἀρχαῖοι καὶ λόγου ἄξιοι. Dionys hat nicht gewusst, dass Kephalons Chronik eine Fälschung des 2. Jahrhunderts war. Das Citat Μιλησιακῶν

ὰ Parthen. 16 ist natürlich ein Versehen für Παλληνιακῶν. Skymnos 640 ſ.
bezeichnet Mekyberna als nicht mehr existirend.

<sup>5)</sup> Vgl. 494 ff. mit Parthen, 16. Hoefer Konon 53 ff. ist mit seiner Untersuchung über Hegesippos besonders glücklich gewesen. Konon 17 ist περὶ τὸ Πέγγαιον [πήλειον cod.] ὄρος [τῆς Θεσσαλίας] zu lesen.

## 130 E. SCHWARTZ, KALLISTHENES HELLENIKA

Nikomedes von Akanthos verfasste  $Maxe\delta orix a', '$ ) selbstverständlich nicht vor Philipp, schrieb ferner über Orpheus, ') dessen pierischer Cult als nationalmakedonisch zu Alexanders Zeit angesehen wurde.') Es ist von Interesse, dass ein Chalkidier den Eroberern die geschichtliche Vergangenheit beschafft, die sie brauchten, wenn sie sich als Hellenen legitimiren wollten.[\*)]

Strassburg.

EDUARD SCHWARTZ.

## BERICHTIGUNG.

Durch eine freundliche briefliche Mittheilung von H. Dessau bis ich darauf aufmerksam gemacht worden, dass meine auf die Words Mommsens Röm. Staatsr. Is 590 gebauten Schlüsse Bd. XXXIV S. 364 und 371 nicht stichhaltig sind, sondern auf einem Missverständnist dieser Stelle beruhen. "Wenn Mommsen sagt, dass der Name des renuntiirten Beamten in die Magistratslisten eingetragen wird, auch wenn er das Amt nicht angetreten hat, so meint er damit Magistratslisten von der Ausführlichkeit, wie wir sie für die republikanische Zeit nur in den capitolinischen Fasten, für die Kaiserzeit aber überhaupt nicht besitzen. Natürlich wurde in diesen vollständigen Listes dann auch bemerkt, dass der Betreffende das Amt nicht angetrete hat. — Mommsen meint selbstverständlich nicht, dass ein vor Astritt des Amts verurtheilter Beamter den späteren rechtmässiger Inhaber desselben aus den Listen habe verdrängen können."

Indem ich diesen Irrthum berichtige, bemerke ich noch, das auch nach Wegfall der auf ihn gebauten Schlüsse mir genügend Gründe für die Datirung der Hinrichtung des Sabinus auf da Jahr 82 vorzuliegen scheinen.

Rostock.

H. v. ARNIM.

<sup>1)</sup> Von Lysimachos schol. Eur. Andr. 24 citirt.

<sup>2)</sup> Athen. 14, 6374.

<sup>3)</sup> Arr. 1, 11, 2.

<sup>(\*)</sup> Der Verfasser hatte Manuscript und Correctur geraume Zeit vor dem Erscheinen von Ed. Meyers Forschungen z. alten Geschichte II aus den Händen gegeben. ANM. D. RED.].

## VARIA.

(Cf. vol. XXXIII 245 sqq.).

LV. Praeclara est narratio Ciceronis de Pompeio et Crasso senatu verba facientibus in epistola ad Atticum libri primi XIV u. 693 exposita; quae nuper mirum in modum emendando et iterpretando obscurata est et depravata. Sunt verba haec.

Postea Messalla consul in senatu de Pompeio quaesivit, quid de religione et de promulgata rogatione sentiret: locutus ita est in senatu, ut omnia illius ordinis consulta yevexõg laudaret, mihique, ut assedit, dixit se putare satis ab se etiam de istis rebus esse responsum. Crassus posteaquam vidit illum excepisse laudem ex eo, quod hi suspicarentur homines ei consulatum meum placere, surrexit ornatissimeque de meo consulatu locutus est, ut ita diceret, se, quod esset senator, quod civis, quod liber, quod viveret, mihi acceptum referre; quoties consugem, quoties domum, quoties patriam videret, toties se beneficium meum videre: quid multa? totum hunc locum, quem ego varie meis orationibus, quarum tu Aristarchus es, soleo pingere, de flamma, de ferro (nosti illas ληκύθους), valde graviter pertexuit. Proximus Pompeio sedebam: intellexi hominem moveri, utrum Crassum inire eam gratiam, quam ipse praetermisisset, an esse tantas res nostras, quae tam libenti senatu laudarentur, ab eo praesertim, qui mihi laudem illam eo minus deberet, quod meis omnibus litteris in Pompeiana laude perstrictus esset. Hic dies me valde Crasso adiunxit, et tamen ab illo aperte tecte quidquid est datum libenter accepi.

De his igitur verbis, quae plenius perscripsi quo facilius tenor sententiarum perspiceretur, perscripsi autem ita ut librorum fide rulgo tradi solent, novissimus harum epistolarum editor ita egit in museo Rhenano vol. 53 a. 1898 p. 121), ut summam eius narationis absurdam esse affirmaret et tantum abesse ut Pompeius b Ciceronem a se laudatum senatus plausum consecutus esset,

quae vulgaris erat sententia, ut contrarium necesse esset a Cicero dici, Pompeio nullum a patribus honorem contigisse propterea que nulla Ciceronem laude impertisset.¹) Quam sententiam eo mo posse verbis exprimi sibi persuasit, ut ex hi suspicarentur efficeret minus suspicarentur et non excepisse laudem sed excidisse lau scriberetur. Itaque ne editionem ipsam his inventis frustraret sic haec edenda curavit.

Crassus posteaquam vidit illum excidisse laude ex eo, qu minus suspicarentur homines ei consulatum meum placere, su rexit ornatissimeque de meo consulatu locutus est.

Non quaero quam recte excidisse laude dicatur cui nihil laudis co tigerit neque magis illud quam probe minus critici arbitrio eo lo positum sit ubi vix possit quin minus suspicarentur, non sum placere intelligatur. Sed explanato narrationis itinere totam isti rationem irritam esse et a Ciceronis mente alienam puto per probari. Proficiscor autem a suspicando. Quid igitur? Nempe Pompeii oratione in senatu habita hoc suspicabantur patres, orati Ciceronis consulatum non displicuisse: hoc enim sibi volunt ver quae leguntur vidit illum excepisse laudem ex eo quod suspicarent homines ei consulatum meum placere. Et recte quidem. Nam Poi peius etsi de Ciceronis rebus nihil expresse dixit, tamen qui y νικῶς omnia senatus decreta sibi probari<sup>2</sup>) profitetur, is non i iuria putabitur ne Ciceronis quidem res auctore senatu illo am gestas damnare. Neque id secus aut Pompeius accepit, qui hab oratione Ciceroni insusurraret se sibi videri etiam de istis h. e. Ciceronis rebus satis dixisse, aut Cicero, quem voluntas quide Pompeii, quamvis eius ambitioni minime satisfecisset, fallere » potuit; id quod cum narratio ipsa declaret, tum illa quae deince dicit ab illo (h. e. Pompeio) aperte tecte quidquid est datum benter accepi. Sed senatores, quia iure suo suspicabantur Pompe Ciceronis consulatum non improbari, plausu eius orationem e

<sup>1)</sup> In adnotatione ex illius disputatione parum ut mihi videtur perspit aut ad persuadendum apposita haec pauca quidem afferam verba: Pompe hat ebenso wie vor dem Volke, wo er frigebat, auch im Senate kein Beifall geerntet, und zwar in Folge dessen, dass er dem Cicero kein I gespendet hat.

<sup>2)</sup> Eundem in modum Pompeius ante in contione habita locutus e ut Cicero eadem epistola scribit, tum Pompeius μάλ' ἀριστοπρατικώς locu est senatusque auctoritatem sibi omnibus in rebus maximam videri sema que visam esse respondit.

VARIA 133

experunt. Sic enim explicandum arbitror quod scriptum est, non ut Pompeius laudem excepisse h. e. captasse, ut nonnulli interpretabantur, sed contra laudatio Pompeium Pompeianamque orationem excepisse dicatur, eo loquendi modo quo cum alia tum illa apud Ciceronem in Sestiana (68, 143) elata sunt de Hercule, cuius empere ambusto vitam eius et virtutem immortalitas excepisse dicatur. Etenim Pompeius tantum aberat ut laudem captaret, ut ne expectaret quidem, cuius orationem laudatio ista praeter opinionem secuta est. Et hoc illud erat quod non fugit Crassi prudentiam, qui quia intellexit Pompeii orationem plausu patrum excipi quod suspicabantur tantum ei Ciceronis consulatum placere, haec sibi reauntiavit, ,illi qui ob levem suspicionem consulatus Tulliani a Pompeio non vituperati laude eius orationem prosequebantur, quid facient mihi, si non tecte ut ille, sed aperte, sed magnis laudibus praeclaras res Cicerone consule gestas extulero'. Atque ille assecutus est quod voluit, cum luculenta oratione, qua Ciceronis laudes d beneficia consulatu eius accepta pertexuit, tam senatui gratiscaretur quam Ciceronis admirationem excitaret. Pompeium autem plane incertum relinqueret, quid de ea re judicandum censeret, Consumne hac laudatione sibi tantum parare patrum gratiam velle man: ipse non nisi incerta memoria Ciceronis usus praetermisisset, 41-res a Cicerone consule gestas re vera tantas fuisse, quarum hadatorem senatus approbatione ac plausu prosequeretur.

Haec quae Ciceronis verba cum cura secutus exposui ita nexa et celligata esse inter se videntur, ut de consilio narrantis dubitatio esse non possit. Et hinc si quis ad ea respexerit, quae a seriesimo editore suo periculo novata sunt, intelliget, opinor, quam lange is interpretando a vera ratione aberraverit et quam prava sit scriptura qua Ciceronis orationem planam et perspicuam deformant.

Sed restant nonnulla in singulis quae seorsum a toto sententiarem cursu disceptare licet: primum hi in verbis ex eo quod hi
repicarentur homines, ex quo ille suum illud minus efficiendum
putavit quod expendimus; sed fuerunt qui aut dempto pronomine
fued suspicarentur homines, aut in sic mutato quod sic suspicarentur homines scribi mallent; quorum neutrum vituperabile est,
neutrum tamen valde probabile. Intimam sententiam consulenti
mud scio an ad suspicarentur nihil aptius videatur addi posse quam
al particula: ex eo quod vel (ul) suspicarentur homines; qua re

sensus dum minuitur augetur, ut vel istam suspicionem satis fuiss indicetur, qua patres moti plauderent oratori. Sed res est incert et erunt fortasse qui ipsum quod scriptum est in libris quod l suspicarentur homines 1) defendi posse censeant; quod utut est, a summam certe sententiam hoc non ita pertinet.

Impeditiora sunt quae sequuntur intellexi hominem mover utrum Crassum inire eam gratiam, quam ipse praetermisisset, a esse tantas res nostras, quae tam libenti senatu laudarentur. Si haec edita sunt in libris scriptis et impressis: nam quod in coc Mediceo uerum exaratum dicitur, levis error est in margine con rectus; utrum autem Wesenbergius uncis inclusit maluitque abesse aut hoc aut cum Bootio servata utrum particula incertum ei prae At utrum aliena manu adiectum esse (quo consilio no apparet) credibile non est; addi autem unde utrum ipsum pen deret, inutile erat. Sed sive hanc sive illam emendandi viam ini eris, quod summum est, ne attingitur quidem, hoc est, quo mode infinitivorum ratio in hac duplici interrogatione pendenti explicetur cui rei a nemine allatum vidi quod satisfaceret: nam quae noti sunt infinitivorum exempla in interrogatione positorum in han orationem cadere non videntur. In qua re ut aliquid efficiatur moveri verbum, quod interpretes fere praetermittunt, acrius attendendum est; cuius vis verbi quae h. l. sit, doceri Taciti verbii videtur, quae de Tiberio scribit in Annalium IV 57 causam abs cessus quamquam secutus plurimos auctorum ad Seiani artes rettuli quia tamen caede eius patrata sex postea annos pari secreto con iunxit, plerumque permoveor, num ad ipsum referri verius si h. e. ich gerathe ins Schwanken, werde unsicher, ob nicht richtige sei, quo modo etiam Graecorum χιγεῖσθαι poni notum est. Sei quod Nipperdeius hoc nove dictum esse a Tacito adnotat, videmu Ciceronem iam ante eundem in modum locutum esse. Nam du bium non est quin is quoque haec in hanc sententiam coniung voluerit intellexi hominem moveri (h. e. pendere animi et incertun esse) utrum haec an illa pro veris haberet: nimirum Cicero e vultu gestuve Pompeii propter sedentis hoc sibi videbatur intelli gere, ille quid sentiret aut secum deliberaret. Quod si ita rect statuitur, necessario colligitur ad perficiendam orationem nihil desi

<sup>1)</sup> Cicero de legibus III 13, 29 non enim de hoc senatu nec his d hominibus qui nunc sunt . . haec habetur oratio.

VARIA 135

derari nisi verbum quod particula interrogativa poscatur et unde apti sint infinitivi, qui istis particulis regi non possunt neque vero pendere soluti. Suspicor igitur Ciceronem scripsisse intellexi hominem moveri, utrum [crederet] Crassum inire eam gratiam quam ipus praetermisisset, an esse tantas res nostras quae tam libenti senatu laudarentur; neque vereor, ne huic opinioni libertas mutandi obesse existimetur. Nam cum pateat quo errore crederet ante Crassum praetermissum sit, tum omnino facilius creditur intercidisse verbum scriptum quam quod scriptum non erat falso adiectum esse, propterea quod illud errore fit, quo errore omni tempore errarunt homines, hoc non potest nisi consilio factum esse, cuius raro manifesta ratio ostenditur.

LVI. Cum nuper h. e. ante aliquot annos certo consilio Gellii Noctes Atticas relegerem, incidi in quaedam antea a me neglecta, quibus scripturas quasdam Ciceronis de legibus in suspicionem vocatas ac demutatas stabiliri posse crederem. Primum haec 2.26, 66 fuit enim hic vir non solum eruditissimus sed etiam civis e re publica maxime tuendaeque civitatis paratissimus. Plerique peribissimus edunt de coniectura Roberti Stephani, id quod ad genetivum commodius, ad tuendae civitatis notionem alterum magis appositum esse olim adnotavi. Quod quam verum fuerit, et illo exemplo quo tum usus sum de re publ. 6, 13, 13 alacrior ad tuwdem rem publicam et multis similibus confirmatur, Asellionis apud Gellium 5, 18, 9 alacriores ad rem publicam defendundam, Cicereais autem Philipp. 4, 1, 1 alacritatem summam defendendae rei publicae; 9, 5, 10 praestantem in re publica tuenda curam atque predentiam; 11, 15, 39 ad liberandam patriam paratissimae; cf. ibid. 14, 35; 2, 44, 113 habet res publica adulescentes nobilissimos prates defensores; adde etiam pro Sest. 18, 41 cupidissimum rei publicae conservandae; et pro Mil. 9, 25 homo ad omne facinus paratissimus; neque praetereo aut de re publ. 2, 34, 59 aut de In. 4, 22, 61 et de off. 2, 1, 2. Quamobrem peritissimus si Cicero voluisset, non tuendae opinor eum sed gerendae sed regendae civilatis scripturum fuisse. Ut enim dicit belli gerendi peritissimos (pro Font. 19, 43, ubi vide etiam quae insequentur) vel universe Pompeium iuris publici, moris maiorum, rei denique publicae peritissemum (pro Mil. 26, 70), sic qui scripsit pro Rab. Post. 9, 23 Demetrium et ex re publica Athenis quam optime gesserat et ex docrina nobilem et clarum, de leg. 3, 6, 14 Phalereus ille Demetrius

— ut et doctrinae studiis et regenda civitate princeps esset, is certe optime scribere, de eodem praesertim Demetrio, gerendae sive regendae civitatis peritissimus potuit. Sed tuendae cum positum esset, eum peritissimus addidisse mihi ne nunc quidem fit credibile nec me paenituit quod intacta reliqui quae libri testantur tuendae civitatis paratissimus, quamquam genetivum quo tuerer exemplum geminum tum in promptu non erat. Id nunc obtulit Gellius cum ita scribit 10, 22, 1 Plato veritatis homo amicissimus eiusque emnibus exhibendae promptissimus, quamquam idem alibi promptus et paratus cum ad praepositione iungere solet velut 13, 28, 3 ad es cavenda esse oportet animo prompto atque intento; 4 ad vitandes ictus cauta sunt aut ad faciendas parata; 14, 4, 5 ut prompta ad considerandum iudicandumque sint. Quo minus improbabile est, Ciceronem quoque hoc sibi permisisse ut tuendae civitatis paratissimus singulari exemplo scriberet.

Alter locus, in quo Ciceroni attemptato Gellius succurrere videtur, hic est 1, 23, 61 idem cum caelum terras maria rerument omnium naturam perspecerit eaque unde generata quo recursura, quando, quo modo obitura, quid in iis mortale et caducum, quid divinum aeternumque sit viderit ipsumque ea moderantem et regentem paene prenderit seseque non omnis circumdatum moenibus popularen alicuius definiti loci sed civem totius mundi quasi unius urbis agnoverit. in hac ille magnificentia rerum . . . quam se ipse nosca. Sic baec edidi olim recteque scripta esse in adnotatione comprobare studui: nisi quod dubitatio haerebat omnis quod falsum est quo modo emendandum dicerem: quod proposui communibus habet illud quidem quo se tuestur, sed melius fortasse est et simplicius scribi seseque non suis circumdatum moenibus popularem alicums definiti loci; id quod Seneca praeivit cum dicit Natur. quaest. 3, 27, 7 (torrens) urbes et implicitos trahit moenibus suis populos. Sed ! de illis quae sunt seseque non suis circumdatum moenibus pepularem alicuius definiti loci, sed civem totius mundi quasi unius urbis agnoverit, quae mihi egregie inter se opponi videntur, ut ipsa contrariorum ratione defendantur, plerique aliter sentiunt et hacc verba potissimum popularem alicuius definiti a Cicerone abiudicanda. esse censent: quo facto quae reliqua sunt ita scribi volunt sesequenon unius circumdati moenibus loci. Ego ne quis denegaret popularem alicuius loci recte dici, hoc attendere iussi haec singulari numero de homine proferri quae aptius poterant plurativo de hoVARIA 137

dici, ut esset non populares alicuius loci sed cives urbis. Sed i de ea re, quae mihi adhuc probatur, iudicant alii, po-alicuius loci potuisse plane pari modo cum cive mundi poni testis est qui ita scribit 5, 3, 3 Protagoras de proximo rure in oppidum, cuius popularis fuit, caudices ligni... It tum forte Democritus civitatis eiusdem civis... cum tur extra urbem videt eum. Nam Gellii ne quis auctorin emendando Cicerone respuat, non hoc agitur ut ficta agenio defendantur, sed quae librorum fide constant iis adiquiddam accedere etiam ex Gellii testimonio cur negemus non video.

H. Gellium, qui modo Ciceroni aliquam utilitatem attulit n), non multa habeo quibus vice versa ipsum adiuvare liferam tamen quamvis pauca. In quibus si forte est quod upaverint, neminem sua laude fraudatum volo. Ego Hertzii editiones duas. Qui quod 1, 9, 3 (de disciplina Pythagorica) idit in libello minore Tum qui exploratus ab eo idoneusque tus] fuerat, recipi in disciplinam statim iubebat et tempus tacere, id quidem probe intellexit, desiderari non posse alparticipium, verum addi debebat non declaratus sed inventus, on difficilius eo loco inseri apparet: qui exploratus ab eo me [inuentus] fuerat. Idque iam ab aliis, postremo a Maehpositum est, mihi ut nihil relinquatur nisi ut exemplis am hoc usu probari ostendam. Itaque Cicero dicit pro B, 72 in illa gravi L. Sullae turbulentaque victoria quis mitior quis misericordior inventus est; in Pison. 17, 40 o qui ad senatum nihil scripseris, ut in urbe nequior ins es quam Gabinius, sic in provincia paulo tamen quam ille r; pro Balb. 26, 58 huic quidem ipsi quis est umquam tus inimicus aut quis iure esse potuit; Horatius ipse ego los me adfirmo scribere versus, invenior Parthis mendacior. secus Graeci, εἴ τι πράξας μὴ καλῶς εὑρίσκομαι Euriappl. 254, cf. 319.

na voce amissa laborare putaverim etiam ea quae Hertzius 7, 15, 5 (de elleboro) utriusque esse hanc vim, ut humores in quibus causae morborum sunt, extrahant. Esse autem m, ne inter causas morborum, omni corporum via patefacta, ue ipsa, in quibus causa vivendi est, amissoque omni natuimoniae fundamento homo exhaustus intereat. Nam apparet

sententiam ea quoque ipsa in quibus causa vivendi est pendere, neque e vicinia quod Hertzius opinabatur mente addi verbum potest, sed necesse est adiiciatur. Integra autem erit oratio inserto verbo quo nullum facilius librarii incuria praetermitti potuit, amittantur ante amisso. Ut haec sit sententia: esse periculum, ne inter causas morborum omni corporum via patefacta ea quoque ipsa in quibus causa vivendi est [amittantur] amissoque omni naturalis alimoniae fundamento homo intereat. Quod quam verum fuerit, Gellius ipse sibi testis exstitit, cum ita scribit 19, 12, 5 Dicebat enim (Herodes Atticus) sensus istos motusque animi, qui cum immederatiores sunt, vitia fiunt, innexos implicatosque esse vigoribus quibusdam mentium et alacritatibus, ac propterea si omnine omnes eos imperitius convellamus periculum esse, ne eis adhaerentes bonas quoque et utiles animi indoles amittamus. Moderandos esse igitur et scite considerateque purgandos censebat, ut ea tantum quae aliene sunt contraque naturam videntur detrahantur. Sententiae similitudo aperta est, et ut nunc oratio verbis amittamus et detrahantur variatur, ita isto loco verbis extrahant et amittantur, si quidem hoc recte adiectum est. De amittendi vi, de qua non semper recte iudicatur, non inutile erit conserri quae Gellius ipse scribit 15, 10, 1 et quae Cicero de nat. deor. 3, 14, 35 Tusc. disp. 1, 35, 85.

Plura verba intercepta esse probabile est in his quae 19, 10 de verbo praeter propter exposita sunt 6 Atque ille amicus "non meum' inquit ,hoc verbum est sed multorum hominum, quos loquentes id audias; quid autem id verbum significet, non ex me sed ex grammatico quaerendum est' ac simul digito demonstrat grammaticum haud incelebri nomine Romae docentem (sedentem). Sic haec Hertzius edidit secluso sedentem participio, quod in maiore editione ne toleravit quidem in textu. Sed ut hoc sic nude positum et alteri participio agglutinatum ferri nimirum non potest, ita falso adscriptum esse (ex iis, putabat Hertzius, quae supra 1 legerentur circum undique sedentibus multis) eo minus credibile est, quo magisapparet desiderari aliquid in eam sententiam quam participium illud. subindicat: necesse enim erat indicari quodam modo hunc grammaticum qui Romae docebat inter ceteros suisse praesentem. Itaque sic statuendum est opinor inter duo participia docentem e sedentem nonnulla intercidisse, quae addita stabilire sedentem potuerint, Gelliumque sere ad hunc modum scripsisse ac simul digitation demonstrat grammaticum haud incelebri nomine Romae docenten VARIA 139

[tum forte una ibidem] sedentem. Sic enim loqui solet: 1, 2, 3 erat ibidem nobiscum simul adulescens philosophiae sectator (cf. 2, 21, 3); 15, 9, 3 tum de grammaticorum vulgo quispiam nobiscum ibi edsistens non sane ignobilis (18, 1, 2, 19, 13, 1); 19, 9, 2 venerat tum nobiscum ad eandem cenam Iulianus.

20, 1, 28 haec leguntur in Hertzii editione minore: iumentum queque non id solum significat quod nunc dicitur, sed vectabulum stism quod a iunctis pecoribus trahebatur; veteres [scilicet] nostri immutum a iungendo diverunt. Addidit scilicet, in maiore editione enim, quod olim propositum et receptum est, sed addidit alterum utrum ut duo seiungeret enuntiata. At nihil addendum fuisse et omnia sana et integra esse recte distincta oratio patefaciet: iumentum quoque non id solum significat quod nunc dicitur, sed vectabulum etiam quod a iunctis pecoribus trahebatur veteres nostri innentum a iungendo diverunt. Quid enim baeremus in eo, quod paululum variata oratione hanc alteram sententiam unam esse et totam voluit? Quod genus vel illa prae se ferunt quae 17, 12, 1 leguntur Infames materias. . et veteres adorti sunt, non sophistae when sed philosophi quoque, et noster Favorinus oppido quam libens n as materias se deiiciebat, vel ingenio expergificando ratus idoneas vel etc. Nam in Farorinus subsisti potuit et nova sententia subiki. Sed erunt fortasse qui illo loco a iungendo verba non commode addi obiiciant, et poterant abesse: sed vectabulum etiam quod imctis pecoribus trahebatur veteres nostri iumentum dixerunt: nam causa quo vectabulum etiam iumentum appellaverint significatur verbis quod a iunctis pecoribus trahebatur, sed quo magis appareret a iungendo iumentum nomen accepisse, non inepte quamquam non sine abundantia quadam hoc in eadem sententia adiectum est. In qua re qui Gellium vituperabit, vituperet Ciceronem qui ita scribit de nat. deor. 2, 28, 72 qui omnia quae ad cultum deorum Paimerent, diligenter retractarent et tamquam relegerent sunt dicti religiosi ex relegendo, ut elegantes ex eligendo, una sententia complexus quae distribui poterant in duas.

Male dirempta et discissa mihi videntur quae Hertzius in utraque editione ita descripsit 4, 11, 14

Pythagoram vero ipsum (sicuti) celebre est Euphorbum primo fuisse dictasse.

lta haec. Remotiora sunt his quae Clearchus et Dicaearchus memoriae tradiderunt, fuisse eum postea Pyrrum Pyranthium,

deinde Aethalidem, deinde feminam pulchra facie meretricem cui nomen fuerat Alco.

In libris scriptum est sicuti ipsum, quod manifestissimum indicium orationis formatse Hertzius miro consilio sustulit, qui sicuti in maiore editione delevit, in minore pronomini postpositum lunulis notavit ut spurium. At haec recte tradita sunt Pythagoram vero sicuti ipsum celebre est Euphorbum primo fuisse dictasse h. e. sicut celebre est Pythagoram ipsum dictasse Euphorbum se primo fuisse. Quae pars est orationis, cui necesse est subiiciatur altera; neque ea desideratur, modo iungamus ea quae iungenda sunt: Pythagoram sicuti ipsum celebre est Euphorbum primo fuisse dictasse, ita haec iis remotiora (h. e. minus celebria aut minus vulgata) sunt quae Clearchus et Dicaearchus memoriae tradiderunt, fuisse eum postes talem et talem. Nolo persequi interpretando singula: illud unum fidentius obtineo, hanc unam esse orationem cuius membra per sicuti et ita particulas compingantur.

Berolini m. Octobri a. MDCCCIC.

I. VAHLEN.

## DIE ORDNUNG DER OLYMPISCHEN SPIELE UND DIE SIEGER DER 75.—83. OLYMPIADE.

(Nebst einer Beilage).

Wenn die antike Kunstgeschichte bisher aus den ägyptischen Papyrosfunden keinen nennenswerthen Nutzen ziehen konnte, so wird sie jetzt für manche Enttäuschung reichlich entschädigt durch das Fragment einer olympischen Siegerliste, das uns der eben ausgegebene zweite Band der Oxyrhynchos-Papyri von Grenfell und Hunt bescheert. Der Name dieser beiden ebenso unermüdlichen wie glücklichen Forscher wird fortan in den Kreisen der Archäologen mit derselben dankbaren Anerkennung genannt werden, wie schon längst in denen der Philologen. Aus der dunkelsten und zugleich wichtigsten Periode der griechischen Plastik, der zwischen der Schlacht bei Salamis und dem Beginn des Parthenon, besitzen wir nun ein im wesentlichen vollständiges Verzeichniss der Olympioniken, unter diesen manchen wohlbekannten Namen, der seinen beutigen Ruhm allerdings weniger der gymnastischen Meisterschaft seines Trägers als dem Künstler verdankt, der ihm die Siegesstatue verfertigt hat. Dass wir auf diese Weise für eine Anzahl hervorragender Bildhauer des 5. Jahrhunderts endlich seste chronologische Daten gewinnen, darin liegt die grosse Bedeutung dieses Fundes für die Archäologie, ein Gewinn, den ich kaum geringer anschlagen möchte, als wenn ein Stück aus Xenokrates oder Antigonos gefunden wäre, das übrigens vielleicht auch noch einmal aus einem ägyptischen Grabe oder Kehrichthaufen auftaucht. Uebrigens geht neben der Kunstgeschichte auch die Litteraturgeschichte nicht leer aus; namentlich ist die Belehrung über die richtige Datirung einiger Oden Pindars dankbar zu begrüssen. Auch von den olympischen Siegerbasen werden einige chronologisch zum ersten Mal fixirt, und endlich erhalten wir über die Ordnung der olympischen Spiele definitive Ausklärung, die freilich, wie sich jetzt herausstellt, auch aus den schon längst bekannten Zeugnissen zu gewinnen gewesen wäre, hätte man diese nur nach ihrem wahren Werthe abgewogen.

Wenn ich schon jetzt nach allen diesen Seiten hin die Consequenzen aus dem schönen Fund zu ziehen mir getraue, so verdanke ich das dem liebenswürdigen Entgegenkommen der beiden Entdecker und der Freundlichkeit von Friedrich Blass; denn durch die Güte dieser Männer befindet sich das Bruchstück schon seit Monaten zuerst in Abschrift, später im Aushängebogen in meinen Händen. Ich brauche übrigens kaum zu bemerken, dass die Ergänzungen, um die der Text meiner Tabelle reicher ist als der von Grenfell und Hunt, von mir erst gefunden sind, als der Druck dess Papyrosbandes schon abgeschlossen war, so dass die Herausgebermeine Mittheilungen nicht mehr verwerthen konnten.

Das zwei Columnen umfassende Bruchstück beginnt ungesihr in der Mitte der 75. Olympiade, enthält die beiden folgendem Olympiaden vollständig und die 78. Olympiade bis auf den letzten Namen. Damit bricht die erste Columne ab; in die Lücke zwischen ihr und der am Anfang verstümmelten zweiten Columne entfallen. ausser dem Ende der 78., die ganze 79. und 80. Olympiade sowie die ersten Namen der 81. Die zweite Columne umfasst den grüssten Theil der 81. Olympiade, die 82. vollständig und die 83. bis auf die beiden letzten Namen. Von jedem Sieger wird ausser dem Namen auch die Heimath und der Agon angegeben, also Kallias 'Aθηναίος παγκράτιον. Viermal findet sich hinter dem Agon eine kurze Notiz, nämlich einmal dig, worüber unten zu sprechen sein wird, und dreimal die gleichartigen Angaben O KPATIC, O ΦΙΛΙC, Θ ΚΑΛΛΙC, was wohl mit Blass nur οὖτος (oder 'Ολυμπιονίκης?) κράτιστος, φίλιστος, κάλλιστος gelesen werden darf. Wer diese Pradicate ertheilte, die Hellanodiken, die Volksstimme oder erst die Verfasser der Olympionikenlisten, ist unklar, ebenso wie ost oder innerhalb welches Zeitraumes sie ertheilt wurden. Keinesfalls in jeder Olympiade, denn, wie schon die Herausgeber treffend beobachtet haben, in der 77., wo das Ende sammtlicher Zeilen erhalten ist, fehlen sie. Beachtung verdient aber, dass auch Pausanias VI 3, 6 von Kratinos, der etwa in der ersten Halfte des 3. Jahrhunderts gesiegt haben muss,1) bemerkt: rote eyévero

<sup>1)</sup> Die Zeit wird bestimmt durch den Versertiger der Siegerstatue Kentharos, der ein Schüler des Eutychides war; vgl. G. H. Förster Die Sieger in den olympischen Spielen n. 433.

xάλλιστος τῶν ἐφ' ἑαυτοῦ καὶ σὺν τέχνηι μάλιστα ἐπάλαισε. Jedem Sieger ist eine besondere Zeile gewidmet. Da nun die erste Columne am Anfang, die zweite am Ende verstümmelt ist, so ist dort häufig nur Ethnikon und Agon, hier nur der Name erhalten, zu dem aber der Agon aus der Reihenfolge stets mit Sicherheit ergänzt werden kann. Die Nummer der Olympiade steht selbstverständlich vor dem Namen des Siegers im Stadion, der die Aufzählung eröffnet.

Das Fragment steht auf der Rückseite des Blattes. Die Vorderseite enthält eine Rechnung aus der Zeit entweder des Commodus oder des Caracalla. Die Schrift der Olympionikenliste setzen die Herausgeber in die Mitte des 3. Jahrhunderts.

Die Agone werden in folgender Ordnung aufgezählt: στάδιον, davlog, δόλιχος, πένταθλον, πάλη, πύξ, παγκράτιον, παίδων σάδων, παίδων πάλη, παίδων πύξ, δπλίτης, τέθριππον, zέλης. Bei den beiden letzten Kampfarten steht der Name des Siegers im Genetiv, z. B. Θήρωνος Ακραγαντίνου τέθριππον, <sup>ligωνος</sup> Συρακοσίου κέλης. Also im Ganzen 13 Agone; vorthergehend getibte Kampfarten, wie ἀπήνη und κάλπη, die gerade wihrend der hier behandelten Olympiaden bestanden, werden nicht berücksichtigt; vielleicht weil der Verfasser nur die noch zu seiner Zeit üblichen Agone in die Liste aufgenommen hat. Auch in dem Olympionikenverzeichniss, das Pausanias benutzte, standen die Sieger mit der κάλπη nicht, wie VI 9, 2 lehrt: μετὰ δὲ τὴν εἶτόνα του ανδρός, ον Ήλειοί φασιν ου γραφηναι μετά των άλων, ότι έπι κάλπης άνηγορεύθη δρόμων κτλ., und ebenso venig verzeichnet lulius Africanus das Stiftungsjahr dieser beiden Lampfarten. Schon die Herausgeber haben bemerkt, dass die hier vorliegende Reihensolge dieselbe ist wie bei Phlegon FHG. 🖩 606 fr. 12 (Photios bibl. XCVII) της δοζ΄ Όλυμπιάδος, έν ή ένίχα Έκατόμνως Μιλήσιος στάδιον και δίαυλον και δπλίτην, τρίς, Ύψικλης Σικυώνιος δόλιχον, Γάιος Έωμαλος δόλιχον, 'Αριστωνυμίδας Κώιος πένταθλον, 'Ισίδωρος 'Αλεξανδρεὺς πάλην ἄπτωτος περίοδον, Άτυάνας Ίπποκράτους Άδραμυττηνός ('Αδραμυτίου παίς cod., corr. Rutgers) πύξ, Σφοδρίας Σιαυώνιος παγαράτιον, Σωσιγένης 'Ασιανός παίδων στάδιον, Άπολλοφάνης Κυπαρισσιεύς παίδων πάλην, Σωτήριχος Ήλεῖος παίδων πύξ, Κάλας Ήλειος παίδων παγκράτιον, Έκατόμνως Μιλήσιος ὑπλίτην (οὖτος ἐν τῆι αὐτῆι τὰ τρία ἐστεφανώθη,

στάδιον, δίαυλον, ὁπλίτην), Αριστόλοχος Ήλειος τέθριππον, Αγήμονος Ήλείου κέλης, τοῦ αὐτοῦ πωλικὸν τέθριππον, Κλητία Ήλειου πωλική συνωρίς, Καλλίππου Ήλειου ) πωλικός κέλης. Die Kampfarten, die diese Liste mehr enthält, das Pankration der Knaben und die vier letzten hippischen Agone, existirten Ol. 75—83 noch nicht. Der ὁπλίτης ist freilich schon bei dem Stadion vorweggenommen, weil derselbe Läufer in beiden Kampfarten und überdies noch im Diaulos gesiegt hat, erscheint aber dann noch einmal und zwar an derselben Stelle wie in dem Fragment. Welche Bewandtniss es mit den beiden Siegen im dolltog hat, wissen wir nicht; vielleicht handelt es sich nur um eine Courtoisie gegen den concurrirenden Römer.2) Auch im Uebrigen geht die Uebereinstimmung zwischen dem Fragment und Phlegon sehr weit. So fehlt in der Liste stets der Vatername, ebenso bei Phlegon mit einer einzigen Ausnahme, und dieser Ausnahme — es handelt sich um Arváraç wird man vielleicht kein zu grosses Gewicht beilegen, wenn man sieht, dass auch in den beiden anderen aus den Όλυμπιονίκαε stammenden Fragmenten, die Siegernamen enthalten,3) der Vatername fehlt. Angesichts dieser Thatsache darf man vielleicht, zumal auch das Folgende verderbt ist, corrigiren: ὁ καὶ Ἱπποκράτης. Weiter stehen, wie im Papyros, so auch bei Phlegon die Namen der hippischen Sieger im Genetiv, wieder mit einer Ausnahme, der des ersten in der Reihe. Hier aber verlangt die Analogie des folgenden gebieterisch die Correctur: 'Αριστολόχου 'Ηλείου. Wo derselbe Agonist in zwei aufeinander folgenden Spielen siegt, wiederholt Phlegon nicht den Namen, sondern schreibt τοῦ αὐτοῦ, ähnlich der Papyros: Παρμενίδης ὁ αὐτός (Ol. 78). Ebenso hat das Έκατόμνως Μιλήσιος . . . τρίς des Phlegon in dem . . . γίας Ἐπιδαύριος . . . . δίς des Fragmentes seine Analogie. Auf die allgemeine Aehnlichkeit zwischen dem Papyros und Phlegon weisen auch Hunt und Grenfell hin und, wenn ich richtig zwischen dem Zeilen lese, sind sie sehr geneigt, das Bruchstück geradezu diesem-Schriststeller zuzutheilen. Sollten sie das thun, so kann ich ihnem

<sup>1)</sup> So Meier. IInliou Cod., Tyliou Rutgers.

<sup>2)</sup> Andere Erklärungsversuche bei Förster a. O. n. 554. Worauf die von Christ Pindari carmina p. LXXVII statuirte Unterscheidung eines δόλιχος Έλληνων und δόλιχος 'Ρωμαίων beruhe, vermag ich nicht zu sagen.

nur zustimmen. Man wird vielleicht einwersen, dass bei derartigen Listen die Zurückführung auf einen bestimmten Autor überhaupt ein Ding der Unmöglichkeit sei, da sie sich alle gleich gesehen baben müssen, und es kein Mittel gebe, um zu entscheiden, ob wir es mit ein Excerpt aus Hippys oder Philochoros, Aristoteles, Euanoridas oder Phlegon zu thun haben. Indessen so ganz trifft das nicht zu. Die Angabe oder Auslassung des Vaternamens, die Bezeichnung der Kampfarten, die Form des Ethnikon sind vielleicht nicht ganz entscheidende, aber doch immerhin recht beachtenswerthe Merkmale. Dass im Weglassen des Vaternamens Phlegon und der Papyros zusammengehen, haben wir bereits gesehen. Dasselbe ist freilich auch bei Iulius Africanus der Fall; aber Pausanias setzt den Vaternamen in der Regel hinzu; er wird ihn doch schwerlich in allen diesen Fällen von der Inschrift oder sus seiner periegetischen Quelle entnommen, sondern in seinem Olympionikenverzeichniss gefunden haben. Schwerer fallen die Namen der Agone ins Gewicht. Der Papyros und Phlegon schreiben πύξ, lulius Africanus ) und Pausanias πυγμή. Jene Bezeichnung ist betanntlich die altere, die sich, ausser bei Homer, bei den Lyrikern,2) bei Hippokrates, Xenophon und Demosthenes und in der Dorieusinschrift (Olymp. Inschr. 153) findet. Hingegen haben die jugeren olympischen und die attischen Inschristen<sup>3</sup>) regelmässig πυγμή, ebenso Polybios (XXVII 7b 1), Philostrat (d. gymn. 22) Τέθριππον schreiben Phlegon und der Papyros, αρμα Pausanias. Hier ist allerdings der Sprachgebrauch schwankender, wie denn Iulius Africanus Ol. 25. 99. 199 τέθριππον, Ol. 211 έρμα setzt. Aber im Grossen und Ganzen scheint auch hier τίθριππον das ältere und correctere zu sein, vgl. Herodot. VI 103. 122, das Epigramm des Deinomenes Paus. VIII 42, 9, und noch die späteren olympischen Inschriften 56. 177. 198 ff. 220. 221. Syno-Namit steht Exxois, Pind. P. VII 4, Herodot. VI 103 und in den

<sup>1)</sup> Unter Ol. 32. 41. 48.

<sup>2)</sup> Pind. Ol. VII 163, Simonides fr. 152. 154. 158. Sehr charakteristisch ist Paus. VI 9, 9 τούτωι τῶι Φίλωνι Σιμωνίδης ὁ Λεωπρέπους έλεγεῖον δεξά τατον ἐποίησε·

πατρίς μέν Κόρκυρα, Φίλων δ' ὄνομ'. stpl δέ Γλαύκου . υίδς, και νικώ πύξ δύ' όλυμπιάδας.

ανάπειται και Μαντινεύς Άγαμήτως, κρατήσας πυγμη ι παϊδας.
3) Ol. Inschr. 56, 185, 186, 213, CIA, II 444—446, 448, 966—9

<sup>3)</sup> Ol. Inschr. 56, 185, 186, 213, CIA, II 444—446, 448, 966—968, 970, 978, III 1079.

Epigrammen Ol. Inschr. 166 und Paus. VI 10, 6. Dagegen αρμα im Epigramm der Kyniska (Ol. Inschr. 166) und anderen olympischen Inschriften 56. 188. 206. 236, stets auf den attischen CIA. Il 966-968, bei Athenaeus I 5 p. 3 u. s. w. Die Pindarhandschriften endlich schwanken in den Ueberschriften und den Scholien zwischen allen drei Bezeichnungen bin und her.1) Aehnlich steht es mit κέλης, wie der Papyros mit Phlegon und Africanus (Ol. 33) schreibt, gegenüber dem εππος κέλης, das Pausanias bevorzugt. Die olympischen und attischen Inschriften setzen sonst stets das einfache xélng,3) nur Ol. Inschr. 239 (3. Jahrh. n. Chr.) und ClA. Il 965 b (= πολεμεστηρίοις) machen eine Ausnahme. Die Pindarhandschriften zeigen dasselbe Schwanken wie bei αρμα und τέθριππον.) Die vollere Bezeichnung herrscht bei den Prosaschriftstellern vor, Herodot, VI 122, Plutarch Alex. 3, Schol. Arist. Aves 283. Gerade diesem schwankenden Sprachgebrauch gegenüber ist aber das Zusammengehen des Papyros mit Phlegon bedeutsam.

Für den Gebrauch der Ethnika bieten sich zwischen dem Fragment und Phlegon keine directen Vergleichungspunkte. Wohl aber können wir auch hier Abweichungen des Papyros von Pausanias und anderen Schriftstellern constatiren. Ευθυμος Λοκρός ἀπ' Ἰταλίας Pap. (Ol. 76, 77), Ευθυμος ἐκ τῶν ἐν Ἰταλίαι Λοκρῶν, οῖ χώραν τὴν πρὸς τῶι Ζεφυρίωι τῆι ἄκραι νέμονται Paus. VI 7, 10, Λοκρὸς τῶν ἐν Ἰταλίαι Aelian v. h. VIII 18. Λοκρὸς ἀπὸ Ζεφυρίου die Inschrift (Ol. Inschr. 144). Ferner Λύκος Θεσσαλός Pap. (Ol. 82), Λύκος Λαρισαῖος Αfric., Λύκος Θεσσαλὸς ἀπὸ Λαρίσης, was vielleicht auch in dem Papyros τω ergänzen ist, Dionys. Halic. X 53.

Dass diese Uebereinstimmung zwischen Phlegon und dem Papyros nicht absolut entscheidend ist, muss man freilich zugeben. Auch Aristoteles kann  $\pi v \xi$  statt  $\pi v \gamma \mu \eta'$  gesagt und die Vaternamen

<sup>1)</sup> Ol. IV Ueberschrift τεθχίππωι BD. ῖπποις C. ἄρματι A — Ol. I Hypothesis τεθχίππωι und ἄρματι. — Pyth. VIII τεθχίππωι Hypothesis D. ῖπποις Ueberschrift B. — Isthm. III τεθχίππωι und ἵπποις Hypothesis. — ἄρματι Ol. II. Pyth. I. II. IV—VI. Isthm. II, dagegen ἵπποις Bakchylides III.

<sup>2)</sup> Ol. Inschr. 56. 177, κ. τέλειος 198. 199. 207. 217. 226, CIA. II 966 967. 968.

<sup>3)</sup> Κέλητι und ἔππωι κέλητι Ol. I (Hypothesis) — κέλητι Ol. I (Ueberschrift), Pyth. III, Isthm. III (Hypothesis).

weggelassen haben, obgleich letzteres nicht eben wahrscheinlich ist. Aber man erwäge, ob es wahrscheinlicher ist, dass man im 3. Jahrhundert in Aegypten sich des Olympionikenverzeichnisses des Aristoteles bediente, das die Sieger der hellenistischen und römischen Periode nicht enthielt, oder der bis auf Hadrian fortgeführten Liste des in damaliger Zeit so beliebten Phlegon. Natürlich ist, was uns hier geboten wird, nicht ein Stück der grossen 14 Bücher umfassenden Όλυμπιονικών καὶ Χρονικών συναγωγή, sondern der Ἐπιτομή Ὀλυμπιονιχῶν ἐν βιβλίοις β΄. Darauf führt schon die ganze Anordnung, eine Zeile für jeden Sieger. Hingegen stammt das Excerpt des Photios und das der Heidelberger Handschrift (fr. 1. 12) wohl sicher aus dem grossen Werk, während sich bei Stephanos von Byzanz kaum wird entscheiden lassen, ob er dieses oder die Epitome benutzt hat. Kalkmanns Hypothese,1) dass die von Pausanias benutzte Olympionikenliste die des Phlegon sei, wird sich gegenüber den oben constatirten Abweichungen beider toum mehr aufrecht erhalten lassen. Auch die Ausflucht, dass des vollständige Werk vielleicht die Vaternamen enthalten habe, ist dadurch abgeschnitten, dass diese auch bei Photios und in dem Heidelberger Fragment sehlen. Auch bliebe immer noch πύξ und πυγμή. Selbstverständlich haben schon vor Phlegon andere die Liste des Aristoteles weitergeführt, wie vielleicht schon der Kallimacheer Apollas.2)

Ware das neue Fragment nicht von Phlegon, so könnte der Umstand, dass zwei verschiedene Autoren die olympischen Wett-tampfe in ganz derselben Reihenfolge aufführen, uns bis zu einem wissen Grade zur Gewähr dienen, dass diese Reihenfolge authenth sei. Da es sich uns aber als sehr wahrscheinlich ergeben t, dass auch das Fragment Phlegon gehört, und wir es also de Male mit einem und demselben Zeugen zu thun haben, so für die Frage, ob dieser die Sieger nach der Ordnung der Spiele nach einem anderen Princip aufzählt, scheinbar nichts Neues nnen. Dennoch glaube ich, dass sich seine Angaben auch in Hinsicht als absolut authentisch erweisen lassen. In den idlungen über die Organisation der olympischen Spiele wird

Pausanias der Perieget S. 107 ff.

FHG. IV 307, vgl. Kalkmann a. O. 105, der diesen Namen auch bei VIII 82 herstellen will, wo andere an Euanoridas denken. S. aber artz bei Pauly-Wissowa I S. 2841.

er freilich meistens mit schnöder Geringschätzung behandelt.") Die Frage, welch anderes Princip denn der Aufzählung zu Grunde liegen könne, wenn es nicht das der wirklichen Reihenfolge ist, sucht Kindscher<sup>2</sup>) dahin zu beantworten, dass die Agone in die beiden Kategorien der gymnischen und hippischen getheilt, innerhalb dieser Kategorien aber streng chronologisch aufgezählt würden. allerdings mit Ausnahme des παγκράτιον παίδων (gest. Ol. 145), das vor dem δπλίτης (gest. Ol. 65) genannt werde, um es den übrigen Knabenkämpfen anzugliedern. Aehnlich nimmt Mie (p. 20) drei Kategorien an, Männer, Knaben, Rosse. Dass der δπλίτης zwischen den Agonen der Knaben und denen der Rosse steht, wird vermuthungsweise auf eine Eigenmächtigkeit des Phlegon in diesem besonderen Fall zurückgeführt. Dieser Ausweg erweist sich aber angesichts des neuen Fragmentes als unmöglich, und insofern trägt dieses doch etwas zur Lösung der Frage bei. Der Erklärung Kindschers hingegen liegt etwas richtiges zu Grunde; nur gilt sie nicht für den Schriftsteller, sondern für die thatsächliche Ordnung der Spiele.

Christ allein ist, in seiner grossen Pindarausgabe p. LXXVII. wenn auch mit einer gewissen Schüchternheit, für die Glaubwürdigkeit des Phlegon eingetreten, aber auch er will die dort überlieserte Reihensolge nur für eine kurze Zeit der späteren Periode gelten lassen. Warum aber hat man die doch wahrlich natürlichst Annahme, dass Phlegon die wirkliche Ordnung der Spiele wiedergebe, nie ernstlich in Betracht gezogen? Weil man stets, sei bewusst oder unbewusst, von der bekannten Stelle in Xenophon. Έλληνικά VII 4, 18 ausgegangen ist und nach dieser die übrige. Zeugnisse gemodelt hat, und weil man die Pausaniasstelle (V 9, 3), di 🖛 von der Neuordnung von Ol. 78 handelt, etwas zu voreilig für schwecorrupt hielt. Es sei hier gleich bemerkt, dass Phlegon die damal = eingeführte Reihenfolge auch auf die früheren Olympiaden überträgt, was, wenn vielleicht auch nicht historisch exakt, so dock für den Benutzer höchst praktisch war. Man gestatte mir, die Xenophonstelle zunächst ganz bei Seite zu lassen und dafür die übrigen Zeugnisse um so unbefangener zu prüsen. Unlösbar mit

<sup>1)</sup> Mie quaestiones agonisticae p. 20, der auch p. 1 die ältere Litteratur verzeichnet. Holwerda (Arch. Zeit. 1880 S. 169) und A. Mommsen (Ueber die Zeit der Olympien) ignoriren Phlegon gänzlich.

<sup>2)</sup> Jahns Jahrbücher XI Suppl. Band S. 519.

dieser Untersuchung verknüpst ist die Frage nach der Zahl der Spieltage und der Vertheilung der Agone auf diese Tage.

Πεμπταμέροις άμίλλαις oder, wie die modernen Herausgeber mit Triclinius und den schlechteren Handschriften schreiben, meuπαμέροις αμίλλαις lesen wir in der fünften olympischen Ode, und die Scholien bemerken dazu: ἐπὶ πέντε ἡμέραις ήγετο αὐτὰ τὰ άγωνίσματα ἀπὸ ένδεκάτης εἰς ιε'; so wenigstens der Vratislaviensis A, während andere Handschriften µέχρις έχχαιδεχάτης haben, im direkten Widerspruch mit πέντε ήμέραις. Mit dem Vratislaviensis stimmt Tzetzes überein, der offenbar aus einem Pindarcommentar zu Lykophron V. 41 bemerkt: τὰ δὲ Όλύμπια πέντε ήμέρας έτελεϊτο ἀπὸ ια τῆς σελήνης μέχρι της όλης ιε'. Dazu kommt Schol. Ol. V 8 ήρχετο δὲ ἡ πανήγυρις κατά την δεκάτην τοῦ μηνός καὶ ἐτελεῖτο μέχρι καὶ της έκκαιδεκάτης, εν η τα άθλα εδίδοτο.1) Somit wurde das game Fest sieben Tage gedauert haben und von diesen die fünf mittleren Spieltage gewesen sein. Das ist die Ueberlieferung, die man als falsch erweisen mag, wenn man es kann, die sich aber nicht umdeuten lässt. Am wenigsten ist man berechtigt mit Holwerda, Mie, A. Mommsen, Christ u. a. zwei oder drei der fünf Spieltage als blosse Opfertage anzusehen, und das angesichts des αὐτὰ τὰ ἀγωνίσματα der Scholien.

Was sagt nun der Dichter der fünften olympischen Ode, wenn man die schlechter bezeugte Lesung πεμπαμέροις einsetzt?

δς τὰν σὰν πόλιν αὕξων, Καμάρινα, λαοτρόφον βωμοὺς εξ διδύμους ἐγέραρεν ἑορταῖς Θεῶν μεγίσταις ὑπὸ βουθυσίαις ἀέθλων τε πεμπαμέροις ἁμίλλαις, ἵπποις ἡμιόνοις τε μοναμπυχίαι τε.

Mag man die letzten Worte als Dativus instrumentatis von αμίλλαις abhängen lassen oder sie, was mir allein möglich scheint, als Apposition dazu auffassen, immer bleibt es höchst seltsam, dass aus sämmtlichen Agonen der fünf Tage nur diese drei herausgegriffen werden. Und wenn man mit Bergk in seinen letzten Ausgaben πεμπαμέρους αμίλλας schreibt und übersetzt: er ehrte die sechs Zwillingsaläre mit Stieropfern und die fünftägigen Wettkämpfe mit Viergespann, Maulthierwagen und Rennpferd, so ist es abgesehen von der Abgeschmacktheit des Gedankens doch wunderlich, dass Psau-

<sup>1)</sup> Ueber diesen unrichtigen Zusatz s. unten S. 157.

mis auch mit den beiden Agonen, in denen er unterlegen ! müsste, "die Wettkämpfe geehrt" haben soll; denn dass er nur der ἀπήνη gesiegt hat, lehrt V. 3. Hält man aber mit G. F mann (op. VI 15), L. Schmidt (Pindars Leben 394) und Met (Pindars Siegeslieder 141) an der guten Ueberlieferung πεμπ μέροις αμίλλαις fest, so besagt die Stelle, dass die Wettkam des fünften Tages Viergespann, Maulthiergespann und Rennpf waren. An dem Fehlen der κάλπη kann nur Anstoss nehm wer von dem Dichter die Pedanterie eines Registrators verlat In der That machen nun bei Phlegon τέθριππον und κέλης ( Schluss, 1) während die  $\alpha \pi \eta \nu \eta$  aus den oben erörterten Grün fehlt. Ausserdem lehrt die Stelle, wenn man, was meiner Ansi nach unumgänglich nöthig ist, ὑπὸ βουθουσίαις ἀέθλων τε πι πταμέροις αμίλλαις verbindet, dass am fünsten Spieltag auch Sti opfer stattsanden, selbst wenn man nicht πεμταμέροις als à xorvov auffasst, was sich wohl am meisten empfiehlt. Dies w sich unten bestätigen.

Den Schluss des vorhergehenden Tages würde demnach όπλίτης gebildet haben. Dazu stimmt Artemidoros I 63 τὸ δπλον λεγόμενον ἐπὶ πάντων πᾶσι παρολχὰς σημαίνει· τελ ταΐον γὰρ ἐπὶ πᾶσι τὸ άθλον, wenn man annimmt, dass er da nur die gymnischen Agonen im Auge hat, die hippischen al unberücksichtigt lässt. Dieselbe Einschränkung findet sich in d übereinstimmenden Zeugniss des Plutarch quaest. symp. II 5, der ganze Zusammenhang lehrt, dass nur von den gymnisch Wettkämpsen die Rede ist: καὶ γὰρ ὁπλίτης ἐπὶ πᾶσι εἰσάγες μαρτυρούμενος δτι τοῦτο τὸ τέλος ἐστὶ τῆς σωμασκίας : της άμιλλης.2) Allein eben derselbe Dialog bereitet uns die er ernsthafte Schwierigkeit, denn kurz vorher lesen wir: Exel de on οί παιδες διαγωνίσωνται, τοὺς ἄνδρας καλοῦσιν, und auf Gri dieses Zeugnisses wird denn auch in den neueren Arbeiten 0 die Ordnung der olympischen Spiele, so viel ich sehe, allgem angenommen, dass die Knabenspiele den Anfang machten. sich ist das im höchsten Grade unwahrscheinlich. Sollen wir 1

<sup>1)</sup> Auch in Delphi gingen bekanntlich die gymnischen Agone den l pischen voraus Soph. El. 691.

<sup>2)</sup> Vgl. auch das allerdings ironisch gemeinte Epigramm Anth. Pal. XI νίκτα μέσην ἐποίησε τρέχων ποτὰ Μάρκος ὁπλίτης und dazu Dittenbei Ol. Inschr. S. 117.

wirklich vorstellen, dass die älteste Kampfart, das Stadion, das seinem Sieger die Ehre einbringt, Eponym der Olympiade zu werden, jemals seinen Platz an der Spitze der Agone verloren babe? Man denke doch an die grossen Dionysien in Athen, bei denen der älteste Agon, die kyklischen Chöre, die erste Stelle durch alle Zeiten hindurch behauptet hat. Und doch scheint es schwer der bestimmten Angabe des Plutarch den Glauben zu versagen. Partiell trifft sie allerdings für die bei Phlegon vorliegende Ordnung zu, da nach ihm dem ὁπλίτης die Knabenkämpfe vorangehen, aber alle übrigen Agone der Männer fallen früher als diese, und dass Plutarch seine Bemerkung ganz allgemein verstanden wissen will, lehrt der Gegensatz zu den unmittelbar vorher erwithouten pythischen Spielen,1) bei denen auf jeden Knabenkampf der entsprechende Männerkampf folgte. Will man sich also nicht u der Annahme entschliessen, dass Plutarch über die Ordnung der olympischen Spiele nicht genau unterrichtet gewesen sei, so bleibt scheinbar nur das Gewaltmittel übrig avoges und maldes u vertauschen; also έχει δ' όταν οί ανδρες διαγωνίσωνται, τότε τοὺς παϊδας καλοῦσιν. Aber selbst dies würde nicht correct sein, da ja nach Phlegon der ὁπλίτης auf die Knabenkämpfe folgt. Aber ist es denn wirklich ausgemacht, dass der fragliche Satz sich auf Olympia bezieht? Freilich heisst es kurz vorher: molov ovy φαίη τις ᾶν τῶν ἀγωνισμάτων γεγονέναι πρῶτον, ἢ τὸ στάδων ωσπες Όλυμπίασιν, so dass man auf dieses das έχει zu beziehen versührt wird. Aber hinter Ὀλυμπίασιν ist eine grosse Lacke, in der sogar die Person des Redenden wechselt, und dass <sup>in</sup> dieser Lücke ausser den pythischen und olympischen Spielen noch die Spiele mindestens einer dritten Cultstätte genannt gewesen sein müssen, lässt sich wie ich glaube zur Evidenz bringen. Man erwäge: Lysimachos wirst die Frage auf: welcher Agon ist der alteste? und geht dabei von der Voraussetzung aus, dass hierfür nur solche Agone in Betracht kommen, die an den verschiedenen Cultstatten den ersten Platz einnehmen. In Olympia ist das das Stadion, was wir uns gleich für später merken wollen. Nun muss eine

<sup>1)</sup> Nicht den panathenäischen, wie Christ a. O. p. LXXVIII annimmt. Das Local des Dialoges ist durch den unmittelbar vorhergehenden bestimmt, dessen Fortsetzung er bildet. Dort heisst es: Σωσικλέα τὸν Κορωνήθεν, Πυθίοις νεκικηκότα ποιητάς, είστια μεν τὰ ἐπινίκια. Also bedeutet ἐνταῦθα παρ ἡμῶν in Delphi.

andere Cultstätte gefolgt sein, an der eine andere Kampfart an der Spitze stand. Delphi kann das nicht gewesen sein, weil dort ebenfalls das Stadion die Agone eröffnete, wie sich aus Sophokles Bl. 684 (vgl. Heliodor Aethiop. IV) ergiebt.') Es kann also nur in derselben Kategorie mit Olympia, etwa durch 'Ολυμπίασί τε καὶ παρ' ἡμίν, erwähnt gewesen sein. Welches dritte Fest als Vertreter einer anderen Kategorie erwähnt war, ist natürlich mit Sicherheit nicht zu sagen. In Betracht kommen die Panathenäen, wo der δίαυλος den Anfang machte, ferner die isthmischen und nemeischen Spiele, deren Reihenfolge wir nicht kennen, die aber ganz gut mit  $\pi \dot{\alpha} \lambda \eta$  oder  $\pi v \gamma \mu \dot{\eta}$  begonnen haben können. Und an diese möchte man darum lieber denken, weil der δίαυλος dem στάδιον zu nahe steht und in dem Dialog nur die Hauptclassen der Spiele berücksichtigt werden. Timon, der in seiner Entgegnung offenbar darauf hinwies, dass die Ordnung der Spiele an den verschiedenen Orten keineswegs eine streng chronologische sei, muss natürlich auch auf dieses dritte nicht zu bestimmende Fest Bezug genommen haben, und auf dieses wird sich denn auch die mit exel eingeleitete Bemerkung beziehen. Ich verkenne die Schwierigkeit nicht, die darin liegt, dass sowohl bei den Panathenäen als beä den isthmischen und nemeischen Spielen die Agonisten in maldez, άγένειοι und ἄνδρες zerfielen, während Plutarch nur von παίδες und arder spricht. Da aber für den Zusammenhang der Stelle auf die Zahl der Classen nicht das geringste ankommt, wird man dem Schriftsteller die kleine Ungenauigkeit wohl zutrauen dürsen dass er die ayévelol zu den maldeg rechnete. Und wenigstens für die Panathenäen steht es urkundlich fest, dass an ihnen die ἄνδρες nach den παϊδες und ἀγένειοι auftraten.") Jedenfal 🕿 aber ist dieses Zeugniss nicht der Art, um die Glaubwürdigke des Phlegon erschüttern zu können.

Die drei Knabenagone, die bei Phlegon dem δπλίτης voramegehen, wird man a priori geneigt sein, auf denselben Tag m

<sup>1)</sup> Unter dem δρόμος auch den δόλιχος mit einzubegreifen ist reim Willkür von A. Mommsen Delphi 199. Auch bei dem pythischen Agon de Götter steht das στάδιον voran ('Τποθ. Πυθίων p. 297 Böckh).

<sup>2)</sup> Für die Nemeen auf Keos scheint sich aus der bekannten Siegerlist (Pridik de Cei insulae rebus p. 160 n. 39) die umgekehrte Reihenfolge arteration acides zu ergeben, und zwar nach dem delphischen Princip, dassie sich in denselben Kampfarten unmittelbar folgten.

diesem zu verlegen. Das wird bestätigt durch die olympischen Inschristen 54. 55, nach denen der Pankratiast Ti. Claudius Rusus bis in die Nacht kämpste. Das Pankration bildete also den Schluss des vorhergehenden Tages. Die Reihenfolge πάλη πύξ παγχράνιον ist durch die Geschichte des Kapros bei Paus. VI 15, 3 bezeugt. Ganz dieselbe finden wir bei Phlegon. Ausserdem folgt aus der Stelle des Pausanias, dass diese drei Kampsarten auf einen und denselben Tag fielen, den dritten, wenn wir auf Pindar und seinen Scholiasten gestützt sünf Spieltage annehmen.

Auch für die drei Agone im Lauf: στάδιον δίαυλος δόλιχος ist durch die Geschichte des Polites von Keramos (Ol. 212) ein und derselbe Tag bezeugt (Paus. VI 13, 3), aber freilich scheint sich aus dieser eine andere Reihenfolge als bei Phlegon, nämlich φίιχος, στάδιον, δίαυλος zu ergeben: ἀνέφηνε δὲ ἀρετὴν ποδών εν Όλυμπίαι πάσιν άπὸ γάρ τοῦ μηκίστου καὶ διαρμοτάτου δι' όλιγίστου δη καιρού μεθηρμόσατο έπὶ τὸ βρα-Τότατον όμου και ώκιστον και δολίχου τε έν ήμέραι τηι αὐτηι κα παραυτίκα σταδίου λαβών νίκην προσέθηκε διαύλου σφίσι την τρέτην. Allein gegen Pausanias und für Phlegon spricht nicht ur wie wir bereits oben gesehen haben, die innere Wahrscheinlichkeit, sondern auch das directe Zeugniss des Plutarch: πρῶτον τὸ στάδιον Όλυμπίασιν, der, wenn er die sämmtlichen Agone des Laufes gemeint hätte, nicht στάδιον, sondern δρόμος gesagt baben wurde, und das des Platon leg. VIII 833 a: σταδιοδρόμον δή πρώτον ὁ κῆρυξ, καθάπερ νῦν, ἐν τοῖς ἀγῶσι παρακαλεῖ . . . . . δεύτερος δὲ ὁ τὸν δίαυλον (ἁμιλλησόμενος), τρίτος ὁ τὸν ἐφίππων, καὶ δὴ τέταρτος ὁ τὸν δόλιχον κτλ., der gewiss nicht in solcher Allgemeinheit καθάπες νῦν sagen wurde, wenn er nicht neben Delphi auch Olympia im Auge hätte, zumal in Athen an den Panathenäen die Reihenfolge eine andere war. Diesen drei Zeugen gegenüber kann die widersprechende Angabe des Pausanias um so weniger ins Gewicht fallen, als er sie nicht in der Form eines schlichten Referats, sondern in der einer rhetorischen Phrase giebt. Es ist denkbar, dass Pausanias in der That über die Reihen-<sup>lol</sup>ge der Agone des ersten Tages nicht genau unterrichtet war; es ist denkbar, wenn auch nicht gerade wahrscheinlich, dass an diesem speciellen Tag die Agone anders geordnet waren, wie der Pall des Kapros, wo das Pankration ausnahmsweise vor den Fausttampf gestellt wurde, ein Beleg dafür ist, dass Verschiebungen inner-

halb der Kämpfe desselben Tages allerdings möglich waren; es i weiter denkbar, aber noch weit unwahrscheinlicher, dass, wie Kiad scher zweifelnd (Jahns Jahrb. XI Suppl. Band S. 517), Kalkman (Pausanias der Perieget S. 73) mit ziemlicher Bestimmtheit an nehmen, in der 212. Olympiade eine Neuordnung der Spiele statt fand, die aber dann zu Plutarchs Zeit wieder abgeschafft gewese sein müsste. Am wahrscheinlichsten aber ist mir, dass Pausanis seiner rhetorischen Phrase zu Liebe hier die thatsächliche Reihen folge der Spiele einfach ignorirt, indem er, um mit Gottfried Her mann (Op. VI 10) zu sprechen ,nach seiner gesuchten Art zu redet rückwärts vom längsten und die meiste Ausdauer erfordernden zu kürzesten und schnellsten Lause gemessen hat'. Dabei mag ib vielleicht auch die Ordnung der Panathenäen im Sinne gelege haben, falls er nicht etwa die ganze Wendung einem sophistische Collegen nachgebildet hat, der von einem Siege an diesem attische Feste sprach. Man hat für die Ansetzung des dolling an erst Stelle auch die Geschichte von dem Argiver Aigeus ins Feld geführt, der seinen Sieg noch an demselben Tage in seiner Vaterstadt von kundete. Aber einem solchen Läufer darf man es schon zutraue dass er von Mittag bis Abend von Olympia nach Argos gelange konnte. Man denke an die Leistung des Pheidippides bei Herod-Uebrigens ist es psychologisch höchst unwahrscheinlic dass ein Sieger im Dauerlauf nicht auch den Ausgang der beiden von wandten Agone abgewartet haben sollte, so dass für den Zei punkt, an dem Aigeus von Olympia aufbrach, die Reihensolge dies drei Kampfspiele gleichgültig ist.

Das πένταθλον steht bei Phlegon zwischen den δρομικι ἀγῶνες und der πάλη. Eine indirecte Bestätigung giebt Paus nias VI 24, 1, wo er, von den Vorübungen im Gymnasium handeln für diese dieselbe Reihenfolge bezeugt: εἰσίασι δὲ (οἱ Ελλανι δίκαι) πρὶν μὲν ἥλιον ἀνίσχειν συμβαλοῦντας δρομέας, μι σούσης δὲ τῆς ἡμέρας ἐπὶ τὸ πένταθλον καὶ ὅσα βαρέα ἀθλ ὀνομάζουσιν. Eine weitere, allerdings gleichfalls nur indirecte B stätigung wird durch die olympische Inschrift über die nepolit nischen Σεβαστά (Ol. Inschr. 56) geboten; denn dass sich diese Fest, die Ἰταλικὰ Ὀλύμπια oder ἰσολύμπια, wie es urkundlis

<sup>1)</sup> lul. Africanus Ol. 113 'Aysi's; vgl. Rutgers p. 67, Förster n. 36 Krause und Holwerda wollen 'Aysi's corrigiren; mehr empfiehlt sich Aiys sowohl paläographisch als onomatologisch.

heisst (vgl. Dittenberger zu der Inschrift), auch bezüglich der Reihenfolge der Kampfspiele wenigstens in den Grundzügen einigermassen an sein Vorbild anlehnte, dürfen wir ohne Weiteres voraussetzen. So verstümmelt nun leider gerade die von den Agonen bandelnde Stelle (Z. 42 ff.) ist, so lässt sich doch so viel erkennen, dess auch dort das στάδιον ἀνδρῶν den Anfang machte, dann πίπταθλον, πάλη, πυγμή, παγκράτιον folgten und der δπλίτης den Schluss der gymnischen Agone bildete. Hingegen liegt eine Abweichung darin, dass wie in Delphi, die Agone der Knaben und Maner nach Kategorien zusammengestellt waren und die Knaben den Vortritt hatten; wenigstens lesen wir πανχράτιον παίδων, πανχράτιον ἀνδρῶν. Nur im Wettlauf müssen, was für unsere sthere Betrachtung sehr beachtenswerth ist, die Knaben auf die Minner gefolgt sein. Dagegen sind wieder wie in Olympia die hippischen Agone hinter die gymnischen gestellt, allerdings in der abweichenden Reihenfolge: κέλης, συνωφίς, τέθριππον.

Auf wie viel Tage sind nun die sieben zuletzt besprochenen Agone u vertheilen? Auf drei, auf zwei oder einen? Der Scholiast oder nichtiger der Paraphrast der XIII. olympischen Ode behauptet allerangs von dem Korinthier Xenophon, dass er seine beiden Siege im Stadion und Pentathlon an demselben Tage errungen habe. Aber schon Mie hat p. 34 mit Recht hervorgehoben, dass davon bei Pindar selbst nichts zu lesen ist; dieser sagt nur V. 30 πενταέθλωι αμα σταδίου νιχών δρόμον άντεβόλησεν των άντρ θιατός οὔπω τις πρότερον, was um so mehr ins Gewicht Allt, als er nachher bei den pythischen Siegen ausdrücklich hervorhebt, dass sie an einem und demselben Tage errungen seien: Πυθοί τ' έχει σταδίου τιμάν διαύλου τ' άελίωι άμφ' ένί. Aber dafür beruft sich nun Mie auf das Decret des Demeas in Lukians Timon 50 νενίκηκε δὲ πὺξ καὶ πάλην καὶ δρόμον το 'Ολυμπίαι μιας ήμερας και τελείωι άρματι και συνωρίδι πωλικήι. Wenn wir das allerdings gläubig hinnehmen, so hätte der Pindarscholiast auch hinsichtlich des πένταθλον, das vor der πάλη vorhergeht, Recht, und wir müssten in der That alle sieben Agone auf einen Tag verlegen. Aber ich dächte, schon die perverse Reihenfolge der Aufzählung lehrt, dass es sich um absichtliche Incorrectheiten handelt. Bis zu einem gewissen Grade greist nun hier die vielbehandelte Pausaniasstelle V 9, 3 ausklärend ein: δ δὲ κόσμος ο περί τον άγωνα έφ' ήμων, ώς θύεσθαι τωι θεωι τα ίερεία

πεντάθλου μέν και δρόμου τῶν ἵππων ὕστερα ἀγωνισμ ούτος κατέστη σφίσιν δ κόσμος Όλυμπιάδι εβδόμηι προς έβδομήκοντα τὰ πρὸ τούτων δὲ ἐπὶ ἡμέρας ἦγον τῆς ι δμοίως και άνθρώπων και ίππων άγῶνα, τότε δὲ προήχδ ές νύχτα οί παγχρατιάζοντες, άτε ού χατά χαιρόν έσχλι τες, αίτιοι δε εγένοντο οί τε ίπποι και ες πλέον έτι ή πεντάθλων αμιλλα και έκράτει μέν Καλλίας τους πα τιάσαντας. Εμπόδιον δε ούκ Εμελλε παγκρατίωι του λι τὸ πένταθλον οὐδὲ οἱ ἵπποι γενήσεσθαι. Der letzte Sal weist, dass seit Ol. 78 Pankratiasten und Fünfkämpfer nicht an demselben Tage austraten. Folglich sind die betreffenden 1 auf mindestens zwei Tage zu vertheilen, und es fragt sich nur ob wir für das πένταθλον einen besonderen Tag anzunehmen b was angesichts der Thatsache, dass es eigentlich fünf Kamp repräsentirt, doch wabrlich nicht unglaublich ist. so erhalten wir die von Pindar und seinem Scholiasten beze fünf Spieltage, und die Vertheilung auf diese ist eine so g mässige, dass ich jeden auffordere eine bessere zu finden:

I. Tag: 1. στάδιον. 2. δίαυλος. 3. δόλιχος.

π : 4. πένταθλον.

π΄ το πάλη.
 πύξ.
 παγκράτιον.

IV. , : 8. παίδων στάδιον. 9. π. πάλη. 10. π.11. δπλίτης.

 γ. ; 12. τέθριππον. 13. κέλης. (14. ἀπήνη. 15. κε oder später 14. συνωρίς etc.).

Doch wir sind mit der Pausaniasstelle noch nicht fertig erster Satz gilt ja allgemein für verderbt und zahlreiche Aendert sind vorgeschlagen; auch ich selbst bekenne mich früher at versündigt zu haben; zum Glücke ohne meine Vermuthung öffentlicht zu haben. Die Ueberlieferung ist ja an sich bis at einziges Wörtchen ganz untadlig. Die Opfer, heisst es, w nach dem Pentathlon und den hippischen Agonen dargebt da diese nach dem Folgenden seit Ol. 78 nicht mehr an dem Tage stattsanden, handelt es sich nicht um ein einziges, so um ein zweimaliges oder zwiesaches Opfer. Damit ist das oft Hauptopfer am grossen Zeusaltar ausgeschlossen 1); gemeint

<sup>1)</sup> Dionysios Hal. Lys. 520, Lucian. bis accusatus 2, Pseudo-And c. Alcib. 29.

die Opfer, die die Sieger zuerst an demselben Zeusaltar,1) daher sῶι Θεῶι, dann aber auch an den sechs Doppelaltären darbrachten,\*) bei welcher Gelegenheit die achte olympische Ode gesungen worden ist. Aus Paus. V 21, 12 hat Mie p. 30 richtig geschlossen, dass die Proclamation und Krönung des Siegers unmittelbar nach dem Wettkampf geschah<sup>3</sup>); wenn er aber hinzusetzt, dass auch das Opfer des Siegers an demselben Tage stattgefunden habe, so vermisse ich für diese Behauptung die Beweise. Vielmehr sagt Pausanias, dass # nach dem πένταθλον und den hippischen Agonen stattsand. Die Sieger opferten in zwei Abtheilungen, die der vier ersten Agone am zweiten, die der neun oder elf folgenden am fünften Tag, und wir verstehen nun, warum diese beiden Tage verhältnissmässig m wenigsten belastet sind, der eine mit einem einzigen, der andere mit den sich am schnellsten abspielenden hippischen Agonen. and nun erinnern wir uns, dass wir bereits S. 150 aus dem νπο βουθυσίαις αξθλων τε πεμπταμέροις αμίλλαις der fünften ol. Ode geschlossen haben, dass am fünften Spieltag auch Opfer stattfanden. Eine weitere Bestätigung bringt die unter Andokides' Namen überlieserte Rede gegen Alkibiades, wo § 29 erzählt wird, dass Alkibiades für die ἐπινίκια seines Wagensieges, die er προτεραίαι τῆς θυσίας, also am Tage vor dem officiellen Opfer, darbringen wollte, das staatliche Opfergeräth von den attischen Theoren entlieh, dann aber, wenn ich den Hergang richtig auffasse, dies mein privates Opfer ordnungswidrig erst am folgenden Tag vor der Hekatombe in Scene setzte. Wir ersehen also auch daraus, dass am Musten Spieltag von den Siegern geopfert wurde. Nach dem Pindarscholiasten muss das officielle Opfer auf den 16. Monatstag fallen, was durch Bakchylides VII 3 bestätigt wird. Wenn Schol. Ol. III 32 auf diesen Tag auch die xelois verlegt wird, so ist das ein falscher Schluss aus den Worten des Pindar, und auf diesem falschen Schluss mag dann weiter der unrichtige Zusatz Schol. Ol. V 5 ἐν ἦι τὰ ἆθλα Edidoro (s. S. 149) beruhen. Denn dass die Entscheidung unmittelbar nach dem Kampfe erfolgte, liegt in der Natur der Sache, und den Kranztisch wird man sich doch in dem Stadion, der Palästra,

Schol. Pind. Ol. IX 1 κωμάζει δὲ πρὸς τὸν τοῦ Διὸς βωμὸν ὁ νιπίσες μετὰ τῶν φίλων, αὐτὸς τῆς ἀιδῆς ἐξηγούμενος.

<sup>2)</sup> Pind. Ol. V 8 Schol.

<sup>3)</sup> Vgl. Paus. III 21, 1 und die Geschichte von Aigeus, der doch nicht Ohne den Kranz nach Argos gelaufen sein wird (s. oben S. 154).

dem Hippodrom vor den Hellanodiken aufgestellt zu denken haben. Dagegen siel natürlich auf diesen Tag das Festmahl im Prytancie (Paus. V 15, 12). A. Mommsen Ueber die Zeit der Olympien S.: wünscht sich für das "Hochfest" die XV Luna. Sein Wunsch läss sich erfüllen, denn das Opfer des Herakles, das die von ihm heran gezogene Pindarstelle Ol. III 19 feiert — ήδη γάρ αὐτῶι, πατρ μέν βωμών άγισθέντων, διχόμηνις όλον χουσάρματος έσπέρα όφθαλμὸν ἀντέφλεξε Μήνα — ist natürlich nicht das mythisch Prototyp für die Hekatombe am 16, sondern für die Opfer de einzelnen Sieger am 12 und 15, und dass der 15. von Anfang au der Hauptfesttag war, worüber unten mehr, glaube ich allerding auch. Auf den 10., um die seit Ol. 78 bestehende Festordnung gleich zu erledigen, fällt dann alles das, was Mie p. 40 höchst unnothiger Weise auf zwei Tage vertheilt: die allerdings nicht überlieferte, aber mit Bestimmtheit zu postulirende religiöse Einleitungsfeier, der Eid der Hellanodiken und Agonisten, die Prüfung des Athleten und der Pferde.

Dass der Ausdruck des Pausanias an der Stelle, die uns diese erwünschte Aufklärung gebracht hat, absonderlich und gesuch ist, wird man bereitwillig zugeben. Ein natürlich und einfack schreibender Schriftsteller würde gesagt haben, seit Ol. 78 fander der Fünskamps, das Pankration und die hippischen Agone an dre verschiedenen Tagen statt. Aber von diesem Sophisten sind wir & ja längst gewöhnt, dass er häufig nur für solche verständlich ist welche die von ihm berichtete Thatsache bereits kennen. So sets er die Vertrautheit mit der bestehenden olympischen Spielordnung auch hier bei seinem Leser voraus. Gewaltsam geändert dar unter keinen Umständen werden. Anstoss erregt auch nur da beziehungslose μέν hinter πεντάθλου; man wird dafür entweden vvv zu schreiben oder vielleicht noch besser vvv vorher einzu schieben haben, damit ein Gegensatz zu dem τὰ πρὸ τούτων δ. am Anfang des folgenden Satzes gewonnen wird.

Aber ein Zeugniss ist noch übrig, das alle bis jetzt gewonnenes und, wenn ich mich nicht täusche, vortrefflich zusammenstimmendes

<sup>1)</sup> Vgl. ausser Mie p. 30 f. auch Krause Olympia 164 A. 16. Stenge Griech. Kultusalterthümer <sup>2</sup> S. 184 A. 9 beruft sich für sein abweichendes Ur theil auf Schol. Pind. Ol. III 33 p. 97 Böckh, wo gesagt sein soll, dass all Kränze an einem Tage ausgetheilt wurden. Ich habe die Stelle, die er meint nicht finden können.

Resultate umzustürzen droht: der bisher geslissentlich bei Seite gebesene Bericht des Xenophon über die von den Arkadern und Pisaten Ol. 104 begangene Feier, die die Eleer stören. weit die Agone sich bereits abgespielt hatten, als die eleische Armee heranrückte und der Kampf in der Altis begann, das beseichnet Kenophon (Hell. VII 4, 29) mit den Worten: καὶ τὴν μὲν ίπποδρομίαν ήδη ἐπεποιήκεσαν καὶ τὰ δρομικὰ τοῦ πεντάθλου οι δ' είς πάλην άφικόμενοι οὐκέτι ἐν τῶι δρόμωι, άλλὰ μπαξύ τοῦ δρόμου καὶ τοῦ βωμοῦ ἐπάλαιον. Danach müssten also die hippischen Agone vor dem Faustkampf stattgefunden haben, - nicht nothwendig an demselben Tage, einen solchen eclatanten Widerspruch mit Pausanias, nach dem seit Ol. 78 gymnische und hippische Agone nicht mehr auf denselben Tage fielen, haben wir nicht nöthig zu statuiren; denn es kommt Xenophon nur darauf n, den letzten wirklich zu Ende geführten Agon zu bezeichnen-Aber nicht aus der Welt zu schaffen ist der Widerspruch mit der fanten olympischen Ode; denn einen sechsten Spieltag für das Pentathlon wird doch im Ernst niemand postuliren wollen. betenne nun, dass die Uebereinstimmung aller wirklich zuverlaigen Zeugen mit Phlegon für mich so entscheidend ist, dass vir sest vertrauen dürsen, der Widerspruch dieses einen Zeugnisses nur ein scheinbarer. Ich glaube aber, dass man weder anzunehmen braucht, dass während des 4. Jahrhunderts zeitweilig eine andere Spielordnung bestanden habe, was ja an sich denkbar wäre, 40ch dass die Pisaten und Arkader von der üblichen Reihenfolge <sup>ab</sup>gewichen seien, was unwahrscheinlich ist, da Xenophon von der Ordnung wie von einer allgemein bekannten Sache spricht. Ich rage mich, welcher Agon müsste in Wahrheit dem πένταθλον Vorausgehen. Der δόλιχος. Wenn wir uns nun erinnern, dass ein dem δόλιχος sehr ähnlicher Agon in Athen und anderwärts <sup>2</sup>ππιος oder ἐππικός oder ἐφίππιος hiess,¹) so ist vielleicht die Annahme nicht zu gewagt, dass hier Xenophon statt δόλιχος den Ausdruck ἐπποδρομία gebraucht habe. Noch einsacher wäre es, wenn man sich, wie Blass mir vorschlägt, entschlösse ἱππιοδρομίαν an schreiben, ein Wort, das freilich sonst nicht bezeugt ist. Sollte lemand für die übliche Auffassung von ἐπποδρομία geltend machen

<sup>1)</sup> înnios CIA. II 966. 968, Dittenberger Syll. 398. épinnios Plut. leg. VIII 833 b. inninós CIA. II 970.

wollen, dass das Wagenrennen in jener Olympiade doch stattgefunden habe, da bei Pausanias VI 8, 3 der Name des wirklichen oder angeblichen Siegers steht, so erwidere ich, dass die Spiele, nachdem die Eleer zurückgeschlagen waren, natürlich ihren Fortgang nahmen, wie das auch aus Xenophons Bericht indirect hervorgeht, und also das Wagenrennen ebenso gut auf die Unterbrechung folgen, wie ihr vorhergehen konnte.

Schon oben haben wir constatirt, dass Phlegon die Ol. 78 geschaffene Spielordnung auch auf die früheren Olympiaden überträgt, was für ein Handbuch gewiss sehr praktisch war. Die Wissenschaft aber kann sich der Aufgabe nicht entziehen, auch von der Reihenfolge, wie sie bis Ol. 77 bestand, ein Bild zu entwerfen. Aus der oben besprochenen Pausaniasstelle geht hervor, dass damals der Fünfkampf, die hippischen Agone und das Pankration auf denselben Tag fielen. mit nichten aber, was auch besonnene Forscher daraus entnehmen wollen, dass alle Wettkämpfe an demselben Tag abgehalten wurden: ¿nð ήμέρας ήγον τῆς αὐτῆς ὁμοίως καὶ ἀνθρώπων καὶ ἵππων **ἀγῶνα** steht da, nicht τοὺς ἀνθρώπων καὶ ἵππων ἀγῶνας. 13 Agone an demselben Tag wäre doch auch wirklich ein Ding der Unmöglichkeit, womit natürlich nicht gesagt sein soll, dass nicht noch zwei oder drei weitere Agone auf denselben Tag mit den oben genannten fallen konnten. Die Neuerung bestand darin, dass sowohl das πένταθλον als die hippischen Agone einen besonderen Tag für sich erhielten. Nun beachte man, dass, wie auch Kindscher beobachtet hat, die bei Phlegon vorliegende und von uns mit der seit Ol. 78 bestehenden identificirte Ordnung genau die chronologische sein wurde, wenn man die hippischen Agone vor das Pankration setzte, also an die Stelle, die sie nach Pausanias bis Ol. 77 thatsächlich einnahmen. Es sind nämlich gestiftet στάδιον Ol. 1, δίανλος Ol. 14, δόλιχος Ol. 15, πένταθλον und πάλη Ol. 18, πύξ Ol. 23, τέθριππον Ol. 25, κέλης und παγκράτιον Ol. 33, παίδων στάδιον und πάλη 01. 37, παίδων πύξ 01. 41, δπλίτης Ol. 65. Da ergiebt sich denn doch die Schlussfolgerung eigentlic von selbst, dass bis Ol. 77 die Reihenfolge der Agone durch dass Datum ihrer Einführung bestimmt wurde. Wenn Pausanias sagt an dem späten Auftreten der Pankratiasten in der 77. Olympiade seien οί τε ίπποι καὶ ἐς πλέον ἔτι ἡ τῶν πεντάθλων ἄμιλλοschuld gewesen, so greist er offenbar einerseits den dem Pankration unmittelbar vorangehenden, andererseits den am längsten dauerndemAgon beraus. Die vor dem πένταθλον liegenden Wettkämpfe liessen sich natürlich bequem an einem einzigen Tag erledigen, ebenso die auf das Pankration folgenden. Wir erhalten also für Ol. 77 und die vorhergehenden Olympiaden eine Vertheilung auf drei Tage:

- I. Tag 1. στάδιον, 2. δίαυλος, 3. δόλιχος.
- II. , 4. πένταθλον, 5. πάλη, 6. πύξ, 7. τέθριππον,
   8. χέλης, 9. παγχράτιον.
- III. , 10. παίδων στάδιον, 11. παίδων πάλη, 12. παίδων πύξ, 13. δπλίτης.')

Als dann Ol. 70 die  $\alpha \pi \eta \nu \eta$ , Ol. 71 die  $\alpha \alpha \lambda \pi \eta$  hinzutrat, wird man diese nach dem üblichen Princip ans Ende, also hinter den  $\delta \pi \lambda l \tau \eta \varsigma$ , gestellt haben. Der zweite und dritte Spieltag wurden auf diese Weise so überlastet, dass man sich endlich doch zur Zugabe zweier weiterer Spieltage entschliessen musste, wobei man dann sämmtliche hippische Agone ans Ende stellte und die Opfer der Sieger, die vermuthlich bisber am dritten Spieltage stattgefunden hatten, auf zwei Tage vertheilte.

Ueber den Zeitpunkt der Einführung dieser dreitägigen Spielordnung lässt sich natürlich nichts Bestimmtes sagen. Bis zur 
Stiftung des Wagenrennens Ol. 25 wird man wohl mit einem Tag 
ausgekommen sein. Bei der damaligen Reorganisation, als die Zahl 
der Hellanodiken auf neun erhöht wurde, mag auch der zweite 
Spieltag eingeführt worden sein. Als dann weiter das Pankration, 
die Knabenagone, unter ihnen auch vorübergehend das Pentathlon, 
und endlich der  $\delta \pi \lambda t \tau \eta_S$  hinzutraten, wird man sich zu der Zugabe 
eines weiteren Tages entschlossen haben, während in der Zwischenzeit gewiss mehrfach Schiebungen vorkamen, z. B. Ol. 25 etwa

- l. Tag: δρόμος, δίαυλος, δόλιχος
- ll. , : πένταθλον, πάλη, πύξ, τέθριππον.
- 01, 37 vielleicht
  - l. Tag: δρόμος, δίαυλος, δόλιχος, πέντα θλον
  - πάλη, πύξ, τέθριππον, κέλης, παγκράτιον, παίδων στάδιον, παίδων πάλη.

Ordnet man nach Kategorien, wie das in Athen der Fall war, und scheidet also die hippischen und die Knabenkämpse aus, so erhält man die Beibensolge: πάνταθλον, πάλη, πύξ, παγκράτιον, ὁπλίτης, die für die Panathenäen urkundlich bezeugt ist (CIA. II 966—968).

<sup>2)</sup> Auch an den Panathenäen scheinen die hippischen und gymnischen Agone drei Tage beansprucht zu haben; wir wissen aber nicht, ob das schon im 6. Jahrhundert der Fall war, so dass ein Rückschluss auf die Zeit der Einführung des dritten Tages bei der olympischen Panegyris nicht möglich ist.

Harmes XXXV.

Der 15. als Vollmondstag wird vermuthlich in der ältesten Zeit sowohl der einzige Spieltag, als der einzige Festtag gewesen sein: Die neuen Spieltage wurden vor ihm eingeschoben und spätestens in der dreitägigen Periode trat eine Anfangs- und Schlussfeier, also bis Ol. 77 am 12. und 16. Monatstag, hinzu, so dass die ganze Panegyris damals fünf Tage dauerte.

Wie die nach Ol. 78, als das chronologische Princip wenigstens partiell durchbrochen war, eingeführten Agone eingereiht wurden lehrt das Fragment des Phlegon über Ol. 177 (s. oben S. 143). Die jüngeren hippischen Wettkämpse συνωρίς Ol. 93, τέθριππον πωλικόν Ol. 99, συνωρίς πωλική Ol. 128 oder 129, κέλης πωλικός Ol. 131 wurden hinter den κέλης, also ans Ende des fünstem Spieltages, gestellt. Bei ihnen trasen das chronologische und generische Princip zusammen. Das παίδων παγκράτιον aber stellte man unbekümmert um die Chronologie nach dem generischen Princip an den Schluss der Knabenkämpse, also vor dem viel älteren Wassenlauf.

Den Ol. 96 eingeführten Agon der Trompeter und Herolde hat Mie p. 35 richtig an den Anfang gestellt. Zwar die Analogie der Pamboiotien und plataeischen Eleutherien, auf die er sich stützt, kann nicht viel beweisen, da z.B. bei den keischen Nemeen der Agon der Herolde den Schluss bildete.') Aber entscheidend ist die Erzählung des Lukian vom Tod des Peregrinus (c. 31), der unmittelbar nach dem Wettkampf der Herolde des Scheiterhaufen besteigt. Der Erzähler trifft in diesem Moment is Olympia ein, und der ganze Zusammenhang lehrt, dass das am erstes Tag der Panegyris geschah. Also, nicht wie Mie will, am dritten sondern am ersten Festtag, dem 10., an dem weitere Agone nicht stattfanden, erfolgte der aywv der Herolde. gewissermaassen zur παρασχευή, und so wird auch äusserlich sein singulärer Charakter gegenüber den übrigen Agonen betont-Desshalb ist diese Anordnung auch kein Verstoss gegen das oben aufgestellte Princip, dass dem Stadion der erste Platz gewahrt bleiben müsse.

Wir wenden uns nun zu den einzelnen Olympioniken, deren Siege das neu gefundene Fragment verzeichnet. Ich habe es vorgezogen, nicht den Text nach den Oxyrhynchos-Papyri II n. CCXXII p. 85 ff. einfach abzudrucken, sondern die Namen auf der Beilage

<sup>1)</sup> Pridik de Cei insulae rebus p. 160 n. 39.

tabellarisch zu ordnen, wodurch ich dem Leser die Uebersicht nicht unerheblich zu erleichtern hoffe. Dabei habe ich mir nicht versagen wollen, sowohl die unvollständig erhaltenen Olympiaden als die in der Mitte ausgefallenen aus unserer sonstigen litterarischen Ueberlieferung zu ergänzen, habe aber zur leichteren Unterscheidung die dem Papyros entnommenen Namen mit griechischen, die übrigen mit lateinischen Lettern setzen lassen. Unsicheres ist mit einem Stern bezeichnet. Ferner habe ich, um die für die Litteraturund Kunstgeschichte wichtigen Daten sofort kenntlich zu machen, an den betreffenden Stellen den Namen des Dichters, der das Siegeslied verfasst, oder des Künstlers, der die Siegerstatue verfertigt hat, in Capitälchen beigesetzt; den letzteren in der Regel bei dem spätesten Siege.

Ein kurzer Commentar zum griechischen Text mag zunächst meine Lesungen rechtsertigen und die nöthigen Notizen über die einzelnen Persönlichkeiten geben, für die es häusig genügen wird auf Rutgers Ausgabe der Όλυμπιάδων ἀναγραφή des Sextus lalius Africanus und auf Hugo Förster Die Sieger in den olympischen Spielen (Gymnasial-Programme von Zwickau 1891. 1892) averweisen. Fehler orthographischer Art habe ich meist stillschweigend berichtigt. Die Ziffern bezeichnen die Columnen.

Ol. 75: 9. vielleicht Δράκων oder Ελίκων. — 11. Astylos von kroton ist auch in der nächsten Olympiade Sieger im Waffenlauf. & batte sowohl in dieser als in den beiden vorhergehenden Olympiaden auch im Stadion gesiegt und sich bei seinen letzten Siegen als Syrakusier ausrufen lassen, Rutgers p. 32. Förster n. 181. Nun lesen wir bei Pausanias VI 13, 1 'Αστύλος δε Κροτωνιάτης Ιωθαγόρου μέν έστιν ἔργον, τρεῖς δὲ ἐφεξῆς Ὀλυμπιασι σαδίου τε καὶ διαύλου νίκας ἔσχεν. δτι δὲ ἐν δύο ταῖς υπέραις ές χάριν την Ίέρωνος του Δεινομένους ανηγόρευσεν έστον Συρακούσιον, τούτων ένεκα οί Κροτωνιάται την οίκίαν <sup>α</sup>ποῦ δεσμωτήριον εἶναι κατέγνωσαν καὶ τὴν εἰκόνα καθεῖlor παρά τῆι 'Ηραι τῆι Λακινίαι κειμένην. Die Herausgeber achmen an, dass Pausanias hier δίαυλος und δπλίτης verwechselt babe. Allein so einfach liegt die Sache nicht. Der Anfang des meiten Satzes ότι δὲ ἐν δύο ταῖς ὑστέραις zeigt, dass das Wort Όλυμπιάς vorangegangen sein muss. Daher hat Schubert in der kleinen Ausgabe die an sich tadellose Wendung τρεῖς — ἐφεξῆς Όλυμπίασι — νίχας in τρισί — ἐφεξῆς Ὀλυμπιάσι — νίχας

Nimmt man dies an, so müssten die drei Siege in de zweiten Kampfart in denselben Olympiaden errungen sein, wie die im Stadion, was für den letzten Sieg im ὁπλίτης nicht zutricht Jedenfalls lehrt jetzt der Papyros, dass Astylos nicht in drei, sonder 🗷 in vier auseinandersolgenden Olympiaden gesiegt hatte und dass für die beiden letzten, Ol. 75 und 76, die Notiz, er habe sich als Syrakusier ausrufen lassen, richtig ist. Für Ol. 76 stimmt auch die Angabe, dass diese Fälschung dem Hieron zu Liebe geschehen sei, während es für Ol. 75 bei der bisher statuirten Verwechslung mit Gelon bleibt. Man könnte nun vielleicht annehmen, dass die Worte des Pausanias, soweit sie die Siege betreffen, der Weilinschrift der Statue entnommen und diese bereits Ol. 75 gesetzt sei. Allein diese Hypothese erklärt wohl die Auslassung des zweiten Sieges im  $\delta \pi \lambda t \tau \eta \varsigma$ , nicht aber die des ersten. Man wird sich also wohl zur Statuirung einer jener kleinen Lücken verstehen müsses, die im Pausaniastext so häufig sind; zu ihrer Begründung treffea hier zwei Momente zusammen, die Beziehungslosigkeit der Worts έν δύο ταις ύστέραις und das Fehlen des δπλίτης. Also etwa τρεῖς δὲ ἐφεξῆς Ὀλυμπίασι σταδίου τε καὶ διαύλου, ⟨δίο δὲ καὶ ὁπλίτου ἐν Ὀλυμπιάσι τέσσαρσι⟩ νίκας ἔσχεν. ὅτι δὲ ἰτ δύο ταις ύστέραις κτλ. Er würde dann im Ganzen acht olympische Siege davongetragen haben, wozu die Bezeichnung als xe árioros, die ihm unter Ol. 76 gegeben wird, gut stimmt; denn selbst der berühmte Chionis hat es nur auf sieben olympische Siege gebracht Vertheilen wurden sich diese Siege folgendermaassen: Ol. 73 graδιον, δίαυλος, ΟΙ. 74 στάδιον, δίαυλος, ΟΙ. 75 στάδιον, δίαυλος, δπλίτης, Ol. 76 δπλίτης. Als Krotoniate wurde er sich Ol. 73. 74, als Syrakusier Ol. 75. 76 haben ausrufen lassen, das letzte Mal in der That zu Ehren des Hieron, was Pausanias irrthumlich auch auf Ol. 75 überträgt. Dass die Statue des Pythagoras Ol. 75, als er ετρίσσευσεν, aufgestellt worden sei, wird man am liebstes annehmen. Doch habe ich, da kein bestimmtes Zeugniss vorliegt, auch in diesem Fall den Namen des Künstlers beim letzten Sieg angemerkt. — 12. Δαιτώνδα oder Κρατώνδα Gr. H.

Ol. 76: 1.  $\Sigma \times \alpha \mu \alpha \nu \delta \rho o g$ , ebenso Dionys. Hal. IX 8 und der Armenier;  $\Sigma \times \alpha \mu \alpha \nu \delta \rho o g$  Diodor XI 48 und Iul. Afric. Rutgers p. 37. Förster n. 194. — 2.  $\Delta \alpha \nu \delta v g$ , ebenso Anth. Pal. XIII 14, die beste Ueberlieferung (P) bei Diodor XI 53 und der Armenier;  $\Delta \alpha \nu \delta v g$  die schlechtere Diodorüberlieferung und Africanus;  $\Delta \alpha \nu \sigma v g$ 

lionys. Hal. IX 37. Als Sieger im Stadion Ol. 77 längst bekannt, ber seine dem Simonides zugeschriebene Grabschrift (Anth. Pal. 0. - Bergk fr. 125) erwähnt zwei olympische Siege, deren überen uns nun der Papyros kennen lehrt, Rutgers p. 39. Förster 204. 205. — 3. . . . [. .] ,At the beginning of the line some ters have been crossed out and others added over them. The ret is a confused blur, in which it is scarcely possible to read viking. Gr. H. Da demnach der Name 5-6 Buchstaben enthielt d das letzte v, wie mir auch Blass bestätigt, höchst unsicher ist, ze ich der Versuchung nicht widerstehen können, den Namen berühmten lakonischen Dauerläufers wenigstens frageweise einetzen. Rutgers p. 107. Förster n. 249. - 4. Obgleich die nusgeber einen Namen von etwa sieben Buchstaben verlangen, te ich meine Ergänzung für sicher. Paus. VI 10, 5 "Ixxog dè Νικολαίδα Ταραντίνος τόν τε Όλυμπικόν στέφανον ξσχεν Ι πεντάθλωι, καὶ υστερον γυμναστής άριστος λέγεται τῶν ' αύτοῦ γενέσθαι. Plat. Prot. 316 D έγω δε την μεν σοπικήν τέχνην φημί μέν είναι παλαιάν, τούς δὲ μεταχειριιένους αὐτὴν τῶν παλαιῶν ἀνδρῶν πρόσχημα ποιείσθαι ιπροχαλύπτεσθαι τους μέν ποίησιν ... ένίους δε ήισθηι καὶ γυμναστικήν, οἶον Ἰκκος ὁ Ταραντίνος. leg. VIII 840 A ' Ταραντίνον Ίχχον διά τὸν Όλυμπίασι τε άγῶνα χτλ. Steph. ιν. Τάρας . . . . . Ίχχος ὁ Ταραντίνος ἰατρὸς ἐπὶ τῆς όλυμπιάδος, μέμνηται τούτου καὶ Πλάτων ἐν Πρωταγόραι. on Sauppe hat bemerkt, dass dies das Datum seines olymhen Sieges sein werde; aber Ol. 77 ist durch einen anderen Hzt, also o5' zu corrigiren. Weitere Zeugnisse bei Rutgers p. 113 f. ster n. 240. — 5. Magwreitng? Gr. H., the reading is very Mful; the traces before  $\varepsilon$  suit  $\alpha(\text{or }\varepsilon)\varrho$  better than  $\nu$ , and  $\nu\mu$ vx could well be read in place of ρω'. Die Lesung Navxρα-15, die ich in Erinnerung an den Γερηνός Ναυχρατίτης (Phi-: π. γυμν. 54) vorschlug, erklärt Hunt auf briefliche Anfrage ausgeschlossen. — 6. Rutgers p. 38. Förster n. 195. Vgl. 17. — 7. Rutgers p. 38. Förster n. 191. 196. Siegerstatue dem Aegineten Glaukias Paus. VI 11, 9. Ol. Inschr. 143. rotz der Bedenken der Herausgeber, die einen Namen von sechs Buchstaben wünschen, halte ich die Ergänzung für sicher. überlieferte Ansatz der VIII. Pythischen Ode auf Pyth. 35 ) ist von Wilamowitz (Aristoteles und Athen II 302) und Christ

(a. O. p. 193) mit Recht vertheidigt worden. Darin heisst es von Aristomenes V. 35 παλαισμάτεσσι γάς ίχνεύων ματραδελφεούς 'Ολυμπίαι τε Θεόγνητον οὐ κατελέγχεις κτλ. Zu dem Sieg des Neffen 446 passt ein Knabensieg seines Oheimes 476. vorhergehende Olympiade ist besetzt, und Ol. 74 ist entschieden zu früh. Rutgers p. 37 hatte ihn Ol. 75, Förster n. 193 zwischen Ol. 75 und 78 angesetzt. Die von seinem Landsmann Ptolichos gesertigte Siegerstatue stellte ihn mit einem Granat- und einem Pinienapfel in der Hand dar Paus. VI 9, 1; das Epigramm scheint, natürlich unter Simonides Namen, in der Anth. Pal. 2 (Bergk fr. 149-Crusius fr. 130) erhalten zu sein. — 10. Der Papyros bestätige die Lesung der Schol. Ambr. und Vrat. 05' gegenüber der der vaticanischen od', der die meisten Herausgeber des Pindar sowie Rutgers p. 35 und Förster n. 186 gefolgt sind. Richtig urtheilte Christ. — 11.  $v \rho o c$  Pap. Vgl. unter Ol. 75.  $\bar{\alpha}$  ist mir unverständlicks. die Herausgeber schlagen zweifelnd πάντων vor, was aber hinter φιλισ und χαλλισ fehlt; der Strich über dem a kann nach ihrer Angabe auch ein Buchstabe sein. — 12. 05' Schol. Ambr., 05 Schol. Vatic. Mit Recht sind alle Herausgeber der ersteren Lesung gefolgt, auch Bergk, von dem Christ a. O. p. 14 irrthumlich das Gegentheil angiebt. Rutgers p. 38. Förster n. 198. — 13. Der Papyros bestätigt Bergks mit Recht von Blass angenommene Aemderung og' für oy' in den vaticanischen Pindarscholien. Rutgers p. 33. Förster n. 199.

Ol. 77: 2. Εὐάγης? Θεάγης? vgl. 11. — 3. Rutgers p. 40. Förster n. 206. Ueber den zweiten Sieg des Ergoteles s. S. 173. — 4. Σώδαμος? — 5. Die Ergänzung ist wohl sicher, obgleich die Herausgeber nur für drei Buchstaben Raum angeben. Porphyt. v. Pyth. 15 χρόνον δέ τινα αὐτοῦ διατρίβων (Pythagoras in Samos) Εὐρυμένους τοῦ Σαμίου ἀθλητοῦ ἐπεμελεῖτο, ος τῆι Πυθαγόρου σοφίαι σμικρὸς τὸ σῶμα ὢν πολλῶν καὶ μεγάλων ἐκράτει καὶ ἐνίκα Ὀλυμπίασιν. Vgl. Favorin bei Diogenes Laertius VIII 1, 12, der erzählt, dass er auf Rath des Pythagoras gegen die bisher übliche Athletentradition sich von Fleisch genährt habe, eine diätetische Neuerung, die Pausanias VI 7, 10 dem Dromeus von Stymphalos¹) zuschreibt. Die Legende setzt die Geschichte freilich in die Zeit des Polykrates, aber was kümmert sich

<sup>1)</sup> Ueber das muthmaassliche Datum seines Sieges s. unten.

die Legende um die Chronologie. — 6. Vgl. Ol. 76. In diesem Falle steht fest, dass die von Pythagoras gefertigte Siegerstatue erst nach diesem dritten Sieg - der erste fällt Ol. 74 - gesetzt Die Balis Ol. Inschr. 144. — 7. Rutgers p. 41. Förster n. 208. Vgl. oben S. 156. Die Basis der von Mikon gefertigten Siegerstatue Ol. Inschr. 146. Eine Copie derselben vermuthet Furtwangler in einer Statue der Sammlung Somzée Taf. III. - 8., The doubtful τ may be y or σ' Gr. H. Παντανδρίδας? Πιστανδρίδας? - 10. Rutgers p. 138. Förster n. 237. Die Basis der Siegerstatue Ol. Inschr. 147. 148, dort 'Agràs 'Ogεσθάσιος. — 11., The vestiges of the first letter are also consistent with  $\tau$  or  $\lambda'$  Gr. H. Unter Hinweis auf Phlegon fr. 12 (s. S. 143) nimmt Blass an, dass ôlg unen zweiten Sieg in derselben Olympiade bezeichne, also der Sieger in δπλίτης mit . . . γης Ἐπιδαύριος, dem Sieger im δίαυλος, identisch und entweder hier oder dort zu corrigiren sei. wirde nur auffallend sein, dass bei Astylos Ol. 75 Col. 11, wo gleichfalls das Ende der Zeile erhalten ist, nicht auch der Zusatz dig oder vielmehr zelg steht. Daher ist mir die Annahme der englischen Berausgeber wahrscheinlicher, dass der Waffenlauf zweimal stattgefunden habe, vielleicht weil das erste Mal die Entscheidung unsicher geblieben war. — 13. Schol. Pind. Ol. I Hypothesis. Rutgers P.41. Förster n. 209.

Ol. 78: 1. Rutgers p. 42. Förster n. 212. Dass Parmenides in derselben Olympiade auch im Doppellauf gesiegt hat, war bisher with bekannt. — 4. Kaptiwr? Swtlwr? — 5. Der Papyros bestätigt aufs glänzendste G. Hermanns Ansetzung der IX. olympischen Ode, der nur Lübbert zugestimmt hat. Die richtige Zahl  $o\eta'$  ist in der Hypothesis des Mediceus zu  $\pi\alpha'$ , in den Scholien an V. 17 leichter zu oy' verderbt; dort aber haben alle Handschristen die richtige Zahl der Pythiade &, nur der Ambrosianus  $\lambda \gamma'$ , wo  $\gamma$  sich jetzt als Dittographie des Anfangsbuchstaben von Πυθιάδα darstellt. Rutgers p. 46. Förster n. 231. — 6. Natürlich ein anderer als der Menalkes von Elis, der in unbekannter Zeit im Funskampf gesiegt hat, Paus. VI 16, 5. — 7., The first i was connected with the preceding letter with a ligature at the top, which social be consistent with  $\varepsilon$ ,  $\gamma$ ,  $\sigma$ , or  $\tau$ . Gr. H. Ferner theilt mir Hunt auf briefliche Anfrage mit, dass der zweite und dritte Buchstabe des Ethnikon unsicher seien, und auch Aly, weniger wahr-

<sup>1)</sup> Vielleicht  $\pi \alpha'$   $\partial \lambda$ . aus  $\partial \lambda^{\pi \delta}$ .

scheinlich 'Aox gelesen werden könne. Der Name mag etwa Ἐπιτιμιάδας gelautet haben. Darf man nun hiermit den . . άδας der in Olympia gefundene Basis (Ol. Inschr. 150) combiniren, die nach dem Schriftcharakter innerhalb der auf dem Papyros registrirten Olympiaden fallen muss? Nach dem Vorbild Paus. VI 10, 7

Κλεοσθένης μ' ἀνέθηκεν ὁ Πόντιος ἐξ Ἐπιδάμνου νικήσας ἵπποις καλὸν ἀγῶνα Διός und nach der Nachbildung Kaibel Ερ. gr. 938. CIGGS. I 530 Εἰκόνα τήνδ' ἀνέθηκε Φορύστας παις ὁ Τρίακος κῆρυξ νικήσας καλὸν ἀγῶνα Διός

liesse sich unter dieser Voraussetzung das Epigramm etwa so ergänze Elκόνα τάνδ' ἐσορᾶν Ἐπιτιμι]άδας ἀνέθηκε χερσίν νικάσ]ας καλὸν ἀγῶνα Διός.

Das Fehlen des Vaternamens und des Ethnikon ist freilich nicket schön, aber ersterer fehlt auch in der Kleosthenesinschrift, und 👄 folgt noch eine dritte Zeile, in der beides gestanden haben kan an. Die unbestimmte Bezeichnung der Kampfart wird durch die Euthymosbasis geschützt, auf der der Agon überhaupt nicht angegebes ist. Argivisch kann die Inschrift wegen der Form des λ alle**rdings** [ nicht sein, aber nach Hunts Mittheilung kann das Ethnikon des Papyros ebenso gut zu Αἰγινήτης ergänzt werden. An Aigi a dachte bei der Inschrift bereits Röhl, allerdings auf Grund einer unhaltbaren Combination. Aber immerhin ist es sehr verlockend mit ihm den Rest der dritten Zeile vaiu zu er Alythvai zu er gänzen. Mehr als eine Möglichkeit soll natürlich auch mein Vorschlag nicht sein. Für den ádag der Inschrift stehen auch noch der Doppellauf Ol. 79-81, der Dauerlauf Ol. 80. 81, das Paskration und der Faustkampf Ol. 80, der Waffenlauf Ol. 79. 80 zur Verfügung. Auch könnte er zur Noth erst Ol. 84 oder 85 gesiegt haben, während man über Ol. 75 schwerlich gerne wird hinaufgehen wollen. — 8. Neben Δυκόφρων, wie die Herausgeber ergänzen, ist auch Φιλόφοων möglich. — 9. Die Endung ημος ist bei einem Arkader kaum denkbar. Vielleicht ist nvog zu schreiben und Eυθηνος (Fick-Bechtel S. 146) oder Υπηνος zu ergänzen. — 10. Τέννης, Σθένης und vieles andere kann ergänzt werden. Wenn in dieser Olympiade ein Tirynthier siegt, so lehrt dies, wie bereits die Herausgeber richtig bemerken, dass die in dieses Jahr fallende Zerstörung von Tiryns erst nach der Olympienfeier erfolgt sein kann. — 11. Γούλος, Ἡδύλος, Διύλος und vieles andere ist

denkbar. — 12. Rutgers p. 42. Förster n. 215. Soll man die volle Form legwrύμου einsetzen? Aber warum steht dann Ol. 76 und 77 die Kurzform? Also ein Abschreiber müsste aus reinem Versehen die Vollform hergestellt haben. Oder sollen wir ἀνωνύμου lesen? Aber wie ist es denkbar, dass Hieron einen Sieg, den er durch das prächtige Viergespann von Kalamis und Onatas verewigte und durch Bakchylides feiern liess, als Anonymos errungen haben sollte? Die Herausgeber treffen keine Entscheidung. Ich möchte dem Gedanken an ein allerdings recht merkwürdiges Abschreiberversehen den Vorzuggeben.

Ol. 81: 4. . . γομος Pap. , The reading is dubious. The first letter may be x and the last t or v or any similar letter with e vertical left-hand stroke Gr. H. Die Einsetzung des Namens Στόμιος beruht auf folgender Combination. Paus. VI 3, 2 sagt Στομίωι δὲ πενταθλοῦντι ἐν Ὀλυμπίαι καὶ Νεμείων τρεῖς ύπῆρξεν ἀνελέσθαι νίκας. τὸ δὲ ἐπίγραμμα τὸ ἐπ' αὐτῶι ταὶ τάδε ἐπιλέγει, τῆς ἵππου τε Ἡλείοις αὐτὸν ἡγούμενον ἀναστῆσαι τρόπαια καὶ ἄνδρα τοῖς πολεμίοις στρατηγοῦντα ἀποθανεῖν ὑπὸ τοῦ Στομίου μονομαχήσαντά οἱ κατὰ πρότλησιν. είναι δε αὐτὸν έχ Σιχυώνος οί Ήλειοί φασι καί έγχειν Σιχυωνίων, στρατεύσαι δὲ ἐπὶ Σιχυῶνα αὐτοὶ φιλίαι θηβαίων όμου τηι έχ Βοιωτίας δυνάμει. Das letzte, die Combination der Inschrist mit der Eroberung von Sikyon im Jahr 369 (Diod. XV 69), ist natürlich ein blosser Periegeteneinfall, und die abliche Datirung von Stomios' Sieg auf Ol. 102 (Rutgers p. 115. Forster n. 335) daher äusserst problematisch. Auf dem Steine stand nur, dass Stomios eleischer Reitersthrer gewesen sei und einen seindlichen Strategen im Zweikamps getötet habe. Das kann ebenso gut in der Schlacht bei Tanagra oder bei einem beliebigen Scharmutzel mit den Nachbarvölkern geschehen sein. Nun haben wir hier einen Sieger im Pentathlon, dessen Name sich nicht allzu schwer zu Στόμιος emendiren lässt, und sein Sieg fällt kurz nach Tanagra. Wenigstens mit einem Fragezeichen glaubte ich daher die Conjectur einsetzen zu dürfen. - 5. Rutgers p. 110. Förster m. 202. 203. Leontiskos siegt auch in der folgenden Olympiade. Seine Siegesstatue war eins der berühmtesten Werke des Pythagoras von Rhegion (s. S. 184). Dass sie nach dem zweiten Siege gesetzt war, scheint daraus hervorzugehen, dass Pausanias, doch wohl auf Grund des Epigramms, beide olympische Siege erwähnt.

6. Aristot. Ειλ. VII 6 "Ανθρωπος ὁ τὰ "Ολύμπια νενικηκώ Alexander von Aphrodisias Top. 61 ην γάρ ίδιον δνομα τοῦ τοῦ 'Ολυμπιονίκου πύκτου, οὖ ἐν Ἡθικοῖς ἐμνημόνευσεν. D weiteren Zeugnisse bei Hunt und Grenfell. Wir wollen es de Aristoteles und seinen Commentatoren glauben, dass "Ar Downe ein Eigenname oder vielleicht ein Spitzname war. Aber der P pyros trägt zu der Entscheidung der Frage nichts bei, da der Schla der Zeile verloren ist und wir also nicht wissen können, ob ei Ethnikon folgte oder nicht. Sollte es gefehlt haben, so würe ανθρωπος wie ὁ δεῖνα gebraucht sein. - 7. Rutgers p. 12 Förster n. 232, der bereits die richtige Datirung durch Conject gefunden hatte. — 8. exarwr Pap., sicher verderbt. Paus. VI 17. erwähnt einen Sieger im Wettlauf der Knaben, dessen Name den Handschriften Έμαυτίων oder Έμαντίων oder Ίμαντίων laut also gleichfalls verderbt, aber von Bechtel sehr ansprechend Ένατίων verbessert ist. Diesen mit dem ικάνων des Papyros: identificiren und auch dort Evarlwy zu schreiben, habe ich kein B denken getragen. Das Ethnikon Apxás ist ein Nothbehelf, Phlege wird gewiss die Landschaft genauer angegeben hahen, Παρράσιο Mairálios oder dergleichen. Aber Pausanias bezeichnet ik nach dem Epigramm nur allgemein als Arkader. - 10. Alkainete war bisher schon durch seine Söhne Hellanikos und Theantot die Ol. 89 und 90 gleichfalls im Faustkampf der Knaben siegter (Paus. VI 8, 9), annähernd datirt. Aber man hatte seinen eigenes Knabensieg zu tief herabgerückt, Ol. 83 Förster n. 241. Jetzt seher wir, dass zwischen dem Knabensieg des Vaters und dem seiner Söhm 32 und 36 Jahre liegen, was wir uns für später merken wollen Der Sieg des Alkainetos im Faustkampf der Männer kann nach Ausweis des Papyros frühestens Ol. 84 fallen. Für die Form de Ethnikon vergleiche man die bereits von Rutgers p. 117 herar gezogene Pausaniasstelle V 5, 3 δσοι αὐτῶν (τῶν Δεπρεατῶ Όλύμπια ένίκησαν, Ήλείους έκ Λεπρέου σφας δ κῆρυξ άνείπ - 11. λινασσ Pap. , The scribe seems clearly to have written and not  $\mu$ , . . . It is of course quite possible, that  $\lambda \iota$  is a con ruption for  $\mu$ ; the mistake is a very easy one.  $\varepsilon$  could well read after  $\sigma$ ; a second  $\sigma$ ,  $\alpha$  or  $\nu$  would also suit the vestiges Gr. 1 Paus. VI 13, 7. Mit Rücksicht auf den Sieg seines Sohnes Kr tisthenes, dessen Statue gleichfalls von Pythagoras war, hat me den Sieg des Mnaseas bisher viel zu hoch datirt. Rutgers p. 2 Förster n. 184. — 12. Vielleicht aus Sparta, vgl. S. 176; wenigstens findet sich der Name dort, Herod. VI 71, allerdings auch in Thesselien, Herod. VI 127.

01. 82: 1. λυχω Pap., aber Δύχος Λαρισαΐος Afric., Δύχος Θεσσαλός ἀπό Λαρίσης Dionys. Hal. X 53, also gewiss identisch mit dem Sieger im ὁπλίτης, was auch die Herausgeber an-Rutgers p. 47. Förster n. 235. — 4. Rutgers p. 114. Förster n. 295. Die Basis der von Polyklet gesertigten Siegerstatue Ol. Inschr. 162. 163 vgl. unten S. 185. — 6. αριστων Pap. 'Αριστίων Θεοφίλεος Έπιδαύριος Ol. Inschr. 165, 'Αριστίωνα Θεοφίλους Έπιδαύριον Paus. VI 13, 6. Rutgers p. 117. Förster n. 376. Wir lernen also, dass die Siegerstatue von dem älteren Polyklet war, was so eben Löwy Strena Helbigiana S. 180 A. 4, ohne den Papyros zu kennen, höchst scharfsinnig vermuthet hat. - 7. Paus. VI 7, 3. Die Basis der Siegerstatue Ol. Inschr. 152. Wir wussten bisher nur von einem olympischen Siege dieses Sohnes des berühmten Diagoras, und zwar dem zweiten, den man aber allgemein u spät ansetzte. Rutgers p. 49. Förster n. 253. — 8. λακων Pap. - 12. σαμιου Pap., emendirt von Gr. H. vgl. unten S. 182. Ol. 83: 1. κριτων Pap. Κρίσων Plat. Protag. 335 E Schol., Dionys. Hal. XI 1, Diod. XII 5, Paus. V 23, 4, Plutarch Mor. p. 58 F, Gemens Al. Strom. III 6, 50 p. 1534 P, Iul. Afric.; Γρίσων Hesych. Rutgers p. 47. Förster n. 239. Er siegt auch in den beiden nächsten Olympiaden in derselben Kampfart, wesshalb ihn der platonische Protagors als den berühmtesten Läufer seiner Zeit erwähnt. - 2. Ueber den Anfangsbuchstaben des Ethnikon bemerken die Herausgeher: the mutilated letter had a rounded first stroke;  $\varepsilon$ ,  $\vartheta$ , o,  $\sigma$  or  $\omega$ are most probable. — 4. κητων Pap. Zu dem Namen s. Fick-Bechtel S. 287. — 5. χιμων Pap. Paus. VI 9, 3. Rutgers p. 106. Forster n. 285. Ueber den Sieg seines Sohnes Aristeus s. S. 179. - 6. αγησιλαος Pap. Rutgers p. 49. Förster n. 252. Akusilaos war Sohn des Diagoras und Bruder des Damagetos. Die von Paus. VI 7, 3 geschilderte Scene wird nun durch Phlegon auf Ol. 83 datirt. Ueber die Siegerstatue, deren Meister unbekannt ist s. Aristoteles fr. 264 und Apollas fr. 7 (Schol. Pind. Ol. VII), vgl. unten S. 195. - 9. Das Ethnikon bietet der Grabstein der bei Delion gefallenen Thespier CIGGS. I 1888 Πολύνικος Όλυμπιονίκας. Also 448 Sieger im Knabenkampf, 424 Landwehrmann. — 10. Von dem Anfangsbuchstaben des Ethnikon sagen die Herausgeber, dass er auch λ

oder μ sein konne. — 11. , The doubtful λ may be z or perkaps μ\* Gr. H. Von dem Lakedamonier Lykinos berichtet Paus. VI 2, 2 Αυκίνος δε άγαγων ες 'Ολυμπίαν πώλους και ου δοκιμασθέντος ένὸς έξ αὐτῶν, καθήκεν ές τῶν Ιππων τὸν δρόμον των τελείων τούς πώλους και ένίκα δι' αὐτων· ἀνέθηκε di καὶ ἀνδριάντας δύο ἐς Ὀλυμπίαν, Μύρωνος τοῦ 'Αθηναίου ποιήματα. Rutgers p. 144 hat mit Recht darauf aufmerksam gemacht, dass das Fohlenrennen erst Ol. 99 eingeführt sei, und mithis entweder die Anekdote ungeschickt erfunden sein müsse oder die Standbilder nicht von Myron sein könnten. Für die erste Alternative spricht aber in entscheidender Weise, dass Lykinos bei Passanias unter lauter Wagensiegern des 5. Jahrhunderts erscheist-Man könnte nun meinen, dass dieser Sieg der im Papyros verzeichnete sei. Dann müsste also zwischen Ariston und Lykines eine Zeile mit dem Namen des Siegers im δπλίτης ausgefalles Diese Annahme wird aber von den Herausgebern mit der durchschlagenden Motivirung abgelehnt, dass dann der Name Avxīvos im Genetiv stehen musse. Nichtsdestoweniger wird an der Identität der Persönlichkeit festzuhalten zu sein. Zwei Statuen des Lykinos, beide von der Iland des Myron, standen in der Altis. Dass die eine die seines Wagenlenkens gewesen sei, ist kein glucklicher Einfall von Förster n. 211 a. Vielmehr haben wir daraus # schliessen, dass Lykinos zweimal in Olympia gesiegt hatte. Des er heide Siege im Wagenrennen errungen habe, folgt aus Pausaniss keineswegs. Der eine dieser beiden Siege wird der hier verzeichnete im ὁπλίτης gewesen sein. Der Sieg im Wagenrennen mus wonn er nicht Ol. 79 errungen ist, was sich uns unten S. 176 de wenig wahrscheinlich ergeben wird, auf eine der folgenden Olyapiaden angesetzt werden.

Hier bricht der Papyros ab. Sehen wir nun, in wie weit sich seine Lücken aus der sonstigen Ueberlieferung ergänzen lassen, indem wir mit dem Sicheren, grösstentheils schon längst Anerkannten beginnen.

Ol. 75. Stadion: Astylos. — Doppellauf: derselbe, falls die oben S. 164 vorgetragene Erklärung richtig ist. — Faustkampf: Theagenes von Thasos. — Pankration: Dromeus von Mantinea. Rutgers p. 35 f. Förster n. 187. 188. 191. 192.

Ol. 79. Stadion: Xenophon von Korinth. — Fünfkampf: derselbe. — Faustkampf: Diagoras von Rhodos. Basis seiner von Kallikles gesertigten Siegerstatue Ol. Inschr. 151. — Pankration: Ephudion von Mainalos. — Ringkamps der Knaben: Pherias von Aigina. Rutgers p. 43 s. Förster n. 218—222.

Ol. 80. Stadion: Thorymbas aus Thessalien. — Ringkampf: Amesinas von Kyrene. — Ringkampf der Knaben: Alkimedon von Aigina. — Wagen: Arkesilas von Kyrene. Rutgers p. 44 f. Förster 1. 224. 225. 227. 229.

Ol. 81. Stadion: Polymnastos von Kyrene. Rutgers p. 46. Förster n. 230.

Die Listen für Ol. 79 und 80 lassen sich aber noch vervollständigen. Das Datum des zweiten Sieges des Ergoteles (s. Ol. 77 Col. 3) ist in den Scholien des Ambrosianus zu Pind. Ol. XII ganz richtig überliefert: 'Ολυμπιάδα μὲν ἐνίκησεν οζ΄ καὶ τὴν ἐξῆς col. (η.Θ΄ Vrat.), ist aber von Mommsen fälschlich in οη΄ getändert worden. Auch Rutgers p. 42 setzt den zweiten Sieg Ol. 78 mit der Motivirung, dass Ergoteles 472 nach Pind. Ol. XII 26 bereits zweimal in den Pythien, also das erste Mal spätestens 479 gesiegt habe, und dass es nicht glaublich sei, dass er sich 15 Jahre lang im lauf ausgezeichnet habe. Nun 13 Jahre hat das, wie wir oben wieden, auch Astylos gethan, und da Ol. 78 durch einen anderen Ramen besetzt ist, behält die Ueberlieferung der Scholien wieder tämal Recht.

Den Sieg des Sostratos von Pellene im Wettlauf der Knaben int schon Rutgers p. 45 in die 80 Olympiade gesetzt, weil damals die nachträgliche Aufstellung der Statue des Oibotas erfolgt und daderch der Fluch dieses Olympioniken gesühnt worden sei, nach dem kein Achäer in Olympia siegen sollte. Mag die Voraussetzung der Legende auch unhistorisch sein, da zwischen Ol. 6, dem Jahr des Oibotas, und Ol. 80 thatsächlich Achäer den olympischen Kranz gewonnen haben,") insoweit hat Rutgers gewiss richtig gesehen, als die Datirung der nachträglichen Aufstellung der Oibotasstatue nach dem Siegesjahr des Sostratos erfolgt sein wird, und jedenfalls verbieten die Worte des Paus. VII 17, 14 οῦτω καὶ ἄλλα ἐς τιμήν σφισι τοῦ Οἰβώτα ποιήσασι καὶ τὴν εἰκίνα ἀναθείσιν ἐς Ὁλυμπίαν, Σώστρατος Πελληνεὺς σταδίου νίκην ἔσχεν ἐν παισίν, zwischen Ol. 80 und dem Sieg des Sostratos einen längeren Zwischenraum anzunehmen. Nun zeigt der Papyros, dass Ol. 81

<sup>1)</sup> Kalkmann Pausanias der Perieget 130 f.

bis 83 andere im Wettlauf der Knaben siegen. Rutgers hat also ganz gewiss das Richtige gesehen; vgl. Förster p. 226.

Für die beiden disponiblen Stellen in der Liste der Knabensieger im Faustkampf haben wir fünf Concurrenten, von deneaeiner unbedingt zu berücksichtigen ist, Kyniskos von Mantineis. dessen Statue bekanntlich ein Werk des älteren Polyklet war-Paus. VI 4, 11, vgl. Rutgers p. 134. Förster n. 155. Die in Olympigefundene Basis (Ol. Inschr. 149) muss nach ihrem Schriftcharakter älter sein, als die des Pythokles aus Ol. 82 (Ol. Inschr. 162. 163). was durch die Vergleichung des Standmotives beider Statuen bestätigt wird, vgl. unten S. 189. Da nun über Ol. 75 gewiss Niemand wird hinaufgehen wollen und Ol. 75-78 anderweitig besetzt sind, so bleiben für Kyniskos nur Ol. 79 oder 80 übrig. Ich habe mich für das spätere Datum entschieden, da schon dies ein überraschend früherer Zeitpunkt für den Beginn der künstlerischen Thätigkeit des Polyklet ist, den zu überschreiten sehr bedenklich sein würde (s. unten S. 186). Für Ol. 79 kommen nun in Betracht: 1) Epikradios von Mantineia, Siegerstatue von Ptolichos von Aigina (Paus VI 10, 8, Rutgers p. 127. Förster n. 228), 2) Protolaos von Martineia, Siegerstatue von Pythagoras (Paus. VI 6, 1. Rutgers p. 136. Förster n. 200), 3) Gnathon von Dipaia, Siegerstatue von Kallikles, (Paus. VI 7, 9. Rutgers p. 132. Förster n. 200), 4) Charmides wa Elis (Paus. VI 7, 1. Basis der Siegerstatue Ol. Inschr. 156. Rutgers p. 127. Förster n. 763). Prüfen wir ihre Ansprüche. Ptolichos, den wir Ol. 76 thätig finden, könnte es auch schon vor Ol. 75 und zur Noth auch noch nach Ol. 83 gewesen sein. Dasselbe git in noch höherem Grade von Pythagoras und wahrscheinlich auch von Kallikles.') Die Inschrift des Charmides ist nur in später Copie erhalten, da aber diese Balsiov offenbar als Transscription von Faλείου hat, haben Dittenberger und Purgold mit Recht geschlossen, dass das Original im 5. Jahrhundert abgefasst sein müsse. Eine genauere Datirung innerhalb dieses Zeitraumes lässt sich aus der Inschrift nicht gewinnen. Aber schwer fällt ins Gewicht, worauf die genannten Forscher gleichsalls hingewiesen haben, dass die Statue des Charmides zwischen der des Euthymos (Ol. 77) und denen des Diagoras und seiner Söhne (Ol. 79. 82. 83) in der Mitte stand. Dazu würde eine Datirung auf Ol. 79 ausgezeichnet stimmen. Neben

<sup>1)</sup> Vgl. unten S. 194.

der Statue des Charmides stand die des Pytharchos von Mantineia, Siegers im Wettlauf der Knaben (Rutgers p. 127. Förster n. 798), und für diesen ist die entsprechende Stelle Ol. 79 ebenfalls frei. Freihich kommt für sie auch Asopichos von Orchomenos (Pind. Ol. XIV. Rutgers p. 38. Förster n. 197) in Betracht, aber seine Ansprüche werden sich uns unten (S. 183) als weniger berechtigt erweisen. Mit allem Vorbehalt setze ich also Charmides und Pytharchos in die betreffenden Stellen ein. Denn freilich bleibt zu berücksichtigen, des für den Faustkampf der Knaben bis Ol. 89 (Hellanikos), für den Knabenlauf sogar bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts alle Olympiaden von Ol. 83 an disponibel sind, nur muss in einer noch der . . . . . xράτης ὁ Πίθωνος der olympischen Inschrift 157 untergebracht werden, der im στάδιον παίδων gesiegt zu baben scheint. Nicht minder gross ist die Zahl der Bewerber um die Stelle des

Wagensiegers von Ol. 79. Ehe wir sie aufzählen, wird es gut sein sich darüber klar zu werden, welche Plätze in den nächsten auf Ol. 83 folgenden und vor Ol. 75 vorausgehenden Olympiaden noch frei sind. Wir haben Ol. 85 Leon von Sparta, Schol. Eur. Hipp. 23,1) Ol 90 Lichas von Sparta, officiell Θηβαίων δημόσιον, Thuk. V 49.50, Rutgers p. 52. Förster n. 270, Ol. 91 Alkibiades, Rutgers p. 53. Förster n. 270, dann alles disponibel bis Ol. 104. Wir haben answarts Ol. 73 Gelon, Rutgers p. 32. Förster n. 180, Ol. 66 Kleosthenes von Epidamnos, Rutgers p. 27. Förster n. 143; die früheren Olympiaden kommen für uns nicht in Betracht. Vor Ol. 79 sind also frei Ol. 67-72 und Ol. 74 = 7 Stellen, nachher Ol. 83. 84. 86-89 = 6 Stellen. Nicht in Betracht für Ol. 79 kommt Kratisthenes von Kyrene (Paus. VI 18, 1; Rutgers p. 143. Förster n. 193 a); denn da er, einerlei ob mit Recht oder Unrecht, für den Sohn des Maseas galt, muss er jedenfalls nach diesem, also nach Ol. 81, gesiegt haben. Andererseits verbietet die Rücksicht auf Pythagoras von Rhegion, der auch für ihn das Standbild verfertigte, zu tief mit seinem Sieg hinabzugehen. Da nun Ol. 85 besetzt ist, kommen für ihn nur Ol. 83 und 84 in Erwägung. Eine Entscheidung zwischen diesen beiden Möglichkeiten wird sich uns gleich ergeben.

<sup>1)</sup> no A. no B. Die erstere Lesung mit Schwartz zu bevorzugen, sotigt der Zusammenhang. Die Erwähnung der venetischen Rosse im Text wird darauf zurückgeführt, dass Leon mit Thieren dieser Rasse in Olympia gesiegt habe. Natürlich muss also der Sieg des Leon vor die Aufführung des Hippolytos Ol. 87, 4 fallen. Unrichtig urtheilt Förster n. 264.

meisten Anspruch auf Berücksichtigung haben aber die lakedt nischen Wagensieger. Paus. VI 2, 1 schreibt Aaxedaiuovioi μετά την επιστρατείαν του Μήδου διετέθησαν πάντων φ τιμότατοι Έλλήνων πρός ίππων τροφάς. Wir haben aber jetzt ausser Leon (Ol. 85) nur einen lakonischen Sieger im ol pischen Wagenrennen gefunden, Diaktoridas (Ol. 81), und bei die ist die spartanische Herkunst blosse Vermuthung. Es ist also höchsten Grade wahrscheinlich, dass der Sieger von Ol. 79 Lakedamonier war und unter denen zu suchen ist, die Pauss an der angeführten Stelle aufzählt. Es sind dies 1) Xenarc Rutgers p. 124. Förster n. 211, 2) Lykinos, s. oben S. 172, 3) kesilaos zweimal, Rutgers p. 141. Förster n. 250. 256. Sein S Lichas, der Sieger von Ol. 90, scheidet aus unserer Betracht aus. Dazu kommen die beiden schon vorher VI 1, 7 genannten, durch die Worte χωρίς η δσους κατέλεξα ήδη ausdrücklich unter die oben citirte Bemerkung mit einbegriffen bezeichnet were 4) Anaxandros, Rutgers p. 140. Förster n. 233, 5) Polykles, Rutg p. 148. Von Anaxandros heisst es nun: ἀνάξανδρος μέν ἄρμ ανηγορεύθη πρώτος. Da unmittelbar vorher gesagt ist επη νίκαι γεγόνασιν αὐτοῖς, kann das unmöglich eine blosse l schreibung von ἄρματι ἐνίκα sein, sondern es heisst, wie För richtig erklärt: unter den dort durch eine Statue verherrlich Wagenlenkern war Anaxandros der älteste. Da hätten wir de also den Sieger von Ol. 79; denn nach dem Gesagten muss An andros vor Lykinos gesiegt haben, Lykinos kann aber mit Rû sicht auf Myron, der ihm das Standbild machte, nicht unter L herabgerückt werden; sein Wagensieg fällt also Ol. 84, denn w er in derselben Olympiade mit dem τέθριππον gesiegt bl würde er wohl nur ein einziges Standbild geweiht haben. wird nun auch der Sieg des Kratisthenes auf Ol. 83 festgelegt (s. ol S. 175). Es bleiben also zwischen Ol. 85 und 90 noch vier Stel übrig, von denen zwei durch die beiden Siege des Arkesilaos ansprucht werden, der natürlich vor seinem Sohn Lichas gesi haben muss, am wahrscheinlichsten doch Ol. 86 und 87. Für beiden noch disponiblen Stellen stehen Xenarches und Polyi zur Verfügung. Setzt man sie ein, so haben von 444-420 1 Spartaner im Wagenrennen gesiegt, was zu den geschichtlichen V hältnissen gut passen und dem Sieg des Alkibiades im Jahre 4 eine erhöhte politische Bedeutung geben warde. Aber freilich li

tles und Xenarches auch die Möglichkeit vor, dass ihre ie der der gleichfalls zu jener Gruppe gehörigen Kyniska, h Ol. 90 fallen.

aber bleiben bei dieser Rechnung die drei Wagensiege ias, von denen Schol. Arist. Nubes 64 spricht: Kalliag o ος τρίς 'Ολύμπια νικήσας άρματι τον υίον εκάλεσεν ov? (Rutgers p. 142. Förster n. 186 a. 242. 247). Selbst r Polykles und Xenarches ausschalten und die beiden Siege silaos unmittelbar vor die seines Sohnes stellen, bleiben i Stellen frei, Ol. 86 und 87. Seine beiden letzten Siege er also als uralter Greis, den ersten aber vor Ol. 75 als lann errungen haben. Auf keinen Fall ware dann die Gevon der Namengebung richtig; denn sein Sohn Hipponikos, wiegervater des Alkibiades, fällt bekanntlich 424 und war ewiss kein junger Mann mehr. Dass aber Kallias 432 noch am ewesen sein sollte, ist überhaupt ausserst unwahrscheinlich. ss sich also schon entschliessen, alle drei Siege in die Jugend ias zu verlegen und würde dann, da Ol. 73 durch Gelon st, auf Ol. 71. 72. 74 kommen. Hipponikos würde somit um oren sein, was ganz gut passt. Kallias ist 490 schon Daduche, soll er also nicht schon 496 in Olympia gesiegt haben? schluss des nach ihm benannten Friedens kann er ganz hon ein hoher Siebziger gewesen sein. Dass die Legende einen Brechung seinen Vater Hipponikos I. noch 490 am en sein lässt, wird man schwerlich einwenden wollen. ieser erste Hipponikos gleichfalls nach einem olympischen amlich dem seines Vaters Kallias I. mit dem κέλης (Ol. 54). ist, wurde er nach 564 geboren sein, was gleichfalls passt. e desshalb keinen ausreichenden Grund zu der Annahme, Geschichte von der Benennung des zweiten Hipponikos nach ersten erfunden und die drei olympischen Siege des zweiten sin blosses Autoschediasma des Scholiasten seien.

r das Pankration der Knaben in Ol. 80 kommt Timodemos en, dessen nemeischen Sieg Pindar Nem. Il feiert, in Betracht. e es aber vor, diese Frage erst weiter unten im Zusammenit der Chronologie anderer Pindarischer Oden zu behandeln. die Rubrik des Dauerlauses könnte man versucht sein, unter und 81 die beiden Siege des Dromeus von Stymphalos ein1, Rutgers p. 34 s. Förster n. 183. 189. Denn Pythagoras, wxxxv.

von dem die Siegerstatue herrührte, war ja nach Ausweis of Papyros Ol. 81 und sogar darüber hinaus noch thätig; denne habe ich den üblichen Ansatz Ol. 74. 75, wenigstens fragewe beibehalten, auf das freilich höchst unsichere Indicium hin, dem Dromeus dieselbe diätetische Neuerung zugeschrieben wi wie dem Eurymenes (s. oben S. 166), und es sich daher empfiel ihn möglichst nahe an diesen heranzurücken.

Für Sieger im Fünfkampf ist Ol. 75 und 80 noch frei. Ol. 75 kommen in Betracht Hieronymos von Andros, dessen Si nach der Erzählung des Herodot IX 33. 35 (vgl. Paus. III 11, VI 14, 13), da sein überwundener Gegner Tisamenos bereits Plataiai als Wahrsager fungirt, spätestens Ol. 75 fallen muss, al auch schon Ol. 74 fallen kann (Rutgers p. 35. Förster n. 190), u Alexibios von Heraia, dessen Siegerstatue von Akestor war (Rutg p. 112. Förster n. 236). Akestor war Vater des Amphion, der Enkelschüler des Kritias gewesen sein soll. Die Richtigkeit die Diadochie vorausgesetzt,1) wurde zwar für seine Thätigkeit Ol. nicht unbedingt ausgeschlossen sein, aber doch Ol. 80 weit bes passen. Ich habe daher für Hieronymos von Andros den üblick Ansatz Ol. 75 beibehalten und vermuthungsweise Ol. 80 Alexih von Heraia eingesetzt. Seine Statue stand neben der des Enati der Ol. 81 siegt, was doch auch zu beachten ist (vgl. oben S. 17 Im Fünskamps batte auch der seinem Namen nach unbekannte Gro vater des Anaxandros (Ol. 79, s. oben S. 176) gesiegt. Dieser Si den Förster n. 170 an den Anfang des 5. Jahrhunderts setzt, w wohl an das Ende des 6. gehören.

Für die einzige noch leere Stelle von Ol. 75 kommt The pompos von Heraia in Frage, der nach Paus. VI 10, 4 zweimal Ringkampf gesiegt hat; Rutgers p. 110. Förster n. 216. 217. Signossvater Damaretos siegte Ol. 65 und 66 im  $\delta n \lambda l t \eta_S$ , Rutgip. 25 f. Förster n. 135. 140. Dazwischen siegt der Vater The pompos I. zweimal im Fünfkampf (Rutgers p. 113. Förster n. 169), d. h. da er in unserer Liste nicht vorkommt, spätest Ol. 73. 74. Wann also siegte Theopompos II.? Wenn man ihn un Ol. 83 herabrückt, muss man gleich bis Ol. 85 und 86 gehen, Ol. 84 durch Taurosthenes besetzt ist, s. unten S. 179. Dann würz zwischen den Siegen des Grossvaters (520. 516) und des Enkels (4

<sup>1)</sup> S. Archäologische Märchen S. 14.

436) 80-84 Jahre liegen, was doch ein bischen reichlich ist. Bei Altainetos und seinen Söhnen beträgt der Abstand 32 und 36 Jahre (s. oben S. 170), bei Diagoras und seinem jüngsten Sohn Dorieus (01.87-89) allerdings 32-40 Jahre. Dagegen fallen die Siege seiner beiden älteren Söhne nur 12 und 16 Jahre später, als sein eigener. Dassch empfiehlt es sich doch wohl mehr, die Siege des Theopompos II. näher an die seines Grossvaters heranzurücken. Einer von ihnen wird dam mit grosser Wahrscheinlichkeit Ol. 75 angesetzt werden dürfen, wie ich es in der Tabelle gethan habe. Den anderen könnte man versucht sein, in die leere Stelle Ol. 79 einzusetzen. Aber dann muste Theopompos II. sich 17 Jahre im Ringkampf ausgezeichnet haben, was selbst über die Leistungen des Astylos und Ergoteles im Lauf hinausgehen würde, vgl. oben S. 173. Es ist desshalb wohl wahrscheinlicher, dass dieser andere Sieg früher, vermuthlich Die Siege des Vaters Theopompos I. im Funfkampf OL 74 fallt. mussen dann etwa Ol. 69 und 70 fallen, und so hat sie auch bereits Förster auf den Ansang des 5. Jahrhunderts datirt. Distanz zwischen den drei Generationen wird auf diese Weise ganz dieselbe, wie zwischen Diagoras und seinen alteren Sohnen.

Bei diesem Versuch die Liste des Papyrus zu ergänzen hat sich uns auch für die vorangehenden und folgenden Olympiaden macherlei ergeben. Hierzu ist noch Folgendes nachzutragen. Der Riager, den Cheimon Ol. 83 besiegte, Taurosthenes von Aigion (Paus. VI 9, 3, Rutgers p. 111), war in der folgenden Olympiade selbst siegreich. Dieser Sieg ist also nicht mit Förster n. 288 Ol. 95, sondern Ol. 84 anzusetzen.

Noch eine weitere Correctur der Olympionikenliste wird uns durch die Datirung von Cheimons Sieg ermöglicht. Sein Sohn Aristeus siegt im Dauerlauf, Paus. VI 9, 3, Rutgers p. 106. Wenn Forster n. 329 diesen Sieg auf Ol. 101 datirt, so stellt sich das jetzt als entschieden zu spät heraus. 3-10 Olympiaden haben wir oben als den Zwischenraum zwischen den Siegern zweier Generationen festgestellt, dadurch wird der Sieg des Aristeus auf Ol. 86 bis 93 befristet. Die Siegerstatue des Aristeus war aber von Pantias von Chios, und derselbe Pantias verfertigt die Standbilder des Nikostratos von Heraia, Siegers im Ringkampf der Knaben (Paus. VI 3, 11, Rutgers p. 130, Förster n. 331), und des Xenodikos von Kos, Siegers im Faustkampf der Knaben (Paus. VI 14, 12, Rutgers p. 135, Förster n. 332), von dessen Sieg der seines Vaters Xenombrotos mit dem κέλης (Rutgers p. 150, Förster n. 327) nicht alls weit abliegen kann, da das Siegesdenkmal den Knaben auf de Rennpferd reitend darstellte. Auch diese drei Sieger rücken al jetzt in das 5. Jahrhundert hinauf, und ebenso der nicht nat bekannte Plastiker Philotimos von Aigina, der in dem eben wähnten Siegesdenkmal die Figur des Vaters Xenombrotos, die neb dem Rosse stand, gearbeitet hatte. Die Basis dieses Denkmales uns, wenn ich mich nicht sehr täusche, in dem Block aus schwarze Kalkstein Ol. Inschr. 155 theilweise erhalten. Kirchhoff hat d Epigramm, wenn auch mit grossem Vorbehalt, so erganzt: 100 τ]έρο δ' ἐπάτε Δ[αμάσ]ιππος, κλεινοτέραν δὲ πόλιν πατρί ἔ[θηκε-] und danach angenommen, dass es sich um den Si eines Läufers handele. Aber der erhaltene Block repräsent hochstens die Hälfte der ganzen Basis, da er rechts Stossfläc hat, und ist selbst schon von recht ansehnlichen Dimensionen, 0,! breit und 0,43 tief. Für die Statue eines Läufers, überhaupt f eine einzelne Figur, ist dies Bathron entschieden zu gross. I habe desshalb schon längst den Verdacht gehabt, dass es mi destens eine Reiterfigur getragen und dass das Epigramm aus zw Distichen bestanden haben müsse. Dann muss für den Schle des erhaltenen Hexameters eine andere Ergänzung gesucht werde und schon lange, bevor ich auf die folgende Combination verst bat mich Blass darauf aufmerksam gemacht, dass die ersten Buc staben auch die Lesung προτέρω δὲ πατήρ zuliessen. Für d Schluss des Pentameters wird ein iambischer Städtename gesuch der bietet sich in Κόων. Ich schlage also zu lesen vor: προτέ δὲ πατὲρ [ἐλάσ]ιππος, κλενοτέραν δὲ πόλιν πατρίδ' ἔ[ 3 ε Kóov].1) Das erste Distichon und der Anfang des zweiten mu den Gedanken enthalten haben: "Xenodikos der Sohn des Xeno: brotos hat dies Bildwerk geweiht, nachdem er im Faustkampf c Knaben gesiegt hatte', die Verse herzustellen muss ich Gewandter überlassen. Daran schliesst sich das Erhaltene: "vorher aber ha sein Vater der Rosselenker (also mit dem Rennpferd) gesiegt u

<sup>1)</sup> An dem Fehlen des ω wird keinen Anstoss nehmen, wer sich erinnd dass auch auf der ältesten, aber nach 480 geprägten koischen Münze KC steht. Und da IGA. 471 jetzt von Hiller von Gärtringen IGI. I 450 als tiräisch erwiesen, ist auch s für langes e nicht mehr anstössig. Wir hat dann in dieser Basis die älteste koische Inschrift. Das Alphabet entspric wie zu erwarten war, dem von Epidauros.

dedurch den Ruhm seiner Vaterstadt Kos vermehrt'. Ist das richtig, so lassen sich beide Siege noch etwas genauer datiren; denn die Stelle des Siegers im Knabenfaustkampf ist für Ol. 89 und 90 durch Hellanikos und Theantos besetzt und bis Ol. 91. 92 herabzugehen wird man mit Rücksicht auf den Schriftcharakter Bedenken tragen. Dieser empfiehlt vielmehr eine möglichst frühe Datirung, und so kommt man, da die Stellen für den Knabenfaustkampf bis Ol. 83 besetzt sind, für Xenodikos auf Ol. 84, für Xenombrotos auf Ol. 83. Ueber die Siege der Kyniska s. unten S. 195.

Sind schon diese Erweiterungen und Correcturen unserer Olympionikenliste höchst erfreulich, so liegt doch die grösste Bedeutung des Papyros in der Datirung einer Anzahl von olympischen Inschriften und in der reichen Belehrung, die er uns mittelbar aber litterarische und kunsthistorische Fragen bringt. Von den Olympischen Inschristen werden zum ersten Mal auss Jahr datirt 147. 148 Tellon: Ol. 77; 152 Damagetos: Ol. 83; 162 Pythokles (d. h. die ältere der beiden Inschriften): Ol. 82. Die Aristionbasis 165 stellt sich als jüngere Erneuerung der ursprünglichen Ol. 82 gesetzten Inschrift heraus, s. S. 185. Das Original der Charmidesinschrift 156 scheint aus Ol. 79 zu stammen; 149 Kyniskos darf mit grosser Zuversicht Ol. 80 angesetzt werden, 164 Xenokles muss jünger als 01.83 sein; 150 Επιτιμιάδας (?) gehört, wenn unsere Combination richtig ist, in Ol. 78, 154 Xenombrotos und Xenodikos Ol. 84, endlich 157 . . . κράτης ὁ Πίθωνος, nach Kirchhoffs überzeugendem Nachweis ein Sieger im Knabenwettlauf, ist nach Ol. 83 anzusetzen, da 01. 75-83 vollständig besetzt sind und über 01. 75 schwerlich hinauf gegangen werden darf. Man muss den Bearbeitern des olym-Pischen Inschriftenbandes das Compliment machen, dass ihre chronologische Anordnung sich in der Hauptsache glänzend bewährt hat. Was die zweite Pythogorasinschrift 145 betrifft, so darf Angesichts der von den Herausgebern constatirten Aehnlichkeit des Schristcharakters mit der Euthymosbasis (Ol. 77) vielleicht die Vermutung gedussert werden, dass sie vom Standbild des Dromeus oder des Astylos (Ol. 75. 76) herrührt. Die nächstfolgende Olympionikenstatue des Pythagoras, der Mnaseas, fällt erst Ol. 81.

Ziehen wir endlich das Facit unseres Gewinnes für die Litteratur- und Kunstgeschichte.

Die Lachongedichte des Bakchylides (VI. VII) werden auf Ol. 82 festgelegt. Die Datirung der ersten drei olympischen Oden

des Pindar sowie der zehnten und elsten auf Ol. 76, die der neun auf Ol. 78, in welchen Fällen die Zahlenangaben der Schol schwankten oder verdorben waren, wird urkundlich bestätigt. S interessant ist das Ergebniss für die Psaumisgedichte IV und Zwar stand für IV Ol. 82 schon längst fest, aber man hatte Widerspruch mit der Ueberschrift der Handschriften an ein Sieg mit dem Maulthiergespann gedacht. Jetzt lernen wir, d der Sieg in der That mit dem τέθριππον gewonnen war, won übrigens in dem Gedichte selbst sowohl V. 12 Ψαύμιος γὰρ Ε οχέων (χωμος) als V. 18 μάλα μεν τροφαίς ετοίμον ίππων h deuten. Wann ist nun aber der Sieg mit dem Maulthiergespa auf den die V. Ode zweisellos gedichtet ist, errungen worden? Nie in derselben Olympiade, wie der Wagensieg; sonst müsste er der vierten Ode erwähnt sein. Aber auch nicht in der vorh gehenden, Ol. 81, obgleich das die Scholien zu V 19 annehm und auch Grenfell und Hunt diese Möglichkeit offen lassen. De IV 20 διάπειρά τοι βροτών έλεγχος in Verbindung mit d folgenden Beispiel des Erginos beweist, dass Psaumis sich Ol. zum ersten Mal an den Agonen betheiligte und dies Unterfans in den Kreisen seiner Bekannten Kopsschütteln erregte. andrerseits deutet V. 19 s. Θεὸς εὖφρων εἴη, λοιπαῖς εὐχαῖς Hoffnung auf weitere Siege an. Also fällt der Sieg mit der and nach Ol. 82, und da diese Kampfart bekanntlich Ol. 84 abgesch wurde, entweder Ol. 83 oder 84. Es lässt sich aber, wie glaube, zwischen diesen beiden Möglichkeiten mit Bestimmtheit Entscheidung treffen; denn wäre Psaumis der letzte Sieger mit απήνη gewesen, so wurde der Dichter wohl nicht unterlass haben, dies ausdrücklich hervorzuheben. Also fällt der Sieg Ol. § Die Annahme der Scholien, dass Psaumis bei dieser Gelegenh auch mit dem Wagen und dem Rennpserd gesiegt habe, beru wie längst erkannt, auf falscher Deutung von V 6 πεμπταμέρι άμίλλαις, ἵπποις ήμιόνοις τε μοναμπυκίαι τε. Wir sah oben S. 150, dass hier die Kämpfe des fünsten Tages, mit Ausnahder κάλπη, als Apposition zum πεμπταμέροις αμίλλαις aufgest werden. Ein zweiter Sieg des Psaumis mit dem Viergespann auch dadurch ausgeschlossen, dass die Liste der Wagensieger diese Periode vollständig besetzt ist. Da die V. ol. Ode erst v Didymos unter die Pindarischen Siegeslieder aufgenommen ist t heute bei den meisten Pindarkennern für unecht gilt, ist das

wonnene Resultat für die Frage nach dem Todesjahr des Pindar nicht von Belang und wird die nicht bekehren, die Pindar schon 0l. 82, 1 sterben lassen. Für eine längere Lebensdauer sind neuerdings mit Recht Wilamowitz, Kaibel und Christ eingetreten, ersterer namentlich mit Hinweis auf das überlieferte Datum von Pyth. VIII 0l. 85, 3, vgl. oben S. 165 f.

Indirect lehrt der Papyros, dass die XIV. olympische Ode auf Asopichos von Orchomenos, Sieger im Wettlauf der Knaben, in den Scholien unrichtig auf Ol. 76 oder 77 (ος', οζ') datirt wird. Beide Olympiaden sind durch andere Knabenläufer besetzt. Also ist die Zahl verderbt. Es versteht sich von selbst, dass man an der Zehnerangabe o festzuhalten hat, zumal Ol. 80 mit ziemlicher Sicherheit Sokrates von Pellene eingesetzt ist. Also hat man die Wahl zwischen Ol. 79 (03'), wo wir vermuthungsweise Pytharch eingesetzt haben (S. 175), und zwischen Ol. 71-74, in welchem Fall das Gedicht eines der frühesten des Pindar sein wurde. Für letzteren Ansatz spricht die Metrik; E. Graf (Pindars logaödische Strophen S. 24 f.) hat, obgleich er natürlich unter dem Banne der überlieferten und bisher unangefochtenen Datirung stand, doch die grösste Verwandtschaft mit Isthm. VII auf Kleandros von Aigina gesunden, das jetzt ziemlich allgemein Ol. 75, 2 angesetzt wird. Ohne mir ein ausschlaggebendes Urteil anmaassen vollen, da mein näheres Verhältniss zu dem Dichter von sehr jungem Datum ist, möchte ich es doch aussprechen, dass mir die Ode gerade in ihren Vorzügen durchaus den Eindruck eines Jugendgedichtes macht. Paläographisch am nächsten liegt dann wohl die Aenderung  $o\gamma'$ , also Ol. 73, und sie ist auch ungleich leichter als die in o9'.

Timodemos von Athen, dessen Sieg im Pankration die zweite nemeische Ode feiert, hat nach dem Scholiasten bald darauf auch in Olympia, doch jedenfalls in derselben Kampfart, gesiegt. Eine Stelle in der Rubrik der Pankratiasten ist noch frei, Ol. 80. Setzen wir hier Timodemos ein, so müsste die nemeische Ode vorher, etwa Ol. 76—79, um einen möglichst weiten Spielraum zu lassen, gedichtet sein. Aber es bleiben noch die beiden weiteren Möglichkeiten bestehen, dass der Sieg des Timodemos vor Ol. 75 oder nach Ol. 83 falle; denn auch dort sind die nächsten Stellen für den Pankratiasten frei. Und in der That rechnet einerseits L. Schmidt das Gedicht zu den spätesten, andrerseits Fraccaroli

zu den frühesten Arbeiten des Pindar. Und wenn Graf a. a. O. 39 unter Christs Zustimmung die Ode aus metrischen Gründen in die Jahre 459—451 setzt, so würde dieser Ansatz die Datirung des olympischen Sieges auf Ol. 80 ausschliessen, aber die Möglichkeit offen lassen, ihn nach Ol. 83 zu setzen. Persönlich bekenne ich allerdings, dass mir Fraccarolis Argument, die Ode müsse vor 480 gedichtet sein, weil sonst V. 13 der Schlacht bei Salamis gedacht sein würde, einigen Eindruck macht. Bei dieser Sachlage muss das Datum unbestimmt bleiben, und man sieht jetzt, aus welchen Gründen ich der Versuchung widerstanden habe, die einzige in der Rubrik der Pankratiasten noch vorhandene Lücke mit dem Namen des Timodemos auszufüllen.

Noch reicher ist der Ertrag für die Geschichte der Plastik. Von Myron werden zum ersten Mal zwei Statuen sicher datirt, der Timanthes 456 und der Lykinos 448, und aus dem oben (S. 176) über den zweiten Sieg des Lykinos Ermittelten ergiebt sich, dass der Meister mindestens noch bis 444 thätig war, also zu einer Zeit, wo bereits sein Sohn Lykios die bekannten Reiterstatuen für die Burg arbeitete (CIA IV 3 nr. 418 p, Lolling Δελτίον 1889, 181). Und wenn wir oben den Ladas richtig 476 eingesetzt haben, so wäre dieses hochberühmte Werk eine Jugendarbeit des Meisters und der zweiten Gruppe der Tyrannenmörder von Kritios und Nesiotes gleichzeitig gewesen. Leider aber ist die Ergänzung nicht sicher, und es bleibt die Möglichkeit bestehen, den Ladas auch in den freien Stellen Ol. 80. 81 unterzubringen, welche Zeit Furtwängler Meisterwerke S. 456 als die eigentliche Glanzzeit Myrons betrachtet.

Mehr positiv Neues ergiebt sich für Pythagoras von Rhegion. Wenn bisher nur sein Euthymos und sein Astylos, und dieser auch nur annähernd, datirt waren, so erfahren wir jetzt, dass sein Mnaseas 456 und eines seiner berühmtesten Werke, der Leontiskos, 452 gearbeitet ist, also in einer Periode, wo man sich seine Künstlerlaufbahn bisher meist schon abgeschlossen dachte. Und sogar noch länger, mindestens bis 448, muss er thätig gewesen sein, da dies der denkbar früheste Ansatz für seinen Kratisthenes ist (s. oben S. 175). Seine Wirksamkeit erstreckt sich also sicher über die Zeit von 476 (Astylos) —448, wobei wir besser thun, die obere Grenze gleich bis 480°) zu stecken, weil es wahrscheinlich ist, dass die Statue

<sup>1)</sup> Dass die Ol. 75 demolirte Statue des Astylos im Heiligthum der Hera Lakinia gleichfalls von Pythagoras gewesen sei, ist eine ansprechende, aber

des Astylos schon damals verfertigt wurde (S. 164); Dromeus kommt nicht in Betracht, weil er möglicher Weise auch Ol. 80. 81 eingesetzt werden könnte. Wir müssen aber entweder nach oben oder nach unten noch über diesen Zeitraum binausgehen, wenn wir S. 174 f. mit Recht in die einzige Stelle, die für den Sieg des Protolaos in der Rubrik der Knabensieger im Faustkampf frei war Ol. 79, den Charmides eingesetzt haben. Dann muss also Protolaos entweder nach Ol. 83 oder vor Ol. 75 gesiegt haben. Für die letztere Alternative fallt die sehr ansprechende Hypothese von Urlichs ins Gewicht, dass Pythagoras, der sich noch 472 auf der Basis des Euthymos Σάμιος nennt, zu den Samiern gehört habe; die Ol. 71 nach Italien auswanderten. Die Annahme, dass er um 510 geboren sei, kann also bestehen bleiben. Bemerkenswerth aber ist, dass er im hochsten Alter gerade seine berühmtesten Werke schafft; denn auch der delphische Pankratiast muss nach dem Ausdruck des Plinius 34, 59 codem vicit et Leontiscum (d. h. sich selbst in seinem bisher besten Werk) nach 452 fallen. Libys puer tenens tabellam könnte einer der Knabensieger von Ol. 81 und 82, deren Ethnikon im Papyros verloren ist, also Phrynichos oder Kleodoros oder Apollodoros gewesen sein.

Am grössten aber ist der Gewinn für Polyklet. Wenn ich diesen früher¹) tief herunterrücken zu müssen glaubte, so erweist sich das jetzt freilich als ein Irrthum, aber die Beobachtung, die mich zu diesem Fehlschluss verleitet hatte, war richtig. Der Pythokles und nicht nur dieser, sondern, was so eben Löwy (Strena Helbigiana S. 180) durch feinste Beobachtung erkannt hat, auch der Aristion gehören dem älteren Polyklet. Beide haben Ol. 82 gesiegt, aber während auf der Pythoklesbasis (Ol. Inschr. 162. 163) wenigstens noch der Anfang der ursprünglichen Dedications- und Künstlerinschrift neben der späteren Erneuerung erhalten ist, fehlt auf der Aristionbasis (Ol. Inschr. 165) jede Spur einer älteren Inschrift, so dass doch wohl das ganze Bathron erneuert sein wird. Hierfür spricht auch die Form des Steines, den Purgold Olympia II (Baudenkmäler) S. 150, als typischen Vertreter der Basenform

nicht gesicherte Combination von Collignon Historie de la sculp. gr. p. 409, die daher bei chronologischen Untersuchungen besser aus dem Spiel bleibt. Auf das Keozenzeitigs bei Pausanias ist schwerlich grosses Gewicht zu legen.

<sup>1)</sup> Arch. March. 98 f. und in dies. Ztschr. XXIII 429.

griechischer Zeit, speciell des 4. vorchristlichen Jahrhunderts' bezeichnet, sowie die Besestigungsart der Statue, für die die Bettungen in der Oberstäche der Basis eingearbeitet sind, wie bei der Xenokles basis (Ol. Inschr. 164), während bei den Basen des Kyniskos (Ol. Inschr. 149) und Pythokles nur für die Zehen beider Füsse und für die Ferse des Standbeins Vertiefungen angebracht sind. Man vergleiche die höchst instructive Zusammenstellung der drei Polykletbasen auf Tafel XCII des zweiten Olympiabandes und die feinen Bemerkungen von Purgold II S. 148 ff. Somit ist die kunstlerische Thätigkeit des Polyklet bereits für 452 urkundlich bezeugt. Aber wir müssen ihren Beginn noch weiter hinaufrücken. denn die Inschrift der Kyniskosbasis trägt so ausgesprochen älteren Charakter als die ursprüngliche Pythoklesinschrift, dass sie unbedingt früher') anzusetzen ist, also 460; denn 456 ist besetzt und bis 464 hinaufzugehen, haben wir keinen Grund. War aber Polyklet bereits 460 künstlerisch thätig, so muss er spätestens 477 geboren sein. Er könnte also immerhin noch die Aphrodite von Amyklai, wenn auch als Siebziger, gemacht haben, man denke an das oben über Pythagoras ermittelte, und als er die Hera schuf, war er, wie wir jetzt sehen, mindestens ein Sechziger. Aber man muss zugeben, dass die Ansprüche des jüngeren Polyklet auf die Aphrodite bedeutend gewachsen sind, seit sich die thebanische Basis als für die Chronologie dieses Künstlers nicht verwendbar herausgestell

<sup>1)</sup> Lowy a. a. O. S. 180 macht für diese Datirung auch das Material der Basis geltend. Er glaubt, dass in den letzten Jahrzehnten des 5. Jahrhunders durch lange Zeit bei den Basen die dunkle Farbe des Steines vorgeherrecht habe, während in der älteren Zeit die Verwendung hellen weissen Steines de selten verlassene Regel gewesen sei. Die Beobachtung hat einen richtiges Kern, kann aber Angesichts der Datirung der Pythoklesbasis nicht mehr & unbedingte Norm gelten. Es haben nämlich Kyniskos weissen, Pythokis schwarzen, Xenokles weissen, Aristion (erneuert) schwarzen Stein, und nach Purgold a. O. S. 150 gewann dieser schwarze in den benachbarten Gebirgen brechende Kalkstein gerade im 4. Jahrhundert grössere Verwendung. Des Xenokles vor den Pythokles in dieselbe Zeit mit Kyniskos zu stellen ist, wie ein Blick auf die Tabelle lehrt, nicht möglich, und da der Pythokles schot 452 fällt, lässt sich auch die sehr bestechende Combination, dass die nach Löwy zur Aushebung der Reslexe vor dem Zeusbild des Pheidias angebrachte schwerze Pflasterung das Vorbild für die dunklen Statuenbasen gewesen sei, nur unter der Voraussetzung aufrecht erhalten, dass diese schon in einen sehr frühen Stadium der Arbeit von Pheidias geplant und dieser Plan den Polyklet bekannt geworden war. Sehr wahrscheinlich ist das nicht.

hat. 1) Als sichere Daten für seine Thätigkeit besitzen wir jetzt nur noch den Zeus von Megalopolis, bald nach 369 2), und nichts hindert mehr, diesen in die Mitte oder an das Ende der Künstlerlausbahn des zweiten Polyklet zu setzen. Es ist also sehr wohl möglich, dass Brunn und Furtwängler recht gethan baben, ihm auch die Aphrodite zuzuweisen, und wenn die von Paus IV 2,6 erzählte Anekdote authentisch sein sollte, was ich allerdings auch heute noch bezweisle, gehört ihm auch die Olympionikenstatue des Antipatros wie selbstverständlich der Agenor (Paus. VI 6, 2).

Auch hinsichtlich meiner Zutheilung des Xenokles an den

älteren Polyklet, der Dittenberger, Purgold und Löwy zugestimmt baben, bin ich jetzt zweiselhast geworden. Fest steht zunächst, dass sein Sieg im Knabenringkampf (Paus. VI 9, 2, Rutgers p. 136. Förster n. 308) nach Ol. 84 fallen muss, denn vorher ist die betreffende Rubrik vollständig besetzt. Die Basis (Ol. Inschr. 169) aus gelblichem Marmor von Dolianá ,bringt den stufenförmigen Ausbau des Bathrons, der sonst immer durch zwei auf einander gesetzte Quadern gebildet wird, an einem Stein zum Ausdruck' (Purgold). Diese Stufensorm weisen die Zanesbasen schon in ihrer ältesten dem 4. Jahrhundert angehörigen Gruppe auf (Olympia II Tsf. XCII 6). Sie findet sich aber allerdings auch bereits im 6 Jahrhundert bei der Praxitelesbasis (a. O. XCII 9). Die Statue war in derselben Weise, wie der Aristion bei seiner zweiten Aufstellung, befestigt. Aber diese Methode der Befestigung findet sich auch bereits bei der Statue des Hellanikos Ol. 89 (Ol. Inschr. 155). Die im ionischen Alphabet geschriebene Inschrift wird von Dittenberger und Purgold den beiden ersten Jahrzehnten des 4. Jahrbunderts zugewiesen, während sie Löwy neuerdings so alterthümlich findet, dass er sie nicht erheblich unter 440-435 herunternicken möchte. Bei dieser Sachlage scheint mir eine sichere Entcheidung darüber, ob der Xenokles eines der späteren Werke des Alteren\*) oder eines der früheren des jüngeren Polyklet ist, zur Zeit nicht möglich. Ich persönlich neige jetzt mehr zu der zweiten Annahme, und zwar aus folgendem Grund. An der Niedrigkeit der

<sup>1)</sup> Dittenberger CIGGS. I 2532, Keil Ath. Mitth. XX 1895 S. 111, wo die übrige Litteratur verzeichnet ist.

<sup>2)</sup> S. Niese in dies. Ztschr. XXXIV S. 527 ff.

<sup>3)</sup> Dann etwa Ol. 87-90, denn Ol. 86 ist durch Pantarkes von Elis besetzt.

Basen des Kyniskos und des Pythokles sehen wir, dass es der grosse Polyklet liebte, seine Statuen tief zu stellen, und dieser Tendenz scheint man auch bei der Erneuerung der Aristionbasis, die doch wohl im 4. Jahrhundert erfolgt ist, Rechnung getragen zu haben. Die alten Pompejaner, die ihre Marmorcopie des Doryphoros auf den flachen Boden stellten, 1) kamen damit den Intentionen des Meisters entschieden näher, als die modernen Museumsdirektoren, die sich darauf capriciren, seinem Gipsabguss ein hohes Postament zu geben. Es wird mir schwer zu glauben, dass Polyklet in seinen alten Tagen sich selbst so untreu geworden sein sollte.

Sein berühmtes Standmotiv, das uno crure insistere, hat also Polyklet schon 460, bei seinem ersten für uns kenntlichen Werk, dem Kyniskos, den ich mit Petersen, Collignon und Furtwängler in dem Westmacottschen Athleten wieder erkenne, angewandt. Dass er diese Schrittstellung selbst erfunden habe, hat schon Furtwängler Meisterwerke S. 405 bestritten, indem er einerseits auf die Standspuren der einen Smikythosbasis (Ol. Inschr. 267), andrerseits auf den Münchener König hinwies, und diesen dem für Smikythe arbeitenden Dionysios von Argos zutheilte. Wenn auch diese Zeweisung nicht absolut sicher ist, so wird man doch Furtwängler sowohl in der Abweisung der Hypothese, dass der Münchener König polykletisch sei, als in der Ansetzung um 466 unbedingt Allerdings sind die Weihgeschenke des Smikythes zustimmen. selbst nicht älter, als 460, also dem Kyniskos ungefähr gleichzeitig. aber es ist ja auch nicht gesagt, dass das Standmotiv damals zum ersten Mal in Anwendung kam. Jedenfalls wird es verständlich, wie es Polyklet bereits 460 bei einem seiner frühsten Wette verwenden konnte. Man möchte sogar die Frage aufwerfen, ob er nicht geradezu, woran auch Furtwängler zu denken scheint, ein Schüler des damals für Olympia so viel beschästigten Dionysios war, und dessen Vermittelung den Auftrag verdankte, die olympische Siegerstatue für den Knaben aus Mantineia zu arbeiten. Wenn nur auch Polyklet später jenes Standmotiv weiter entwickelte und mit Vorliebe verwandte, so hat er sich doch keineswegs sclavisch daran gebunden. Vielmehr sehen wir ihn anfangs mannigfach experimentiren. Das lehren sehr eindringlich die beiden Statuen

<sup>1)</sup> Mau Strena Helbigiana S. 182 ff.; vgl. Bulle Griechische Statuenbasen S. 8 f.

von 452. Beim Pythokles, 1) für den ich mich hier damit begnügen muss, auf die schönen Ausführungen von Furtwängler a. O. S. 471 zu verweisen, war die Function der Beine die umgekehrte wie bei dem Kyniskos. Dasselbe finden wir bei dem entschieden jüngeren Dresdener Knaben. Der Aristion hingegen muss eine ähnliche Stellung wie der Dresdener Zeus und der Casseler Apollon gehabt baben, nur dass die rechte Fussspitze mehr nach aussen gekehrt war. Der Hermes Lansdowne, der im Standmotiv nach Furtwänglers Nachweis dem Aristion am nächsten kommt, kann, wie derselbe Forscher selbst zeigt, nicht dem Polyklet selbst, sondern nur einem meiner Schüler gehören. Dieses Standmotiv ist aber, wieder nach Furtwänglers Nachweis, die Umbildung desjenigen der Stephanosagur, in der er vielleicht mit Recht den Kanon der alten argiviwhen Schule sieht. Also hat der jugendliche Polyklet in demwhen Jahre sowohl ein altes Standmotiv weiter entwickelt, als ein eben neu geschaffenes variirt. Dass auch die Schule des Polyklet dieses ältere Motiv weiter cultivirte, zeigt ausser dem eben erwähnten Hermes Lansdowne der Eukles des Naukydes (Ol. Inschr. 159, s unten S. 191), wie übrigens auch der sog. Ares Borghese, in dem ich nach wie vor, trotz Furtwänglers Einwendungen, nur den Paris des der polykletischen Schule nahe stehenden Euphranor sehen kann. Damit ist der weitverbreitete, von Furtwängler selbstverständlich nicht getheilte Aberglaube, als ob Polyklet und die Seinen ausschliesslich das uno crure insistere angewandt hätten, wohl genügend widerlegt. Von dieser Seite stände also auch der Zuweisung des Xenokles an den alteren Polyklet nichts im Wege. Das Standmotiv ist das umgekehrte, wie bei Aristion, leicht vorgesetztes linkes Bein mit mässiger Auswärtsdrehung, wie es auch die beiden Mittelfiguren der olympischen Giebel gehabt haben massen. Athletenstatuen in dieser Stellung hat Furtwängler a. O. 497 aufgezeigt, darunter namentlich eine schöne Bronze des Louvre. Ich muss es mir versagen, hier alle Folgerungen zu ziehen and zu begründen, die sich nach meinem Dafürhalten aus dieser hüberen Datirung der Jugendarbeiten Polyklets für seinen Entwicklungsgang und für die Ansetzung seiner berühmtesten Werke ergeben. Aber kurz andeuten will ich sie doch; der Kürze wegen,

<sup>1)</sup> Ueber die in Rom gefundene Basis, die wahrscheinlich das dorthin entführte Original des Pythokles trug, vgl. Petersen Röm. Mitth. 1891 S. 304f., Furtwängler Meisterwerke S. 472.

in apodiktischer Form. Der Dresdener Knabe gehört an den A fang, der Doryphoros an das Ende der vierziger, der Diad menos hingegen erst in die zwanziger Jahre; er steht d Hera nahe. Und was die leidige Amasonenfrage betrifft, halte ich es keineswegs für ausgeschlossen, dass die in Betrac kommenden Typen beide dem Polyklet gehören; denn das Märche von der ephesischen Concurrenz sollte man doch endlich aufhöre für historisch zu halten. Die Berliner setze ich in die vierzigt Jahre, bald nach dem Doryphoros, die "Capitolinische" in die zwanziger ungefähr gleichzeitig mit dem Diadumenos. ")

Im Wesentlichen haben sich also Furtwänglers Aufstellunge aufs Glänzendste bestätigt. Mit Recht hatte er meiner Annahme dass Polyklet später angesetzt werden müsse, keinen Glauben ge schenkt und sich auf die Platonstelle (Protagoras 328 C) verlasset nach der Polyklet um 428 bereits erwachsene Söhne, die dena des Perikles ungefähr gleichaltrig waren, gehabt haben muss. Mi Recht hat er ferner daran festgehalten, dass Polyklet in Argos ge boren sei und nicht das argivische Bürgerrecht, wie ich nach Löschckes Vorgang und unter Zustimmung von Dittenberger un Purgold angenommen hatte, erst nach Ol. 90 zum Dank für di Hera erhalten habe. Denn schon viele Jahre früher, bereits at der jetzt Ol. 82 datirten Pythoklesbasis, schreibt er das angi Plinius' Angabe Sicyonius erweist sich als ein In vische -Aber darin behalte ich Recht, dass Naukydes der Brude des älteren Polyklet war; denn schon 448 arbeitet er die State des Cheimon, und also durfte mein Vorschlag bei Paus. II 22, άδελφὸς Πολυκλείτου νεώτερος zu schreiben, wohl das Richig getroffen haben. Denn der Patrokles, den wir durch Ol. Inschr. 15 als Vater des Naukydes kennen, kann unmöglich derselbe seit der an dem Weihgeschenk für Aigospotamoi mitarbeitet (Paus. X 9, 10) Ein noch 405 thätiger Künstler wird doch nicht schon 448 eine erwachsenen Sohn gehabt haben. Auch darin hatte ich also Recht dass ich den Vater des Naukydes von jenem Erzgiesser, der zi

<sup>1)</sup> Furtwängler a. O. S. 289 giebt die Concurrenz auch Preis. Das bleibt also von der Nachricht des Plinius nur übrig, dass im ephesischt Artemistempel vier Amazonenstatuen von Pheidias, Polyklet, Phradmon ur Kresilas standen, die doch wahrhaftig nicht gleichzeitig gewesen zu se brauchen und uns nicht alle vier in Nachbildungen erhalten sein müssen.

<sup>2)</sup> S. B. Graef Arch. Jahrb. XII 81.

den Schülern des grossen Polyklet zusammen das genannte Weingeschenk für Delphi arbeitet, unterschied, aber ich irrte darin, dass ich nach der bisher allgemeinen Annahme den gleichnamigen Vater des Daidalos (Paus. VI 3, 4, Ol. Inschr. 161. 635. Lowy, Inschr. gr. Bildh. 88) mit dem Vater des Naukydes identificirte, und also Polyklet, Naukydes und Daidalos zu Brüdern Vielmehr ist Daidalos der Sohn jenes jungeren für delphische Weihgeschenk thätigen Patrokles und mithin zwei Generationen junger als Polyklet und Naukydes. Musterung der datirbaren Werke des Naukydes und Daidalos wird das, wie ich hoffe, zur Evidenz bringen. Wir haben von Naukydes sicher datirt den neugewonnenen Cheimon 448 und die sog. Hebe, in Wahrheit Hoa mais, in Argos etwa 417. Den Faustkämpfer Eukles (Ol. Inschr. 159. Paus. VI 6, 2. 7, 2, Rutgers p. 119. Förster n. 297), den Enkel des Diagoras, wollen Dittenberger und Purgold ans Ende des fünsten oder den Anfang Erwägt man, dass sein Grossdes 4. Jahrhunderts setzen. rater 464, seine älteren Oheime 452. 448, sein jungster ihm möglicherweise gleichalteriger Oheim 432-424 siegt, so wird man dies reichlich spät finden und nach der oben angeführten Analogie lieber an die Zeit 420-410 denken. Der Schriftcharakter der Inschrift giebt für die Datirung nichts aus, da sie wie die des Aristion (S. 185 f.) wohl sicher im 4. Jahrhundert oder vielleicht soch später erneuert worden ist, woran auch die Herausgeber gedacht zu haben scheinen.') Aber selbst wenn wir bis zum Anfang des 4. Jahrhunderts hinabgehen, würde uns auch das noch nicht nöthigen, etwa einen zweiten Naukydes zu statuiren. Ebenso liegt die Sache bei der Inschrift von der Akropolis N]αυχύδης Άργελος ἐποίησε (Löwy 87), die gemeiniglich dem Anfang des vierten Jahrhunderts zugewiesen wird, aber ganz gut noch dem Ende des fünsten angehören kann. Auf Ol. 95 (400) wird übrigens Naukydes auch bei Plinius datirt, auf Grund welcher Combination wissen wir nicht. Wir werden also kaum fehlgehen, wenn wir teine Thätigkeit auf 448-400 festsetzen, ein recht langer Zeithum, über den nach unten hinabzugehen sich kaum empflehlt.

Daidalos habe ich früher erheblich zu alt gemacht.<sup>2</sup>) Die Inschrist des arkadischen Weingeschenkes für Delpi, an dem er mitgearbeitet

<sup>1)</sup> S. Dittenberger Ol. Inschr. zu 151.

<sup>2)</sup> Arch. Märch. 104 und in dies. Ztschr. XXIII 429.

hat, zeigt jetzt, dass er noch nach 369 thätig gewesen ist. 1) Vermuthung, dass das von ihm für die Altis gefertigte Trof in die 90. Olympiade gehöre, kann ich dem gegenüber nicht aufrecht erhalten. Weiter kennen wir von ihm Olympion statuen aus Ol. 96 (Eupolemos) und Ol. 98 (Aristodemos). die beiden in Olympia gefundenen Basen mit seiner Signatu Inschr. 161 u. 635) gehören nach dem Schriftcharakter is erste Hälste des 4. Jahrhunderts. Nichts berechtigt uns daher seine Thätigkeit schon im 5. Jahrhundert beginnen zu la Nehmen wir aber selbst an, dass er 369 bereits ein alter I war und seine ersten Arbeiten schon 410 fallen, so wäre das immer vierzig Jahre später als die Anfänge des Naukydes, für Sohne desselben Vaters doch kaum denkbar. Und überdies wird dalos ausdrücklich als Schüler seines Vaters Patrokles (Paus. VI bezeichnet. Soll der Vater des Naukydes noch zur Zeit des 1 ponnesischen Krieges gelebt haben? Dagegen passt dies vorzüf auf jenen Naukydes, der an dem Siegesdenkmal für Aigospoti mitgearbeitet hat. Wir haben also auf der einen Seite Poly und Naukydes als Söhne eines Patrokles, auf der anderen § Daidalos als Sohn und Schüler eines zweiten Patrokles. Da nun wissen, dass Polyklet zwei Söhne hatte, die gleichfalls I hauer waren und von denen er wenigstens den einen selbst ut richtet hat,2) so ware es doch reiner Eigensinn, die Baust nicht aufeinander zu setzen und nicht den zweiten Patrokles den Enkel des ersten zu halten. Das von mir in den Arch. Märch. aufgestellte Stemma ist also folgendermaassen zu corrigiren Patrokles I

| I all UNICS 1.  |          |  |
|-----------------|----------|--|
| Polyklet        | Naukydes |  |
| Patrokles II. x |          |  |
| Daidalos.       |          |  |

Daidalos wird also aus einem Bruder zu dem Enkel des gro Polyklet. Warum er sich nicht, wie sein Grossvater, Arg sondern Sikyonier und einmal, falls Dittenberger die olympi Inschrist 161 richtig ergänzt hat, sogar Phliasier nennt, vermt

<sup>1)</sup> Pomtow Ath. Mitth. XIV 1889 S. 25 f., Frazer zu Paus. X 9, 5, 1 in dies. Ztschr. XXXIV 522.

<sup>2)</sup> In den Διαλέξεις p. 228, 9 heisst es: ἐδίδαξεν ὁ Πολύκλειτος νίον ἀνδριάντας ποιέν, vgl. Trieber in dies. Ztschr. XXVII 239.

| Ty. Tys                  |                                |              |
|--------------------------|--------------------------------|--------------|
| ΣΤΑΔΙΟΝ                  | 9<br>ΗΛΑΠ ΝΩΔΙΑΠ               | ΠΑ           |
| caldys<br>os             | κων<br>Άργεῖος                 |              |
| ιων                      | [Θεόγνητος<br>Αίγι]νήτης       | [Aj<br>Aonęd |
|                          | Ртоліснов                      | Pind         |
| νδρίδα;<br>· <b>θιος</b> |                                | 1            |
| φυων<br>να <b>ι</b> οε]  | ημος<br>Παρράσ[ιος<br>ῦ καλλισ | 7            |
| rchus<br>iensis          | Pheri <b>ss</b><br>Aeginetes   | *,           |
| atus<br>naeus            | Alcimedon<br>Aeginetes         | M            |

PINDAR O. VIII.

Κλεόδ**ω**ρο[6]

Πολύν ιχος [Θε**σπιε**ύς] Ήλεῦ

'Απ

τίων

κάς]

(ων [οδ]

ES VI. VII. φίδας



wir natürlich nicht zu sagen. Den älteren Naukydes aber möchte ich auch heute noch mit dem Sohn des Katillos (Paus. VI 19, 6) identificiren und für einen emigrirten Krotoniaten halten. Wenn Furtwängler a. O. 417 A. 1 einwirst, dass das einzig bekannte Werk dieses Patrokles, ein Holzbild des Apollon mit vergoldetem Kopf, gewiss archaisch gewesen sei, so müchte ich wissen, welch andere Bezeichnung man der Arbeit eines um 480 thätigen Künstlers geben sollte; und überdies ist die Voraussetzung nicht zwingend, denn auch die Athena Nike war noch ein Holzbild.

ln welchem Familienzusammenhang der jungere Polyklet zu dem älteren stand, ist leider immer noch nicht klar. vielleicht sein Enkel? Ein Bruder des Daidalos schwerlich; denn sonst wurde er wohl, wie dieser, bei Patrokles und nicht bei Naukydes gelernt haben. Also vielleicht, ein Sohn des zweiten Polykletsohnes, dessen Namen wir nicht kennen, oder ein Schwestersohn des Polyklet und Naukydes.

Auch für einige Künstler zweiten Ranges lernen wir manches Ptolichos von Aigina finden wir 476 thätig. recht erwünschte. Er ist nach der bei Paus. VI 9, 1 überlieserten Künstlerdiadochie ein Enkelschüler des Aristokles, dessen künstlerisches Wirken noch dem 6. Jahrhundert angehört (Arch. Märch. 95). Ob das zweite bekannte Werk des Ptolichos, der Epikradios, der Zeit vor Ol. 75 oder nach 01. 83 angehöre, musste zunächst dahingestellt bleiben (S. 174). Dagegen gewinnen wir aus dem indirect Ermittelten einen sesten chronologischen Anhalt für ein anderes Mitglied derselben Künstlerdiadochie, Pantias von Chios, der nach Paus. VI 3, 11 der siebenten Kaastlergeneration nach Aristokles angehört, also von Ptolichos durch vier Glieder getrennt ist. Von Pantias rührt nicht nur die Statue 700 Cheimons Sohn Aristeus her, dessen Sieg zwischen 436 und 408 fallt (s. S. 179), sondern auch die des Xenombrotos, die, wie oben gezeigt, 444 gearbeitet worden ist. Die bisherige Datirung des Pantias ist also erheblich zu spät. Daraus ergiebt sich weiter, dass Sostratos der Vater und Lehrer des Pantias, mindestens in die erste Hälfte des 5. Jahrhunderts hinaufgerückt werden muss. Ein Sostratos bilft dem Hypatodoros bei der Athena von Aliphera, demselben Hypatodoros, wie ich in dieser Zeitschr. XXV 419 gezeigt habe, der das delphische Weihgeschenk für die Schlacht bei Oinoa verfertigt hat. Diesen Sostratos habe ich damals von dem Chier unterschieden, und mit dem Schwestersohne des Pythagoras von Samos (Plin. 34, 60) identificirt, eine Verdoppelung die sich jetzt als unrichtig erwei Der Chier selbst war der Neffe des Pythagoras, denn dass eine Samies sich nach Chios verheirathete, ist doch begreiflich genug. Hierdur wird nun nicht nur mein Ansatz sowohl der Athena Aliphera a der Schlacht bei Oinoa und der sie verherrlichenden Bildwerke au neue bestätigt, sondern auch für die Datirung des Ptolichos ein fester Anhalt gewonnen. Denn wenn bei Aufstellung jener Künstle diadochie wenigstens einigermaassen die Chronologie berücksichti ist, muss Ptolichos, der Repräsentant der zweiten Künstlergeneratik nach Aristokles, beträchtlich älter sein, als Sostratos, der Repräsenta der sechsten. Der Theognetos 476 muss also schon eines sein späteren Werke sein, und hinsichtlich des Epikradios können wes jetzt bestimmt behaupten, dass sein Sieg nicht nach Ol. 8 sondern vor Ol. 75 fällt,

Wir haben in den vorhergehenden Untersuchungen stets vorau gesetzt, dass die Aufstellung der Siegerstatue unmittelbar auf de Sieg gefolgt sei. Das liegt auch so sehr in der Natur der Sache, da das Gegentheil nur auf der Basis zwingendster Argumente ang nommen werden sollte. Welchen Grund sollte z. B. der reich Rhodier Diagoras, der Ol. 79 schon in ziemlich vorgerücktem Alt im Faustkampf siegte, gehabt haben mit der Ausstellung der Siege statue zu zögern? Also ist der Künstler Kallikles von Megara sche 464 thätig und danach auch Gnathon (S. 174) zu datiren, den mi allerdings lieber nach Ol. 83 als vor Ol. 75 ansetzen wird, da neben den Söhnen des Alkainetos 424. 420 stand. Also mag se Sieg etwa auf Ol. 85 fallen, denn Ol. 84 ist durch Xenodikos beset (s. oben S. 181). Aber Paus, VI 7, 1 sagt doch Meyageùs Kall κλής Θεοκόσμου τοῦ ποιήσαντος τὸ ἄγαλμα έν Μεγάρο τοῦ Διός, und dieses Werk, bei dem der Legende nach Phe dias geholfen haben soll, wurde nach Paus, I 40, 4 erst kurz v dem peloponnesischen Krieg begonnen, ein Ansatz, der dadur bestätigt wird, dass Theokosmos noch am delphischen Weing schenk für Aigospotamoi mitgearbeitet hat (Paus. X 9, 8). Dah setzt Brunn Künstlergesch. I 246 den Sohn dieses Theokosm Kallikles nach Ol. 90 und supponirt, dass die Statue des Diagoi erst lange Zeit nach dem Siege aufgestellt worden sei, und sell noch Purgold deutet Ol. Inschr. n. 151 den Gedanken an, Statuen des Diagoras und die seiner Söhne seien vielleicht e von seinen Enkeln gestiftet worden. Alles dessen bedarf es nic

Vielmehr ist, wenn sonst jemals, sicherlich in diesem Fall die Annahme eines dem Enkel gleichnamigen Grossvaters geboten. Auf der Basis des Diagoras stand doch gewiss nur: Καλλικλής Θεοαδσμου ἐποίησεν, aber natürlich nichts davon, dass dieser Theokosmos den megarischen Zeus gearbeitet habe. Pausanias oder sein Gewährsmann hat diesen Vater des Kallikles schlankweg mit dem Verfertiger der Zeusstatue identificirt, der vermuthlich der Sohn dieses Kallikles war. Wie es kam, dass die Statuen des Diagoras, Damagetos und Eukles später neue Basen erhielten, wihrend die des Dorieus durch das ganze Alterthum ihre ursprünliche Basis behielt, entzieht sich unserer Kenntniss. Dittenbergers Annahme (Ol. Inschr. 159), dass thatsächlich zwischen der Zeit des Aristoteles und des Pausanias die Gruppe umgestellt worden ist, halte ich für viel wahrscheinlicher, als den Versuch Purgolds die Angaben des Aristoteles und Pansanias mit einander in Einklang zu bringen, . webei er übersieht, dass den beiden Aufstellungen ein verschiedenes Princip zu Grunde liegt. Bei der älteren folgen die drei Genentionen von links nach rechts auf einander, Vater, Söhne, Enkel. Bei der jungeren ist der Ahnherr Diagoras in die Mitte gestellt, links schliessen sich die Söhne, rechts die Enkel an.

Ein anderer Sohn des Kallikles, also ein Bruder des Theotosmos, war Apelleas. Er arbeitete für Kyniska die beiden olympiechen Siegesanatheme, deren Basen erhalten sind (Paus. V 12, 5.
VI 1, 6. Ol. Inschr. 160. 634). Entscheidender als das ionische
Alphabet, das in Sparta so gut wie in Athen schon Ende des 5. Jahrkunderts im privaten Gebrauch gewesen sein kann, scheint mir für
die spätere Ansetzung dieser Siege der Anfang des Weihepigrammss

m sprechen: Σπάφτας μὰν βασιλῆες ἐμοὶ πατέφες καὶ ἀδελφεί. Danach müssen ihre Siege unter Agesilaos, vermuthlich
Ol. 96 und 97, errungen sein. Die Thätigkeit des Apelleas so weit
nach unten auszudehnen hindert nichts, zumal wenn wir annehmen,
dass er der jüngere Bruder des Theokosmos war.

Halle a. S.

CARL ROBERT.

## PARMENIDEA.

I.

Vom Leben des grossen Parmenides wissen wir soviel nichts, selbst wenn wir Platons Dialog heranziehen, was aus kannten Gründen misslich ist. Die Biographie des Laertios ha im biographischen Theile hauptsächlich von Sotion ab, dessen streben, wie längst erkannt ist,1) darauf abzielt, Parmenides an Pythagoreer anzuschliessen. Mit welcher Willkur immer er v fahren sein mag, die Thatsachen, die er dafür anführt, hat er g gewiss nicht erfunden. Gegen Theophrasts Ansicht, der den P menides, von dogmengeschichtlicher Voraussetzung aus,") an Xei phanes anknupft, macht er folgendes geltend'): ὅμως δ' ι άκούσας και Ξενοφάνους ούκ ήκολούθησεν αὐτῷ, ἐκοινώνη δὲ καὶ ἀμεινία καὶ Διοχαίτη τῷ Πυθαγορικῷ (ὡς ἔ Σωτίων) ανδοί πένητι μέν, καλί δε κάγαθώ, ψ και μαλί ήκολούθησε καὶ ἀποθανόντος ἡρῷον ίδρύσατο. γένους ύπάρχων λαμπρού και πλούσιος ύπ' Αμεινίου, άλλ' ούχ ύ Ξενοφάνους είς ήσυχίαν προετράπη. Die confuse Geschick wird in der Regel so verstanden, wie Zeller paraphrasirt (I 554 Auf Antrieb des Pythagoreers Ameinias soll er sich dem phi sophischen Leben gewidmet und für Diochaites, gleichfalls ein Pythagoreer, solche Verehrung gehegt haben, dass er ihm at seinem Tode ein Heroon errichtete." Aber redet denn so Grieche und wenn es selbst ein Diogenes ware? Kann man 1 'Αμεινία και Διοχαίτη beginnend und mit τῷ Πυθαγορι

<sup>1)</sup> Dox. 148. Rohde, 34. Philologenvers. 83.

<sup>2)</sup> Al. Metaph. 31, 7 Hayd. fr. 6 (Dox. 482, 7) περί Παρμενίδου καὶ δόξης αὐτοῦ καὶ Θεόφραστος ἐν τῷ πρώτφ Περί τῶν φυσικῶν οὕτως λ΄ τούτφ δὲ ἐπιγενόμενος Παρμενίδης Πύρητος ὁ Ἐλεάτης (λέγει δὲ [καὶ] Κε φάνην) 'ἐπ' ἀμφοτέρας ἦλθε τὰς δδούς' κτλ.

<sup>3)</sup> Laertios IX 21 fr. folgt Sotion hier ohne viel zu ändern.

<sup>4)</sup> Ebenso Gomperz Gr. Denk. I 136.

ἀνδοὶ πένητι μὲν καλῷ δὲ κάγαθῷ fortfahren, als ob Ameinias gar nicht genannt sei? Und am Ende des Satzes taucht wiederum Ameinias auf, während der biedere Diochaites wie in einer Versenkung verschwunden ist. Es ist schwer verständlich, wie wir alle so lange über diesen. Galimathias weglesen konnten, wenn man nicht annimmt, dass unwillkürlich die Vorstellung in uns festsitzt, brave Pythagoreer müssten paarweise auftreten, damit sich ihnen dann der Dritte im Bunde nach bekanntem Muster anschliessen könne.

Sieht man sich die in diesem Buche maassgebende Ueberlieserung der Hss. BP an, so verschwindet jeder Anstoss mitsammt dem Pythagoreer Diochaites; denn die hier gegebene Ueberlieserung αμεινία διοχαίτη τῷ πυθαγορικῷ braucht nur des durch dialektische Unkenntniss entstandenen Ionismus entkleidet zu werden, so liest man den einen Namen 'Aμεινία Διοχαίτα τῷ IIυθαγορικώ, an dem nichts auszusetzen ist. Denn dass der Vatersname des Pythagoreers in der dorischen Form erscheint, ist wegar ein Zeichen guter alter Ueberlieferung. Der Name selbst, wast nicht nachgewiesen, 1) ist schön. Das lange Haar wallt dem adligen (καλὸς κάγαθός) Achäer wie Zeus' Locken um die Schulter. Nicht umsonst spricht der Dichter von den hauptumlockten Achäern. Auch im Folgenden ergiebt die handschriftliche Veberlieserung noch eine Kleinigkeit. Der Satz hört nicht hinter lògiσατο auf, sondern schliesst den Participialsatz γένους 3' ὑπάρχων λαμπροῦ καὶ πλούτου an. Dann folgt mit καὶ angeknüpft der Schlusssatz ὑπ' Αμεινίου u. s. w.

Danach ergiebt sich folgende Schlussfolgerung Sotions: "Nicht Zenophanes ist der Lehrer des Parmenides, sondern Ameinias des Diochaitas Sohn, der Pythagoreer, ein armer aber adliger Mann. Beweis dafür ist das Heroon, das er diesem nach seinem Tode errichtete. Denn zu solcher Leistung verpflichtete ihn sein Stand (noblesse oblige) und befähigte ihn sein Reichthum.<sup>2</sup>) Auch war

<sup>1)</sup> Er ist nach dem Typus Διομήδης gebildet. Dass χαίτη zur Nomenciatur verwandt wird, zeigen die von Fick 2 287 zusammengestellten Beispiele. Einen ganz ähnlich gebildeten Namen habe ich freilich nicht ermitteln können.

<sup>2)</sup> Δαμπροῦ gehört zu γένους und πλούτου gemeinsam, die nach natürlicher Aussaung zusammengehören, vgl. Eurip. fr. 1040 έων ίδης πρὸς ὕψος ήφμένου τινά, λαμπροῖ το πλούτου καὶ γένοι γαυρούμονου. Daher wird die eigentlich unmögliche Verbindung von πλούτου mit ὑπάρχων erträglich. Aehn-

es Ameinias, nicht Xenophanes, der ihn antrieb, sich einem schaulichen Leben zu widmen.

Woher hatte Sotion diese erlesene Kunde? Offenber von eit Westhellenen, der über das in Elea noch erhaltene Denhund dessen Inschrift berichtete. Die Errichtung eines Heroens in Unteritalien nichts Aussallendes. Die Verbreitung des Tods und Herooncultes daselbst ergiebt sich u. A. aus den dorti Vasen, deren Bilder die Form jener Aediculae zu reconstruiren statten. 1)

In dieser Inschrift also, die den Kern der Ueberliefen bildet, kann eine directe Bezeichnung des Pythagoreerthums n wohl gestanden haben. Vielmehr war das aus dem besonde Inhalte der Weihinschrift erschlossen und die Worte moorgén els hourtar werden in dem Berichte des Sotion so verwandt, ob sie als Beweisinstanz verwendet werden sollten. Sie wer daher entweder genau so oder ähnlich auf dem Stein gestas haben. Der Ausdruck ήσυχία statt φιλοσοφία muthet nicht alexandrinische Prosa an, namentlich bei Sotion, der über Verdacht erhaben ist, die quietistischen Anschauungen pyrrhe stischer ἀταραξία auf Parmenides zu übertragen. Vielmehr sch sich hovela sehr wohl in ein alterthümliches Griechisch, in a das Wort im Sinne von otium (syn. σχολή, Gegens. πολετι πολυπραγμοσύνη) seine richtige Stelle hat.2) προτρέπειν f lich ist in der Sokratik technisch zugespitzt worden und kör darum als bedenklich gelten, aber in jenem Zusammenhange das gute alte Wort auch in einem Epigramme des 5. Jahrhund denkbar. Es liesse sich also aus den gegebenen Elementen spielsweise folgendes Widmungsdistichon zusammensetzen:

> Παρμενίδης Διοχαίτα 'Αμεινία είσατο μνήμα, ός τέ μιν ές σεμνήν προύτραπεν ήσυχίην.

lich ist die Verbindung Herod. I 107 οίκεης μὰν ἐόντα ἀγαθῆς, τρόποι ήσυχεου. Aber der Fall ist leichter. Denn τρόπου τενὸς είναι findet auch sonst, und es fehlt nicht das bei diesem (im Griechischen selte Gebrauch des Qualitätsgenitivs unentbehrliche Adjectiv. Die Vulgata πλοί (oder wenn man dafür setzen wollte πλουτών) verdirbt die rhetorische F

<sup>1)</sup> Watzinger de vasculis Tarentinis. Bonner Dissert, 1899.

<sup>2)</sup> Vgl. Pind. P. 4, 296 Εν τε σοφοίε δαιδαλέαν φόρμιγγα βαστέ πολίταιε ήσυχία θιγέμεν; Isocr. 8, 26 την μέν ήσυχίαν εδφελιμαντέραν κερδαλεωτέραν είναι της πολυπραγμοσύνης.

Der Gedanke an die πενταετής ήσυχία der Pythagoreer, die den eintretenden Novizen auferlegt worden sein soll, ist für das Original natürlich fern zu halten. Aber Sotion könnte daran gedacht und eine Bestätigung seiner Ansicht darin gefunden haben. Doch sich abgesehen von einer solchen Missdeutung konnte eine unbelangene Erwägung des Epigramms, falls darin eine ähnliche Neuvirung der Weihung ausgesprochen war, kaum auf eine andere Erklärung kommen, als dass ein dem pythagoreischen Bunde angeböriger Achäer oder Dorer namens Ameinias entscheidenden Einfluss auf das Leben des Parmenides gewonnen habe. war auch das pythagoreische Leben keineswegs der politischen Bewegung ganz entfremdet, so fühlte sich doch ein dem Verein angehöriger Philosoph innerlich getrennt von seinen Mitbürgern, und wie er sich in seinem Gedichte entzückt und erhaben denkt ther das Getriebe der Menschen und in himmlische Höhe gehoben, » konnte er bereits damals, als er in den Orden eintrat, sich aus den Wirren des Lebens in ein seliges Haus versetzt wähnen, ήσυχίαν καμάτων μεγάλων ποινάν λαχόντ' έξαιρετόν, wie es tein Zeitgenosse Pindar dem verklärten Herakles verheisst. laterpretation des Epigramms scheint mithin das Richtige getroffen u haben, vorausgesetzt dass Parmenides der Philosoph ist.

Da Sotion, der Alexandriner, schwerlich Elea bereist oder besoldere Studien über italische Localgeschichte angestellt hat, so seine ich als Quelle den Bericht eines Westhellenen an. Ich weiss teinen bessern als Timaios, der sehr wohl diese Localnotiz aufswibbert und im Interesse des Pythagoras und dessen Schule nutzbar gemacht haben könnte. So hatte er (Fr. 78) aus Kroton erihren, dass Pythagoras' Tochter Chorführerin der Jungfrauen und Piler der Frauen, dass ihr Haus der Demeter geweiht und die 6288e (στενωπός) Museion genannt worden sei. Bei Empedokles hatte er berichtet, dass Pythagoras sein Lehrer gewesen (!), der ihn ausgestossen habe. Er hatte als Beweis für diese pythasoreische Beziehungen dessen Verse nu dé tig er nelvoioir avno πριώσια είδώς u. s. w. angeführt. Besonders merkwürdig ist die beilitufige Bemerkung (98 bei Laert. VIII 71): ,wenn Empedokles wirklich als Gott gestorben wäre, so würde sein Freund Pausanias ihm ein Denkmal oder eine Bildsäule oder eine Kapelle geweiht haben. Denn er hatte ja das Geld dazu' (καὶ γὰρ πλούσιον

Die kleinliche Motivirung hier wie oben beim Denkmal de Ameiniss, die für den Zusammenhang entbehrlich, für die Pedan terie des Timaios aber charakteristisch ist, berechtigt doch wold die Quellenfrage in diesem Sinne zu erledigen, zumal er gewis das Epigramm, das Sotion oder dessen Ausschreiber weggelasse haben, ausführlich nach seiner Gewohnheit mitgetheilt hatte. Auc dieses epigraphische Interesse, das ihn trieb, die Steine in de Tempelarchiven und die in den Fussboden eingelassenen Proxiniedekrete aufzustöbern, 1) gehört zu den Leitmuscheln der Queller forschung, die bei der Ermittelung der Timäischen Schichten i der historischen Ueberlieferung gute Dienste leisten.

II.

Eine neue und nicht ganz werthlose Notiz über Parmenide Ansicht über die Fixsterne hat zuerst M. Treu<sup>3</sup>) aus dem Miscellat codex Paris. Suppl. gr. 607 A saec. X und danach E. Maass i seinen Aratcommentaren<sup>3</sup>) veröffentlicht. Sie lautet hier S. 318, 16 καὶ τῶν μὲν ἀπλανῶν τῶν σὺν τῷ παντὶ περιαγομένων καὶ ἀπερίληπτα, ὡς καὶ Παρμενίδη ὁ φυσικὸς εἴρηκε, τὰ δὲ κατωνομασμένα ὡς ἐκ τοῦ μεγέθους χίλιά εἰσι κατὰ τὸν Αρατον. Die hervorgehobenen Worksind mir nicht verständlich. Die Hs. bietet, wie auch Treu edin εως ἐκ τοῦ μεγέθους, ganz richtig, wenn man εως εκτου μεγέθους verbindet. Der Commentator hat die Sternlisten des Ptolomaios nachgesehen, die bekanntlich die Sterne bis zur sechsten Grösse aufzählen. Er selbst sagt das Math. synt. VII 4 S. 29 Halis

<sup>1)</sup> Polyb. XII 11, 2 höhnt von der Höhe der pragmatischen Historie herb dieses philologische Interesse: ὁ τὰς (κατὰ τοὺς) ὀπισθοδόμους στήλας κα τὰς 4ν ταῖς φλιαῖς τῷν νεῷν προξενίας ἐξευρημώς. Meine Ergānzung scheiß einfacher als die Aenderung von Wilamowitz ὀπισθογράφους (Ar. u. Ath. 1 306<sup>24</sup>) ὁ ὀπισθοδόμος — τὸ τῆς 'Ασίας δημόσιον ἀρχεῖον bei Euseb. h. ecol. V 1½ p. 185 B ff. Val. Verwandt ist seine archäologische Förschung, die sich in Akrags bis auf die Monumente für Rennpferde und Lieblingsvögel der Kinder erstreckt Auch hier hatte er in seiner pedantischen Weise die Autopsie bezeugt. Dio 13, 82, 6 δηλοῖ δὰ τὴν τρυφὴν αὐτῶν καὶ ἡ πολυτέλεια τῶν μνημείων τινὰ μὲν τοῖς ἀθληταῖς ἵπποις κατεσκεύασαν, τινὰ δὰ τοῖς ὑπὸ τῶν κα θένων καὶ παίδων ἐν οἵκφ τρεφομένοις ὀρνιθαρίοις, ἃ Τίμαιος ἐωρακόν φησὶ μέχρι τοῦ καθ' ἐαυτὸν βίου διαμένοντα.

<sup>2)</sup> Anonym. Byr. Ohlau 1880 S. 52, 19.

<sup>3)</sup> Commentarior. in Arat. reliqu. Berol. 1898.

ἐτηρήσαμεν ὅσους δυνατὸν ἦν μέχρι τῶν τοῦ ἕκτου μεγέθους διωπεύειν. In der vierten Spalte seiner Listen wird die Grösse der Sterne regelmässig durch die Ziffern  $\tilde{\alpha}$  —  $\xi$  bezeichnet.

Die Nachricht selbst ergänzt in etwas die Doxographie der Parmenideischen Kosmologie. Natürlich hat der Dichter sich anders susgedrückt. Die feinere, erst von Epikur aufgebrachte Unterscheidung zwischen ἄπειρα und ἀπερίληπτα liegt den Eleaten len. Er wird die Fixsterne ἀνώνυμα (vgl. 8, 17) καὶ ἄπειρα gemant haben. Wie sich nun aber diese  $\dot{lpha}\pi\lambdalpha au ilde{\eta}$  in den Kosmos seiner Kränze einfügen, wie sich die Fixsternsphäre zu dem δλυμπος ξσχατος verhalte und wie das Missverständniss der Placita sufzuklären sei, dass die "Sterne im Feurigen" (οὐρανός) die unterste Stelle einnähmen, ist bis jetzt nicht in einwandfreier Weise ermittelt worden. Die neueren Vermuthungen hierüber¹) haben vielmehr gezeigt, dass sich die schwierige und z. Th. mit unnöthiger Breiferung geführte Controverse über die Parmenideische Kosmologie ohne neues Material kaum wird befriedigend lösen lassen. Ohne Gewaltacte der Interpretation oder der Conjecturalkritik ist man bisher nicht ausgekommen. So muss man wünschen, dass witere Bruchstücke der Theophrastischen Tradition, aus der sich in den Aratcommentaren (aus Poseidonios und den Placita) manches amblen hat, unserer lückenhasten Kenntniss dereinst zu Hilse kommen werden. Als vorläufige Abschlagszahlung darf man das kleine Fragment des Parisinus immerhin willkommen heissen.

Berlin. H. DIELS

<sup>1)</sup> Vgl. meinen Parmenides S. 105 f.; Döring Ztschr. f. Phil. u. phil. Krit. N. F. 104 S. 161 ff., Patin J. f. cl. Phil. Suppl. 20, 598.

## APVLEIANA.

Quod superest chartae, minutiis quibusdam ego mihi impleada adrogavi, ne quis prae magnis donis quae novum secculum ingrauri in hoc Hermae fasciculo coacervavimus minutalia deum nostra spernere existimet.

Apuleius Lucii Patrensis graecanicam fabulam ita narravit nonnullis mutatis, alienis admixtis permultis, ceteroquin graeci sor toris exemplum satis diligenter secutus in procemio miro usus a ficio tamquam Lucii nomine de suis ipse studiis exponeret, extra libri parte eidem Lucio adfingeret quae non nisi ipsi accidi certum est. Lucius enim de suis fatis quae tradiderit docet L cianea quae fertur epitome. Apuleius rosis salutiferis Isidis et auxilium addidit plane inutile, ut scilicet publice pronuntiaret C rinthi se olim verno tempore festis Mdolageolwo diebus (XI 1 Isiacis sacris initiatum, deinde nescio cuius anni Idibus Decer bribus (c. 26) Romam profectum iam Isidis Osiridisque liber providentia stipendiis forensibus bellule foveri (c. 30). repetita gri festissimi diei recordatione, quo legitima teletae consummatio cel brata erat, ita religiosum quo utebatur habitum describit (c. 2 in ipso aedis sacrae meditullio ante deae simulacrum constitut tribunal ligneum iussus superstiti, byssina quidem sed floride l picta veste conspicuus. et umeris dependebat pone tergum taleri tenus pretiosa chlamyda. quaqua tamen viseres, colore vario circu notatis insignibar animalibus: hinc dracones Indici, inde gry Hyperborei, quos in speciem pinnatae alitis generat mundus all hanc olympiacam stolam sacrati nuncupant. recte sic int pretantur quod traditum est olipiaca(m) stolam. tamen ut ipsi Aegyptii Olympicis alieni immo adversi sunt, ita ne stola quid Olympiaca dici potuit. certam inventam mihi emendationem c firmavit Damascius Vit. Isidori 107 de Heraisco philosopho narr άποθανόντι δὲ ἐπειδή τὰ νομιζόμενα τοῖς ໂερεῦσιν ὁ Ασκ πιάδης ἀποδιδόναι παρεσκευάζετο, τά τε άλλα και τὰς Ό φεάδας έπλ τῶι σώματι περιβολάς, αὖτίκα φωτλ κατελάμπετο πεανταχῆ τῶν σινδόνων ἀπόρρητα διαγράμματα καλ περλ αὖτὰ καθεωρᾶτο φασμάτων εἴδη θεοπρεπῶν. induit igitur ille non Olympiacam sed Osiriacam stolam.

lsis dea Lucium dormientem tali oratione dignata esse perhibetur (c. 5) en adsum tuis commota, Luci, precibus . . cuius numen unicum multiformi specie, ritu vario, nomine multiiugo totus veneratur orbis. inde primigenii Phryges Pessinuntiam deam matrem, hine autochthones Attici Cecropeiam Minervam, illinc fluctuantes Oprii Paphiam Venerem, Cretes sagittiferi Dictynnam Dianam, Siali trilingues Stygiam Proserpinam, . . . Eleusinii Vetustam deam Carrem . . priscaque doctrina pollentes Aegyptii caerimoniis me propriis percolentes appellant vero nomine Reginam Isidem. notabili constantia, ut solet Apuleius in oratione sublimiore, vides non solum singulis gentium nominibus singula adiectiva apposita, ita ut Eleusiniorum epitheton librarii culpa intercidisse conicias, sed ciam singula dearum nomina sacris singulis cognominibus ornata. recte enim Apuleius non την παλαιάν sed την Αρχαίαν Δήμητρα intellegebat, i. e. primigeniam vel frugum parentem origimiem (c. 2). inauditum vero est Proserpinae Stygiae nomen nec dubium quin Ortygiam Proserpinam Apuleius scripserit. confirmeter igitur quod Boeckhius coniecerat (ad Pind. Ol. VI 92) Cereris # Proserpinae templum, cuius sacerdotium a maioribus receptum tenebet Hieron, in Ortygia insula situm fuisse.

multo incertius est iudicium de difficillimo loco c. 10, ubi pompa Isiaca describitur. agmen ducunt λουτροχόοι, secuntur mphoniaci, tum initiatorum turbae, deinde antistites potentissimoram deorum proferentes insignes exuvias. e quibus primus lacernam claro praemicantem porrigebat lumine, tertius palmam attollebat subtiliter foliatam et Mercuriale caduceum, quartus aequitalis indicium ostendebat deformatam manum sinistram simulque sureum vasculum in modum papillae rotundatum, quintus auream vannum aureis congestam ramulis, sextus amphoram ferebat. haec at aperta omnia ita obscura sunt quae de secundo dicta legimus: secundus vestitu quidem (primo) similis sed manibus ambabus gerebat altaria id est auxilia, quibus nomen dedit proprium deae summatis enxiliaris providentia. nihil profecit Hildebrandius deletis verbis id est auxilia tamquam ab interprete docto additis. non sane is erat Apuleius qui proprium instrumenti nomen legentibus divinandum relinqueret, ut taceam altaria nullo pacto auxilia explicari potuisse, proprium nomen fuisse conieci auxillas, auxilla enim teste Festo (Pauli p. 24, 17) olla parvola est, ut malas e maxillis, alas ex axillis factas perhibent, et recte opinor Guilelmus Heraeus corruptam glossam (Thes. gloss. VI 1, 120) auxilium: ἰρέων λύτρα ἢ συμμαχία ita emendabat auxilla: ἱρέων (potius ἱερείων) χύτρα. videntur autem ollae sacro apparatu refertae Isidi Manium reginae (Apul. XI 5) eodem modo dicari quo Athenienses Anthesteriorum ritu Mercurio infero deo chytras sacrabant in eorum memoriam qui e fluctibus Deucalioneis olim superstites evaserant, teste Theopompo in schol. Arist. Ran. 218. tamen Apuleius quid scripserit ne sic quidem liquet. poteris facere verborum ordine mutato auxillas id est altaria, si quidem altaria glossographi explicant non solum βωμούς sed etiam θυσιαστήρια vel καπνωτήρια, poteris etiam verba id est altaria tamquam interpretis additamentum de medio tollere.

Apuleius Isiacus factus, deinde Osiriacus, denique tertiam quoque cogitur teletam susceptare (c. 29), quae qualis fuerit non satis perspicitur. mirantem et vario cogitationis aestu fluctuantem divini somnii suada maiestas firmavit et quod usus foret pronuntiavit. cui obsecutus (c. 30) protinus, inquit, castimoniae iugum subeo et lege perpetua praescriptis illis decem diebus spontali sobrietate multiplicatis instructum teletae comparo largitus, ex studio pietatis magis quam mensura commoditatis. ita enim extrema verba redintegranda esse suspicabar, quae in codice satis corruptam hanc fere habent speciem quam mensurarum colatis (vel cilatis).

Gottingae.

G. KAIBEL.

# ZUM STADTRECHT VON URSO.

Auf den Bronzetafeln von Osuna steht der Text des Stadtrechtes der colonia Genetiva Iulia in eigenthümlichem Zustand. Die beiden ersten erhaltenen Stücke c. 61—82 und c. 91—106, der Inhalt der Tafeln I—III, sind abgesehen von Schreib- und Orthographiefehlern in bester Ordnung. Die Fassung ist in diesem Theil des Gesetzes fast durchweg sachgemäss und klar, wie bei den übrigen Statsurkunden der Cäsarischen Zeit. Der zweite Theil dagegen, das auf Tafel IV erhaltene Stück c. 123—134, zeigt ausser den gleichen äusserlichen Mängeln eine ungewöhnlich schlechte Form. Der Text ist hier weitschweifig, unklar, theilweise geradezu unterständlich, voll unnützer Wiederholungen und sprachlicher Unsüglichkeiten. Ausserdem betreffen die Bestimmungen über den Intonat in c. 130 einen Gegenstand, der schon im ersten Theil c. 97 in anderer, scheinbar abschliessender Weise behandelt war. 1)

Aus zusälligen Vorkommnissen bei der Entstehung des Bronzeeremplars lassen sich diese Dinge nicht erklären. Allerdings ist
auch die Schrist auf Tasel IV theilweise kleiner und enger als aus
den drei ersten Taseln eingegraben. Aber der Abschnitt, der so
äusserlich als Zusatz erscheint, c. 129—131, deckt sich nicht mit
dem Theil des Textes, dessen Besonderheiten in der Form hervorgehoben wurden. Und umgekehrt erstrecken sich die Eigenthümlichkeiten der Orthographie gleichmässig über alle erhaltenen Theile
des Gesetzes: die Vermengung alter und junger Sprachsormen, die
Verwechselung der Conjunctionen que und ve, die Missverständnisse
einzelner Worte und die Entstellungen einzelner Wendungen finden
sich eben so zahlreich auf der vierten, wie auf den drei ersten
Taseln.

Nach Hübner, der das Original geprüft hat, sind alle Inschriftplatten gleichzeitig in Domitianischer Zeit hergestellt worden. Die

<sup>1)</sup> CIL. Il Suppl. 5439. — Bruns Fontes iur. rom. ant. ed. VI p. 123. Hermes XXXV.

Leute, meint er, die das umfangreiche Actenstück auf die Bron taseln zu übertragen hatten, könnten sich hinsichtlich des Raur verrechnet haben und während der Arbeit genöthigt worden se um auszukommen, gegen Ende Schristgrösse und Zeilenabstätzu verringern.¹) Auch war die Vorlage, nach der sie arbeit mussten, stellenweise anscheinend schwer zu lesen. Und die eige thümliche Orthographie wird mit Recht daraus zurückgesührt, die Versertiger der Inschrist sich nicht allein häusig geirrt, sonden namentlich die sprachliche Form der Vorlage, das heisst die Schreiweise der Cäsarischen Zeit, nicht immer gewahrt, sondern si hier und da der Rechtschreibung ihrer eigenen, der Domitianisch Zeit bedient haben. Während also alle diese mehr äusserlich Dinge sehr einsach und klar liegen, gehen über die Ursache d mangelhasten Fassung des Textes im zweiten Theil des Gesett die Ansichten weit auseinander.

Mommsen glaubte, dass die Urkunde hier durch Interpol tionen entstellt sei, Huschke, dass Caesar sich des Mittels der Arbeit theilung bedient und das Gesetz durch verschiedene Concipient habe herstellen lassen, und Nissen erkennt in dem ganzen zweit Theil Zusätze aus Augusteischer Zeit.2) Die erste dieser E klärungen befriedigt nicht, weil, wie ihr Urheber selbst bemerl ein vernünftiger Grund für die Interpolationen nicht zu erkenn ist.") Ware Huschkes Erklärung richtig, so dürsten die gleich Materien nicht in beiden Theilen des Gesetzes vorkommen. bei der Arbeitstheilung kann vom Gesetzgeber doch nicht ein u derselbe Gegenstand, wie beispielsweise der Patronat, verschieden Bearbeitern zugewiesen worden sein. Und gegen die Annaht der Entstehung des so mangelhaft abgefassten zweiten Theiles spätaugusteischer Zeit spricht, abgesehen von den auch hier so zal reichen Beispielen voraugusteischer Orthographie, eben die Mang haftigkeit des Textes selbst. Es ist doch kaum denkbar, dass kaiserliche Regierung gerade damals Verordnungen in solchem 2 stand in die Provinz hätte gehen lassen, und eben so wenig ka man sich vorstellen, dass dort an den Verordnungen willkürlic

ClL. II Suppl. p. 860. — Abbildungen der Schrift bei Hübner Raven script. epigr. n. 805 a—e.

<sup>2)</sup> Mommsen Ephem. epigr. II p. 121. — Huschke Die Multa und Sacramentum S. 548 ff. — Nissen Rhein. Mus. 45 (1890) S. 107 ff.

<sup>3)</sup> Bei Bruns Fontes iur. rom. ant. ed. VI p. 135 not.

und sinnlose Aenderungen vorgenommen worden seien. Auch müsste der Redactor dieser Augusteischen Zusätze, worauf Nissen selbst hingewiesen hat, in c. 125 ohne allen vernünstigen Grund von dem Dictator Caesar gesprochen haben, als wäre er noch am Leben. So sühren diese Lösungsversuche immer nur zu weiteren Aporien. Aber durch die Erwägungen, die im Einzelnen geltend gemacht worden sind, scheint mir die Frage doch so weit geklärt, dass man von Neuem an das Problem mit der Hoffnung herangehen kann, eine Lösung zu finden, bei der alle formellen und sechlichen Eigenthümlichkeiten des Textes befriedigend erklärt werden.

Vor allem müssen wir uns nur über die Ursachen der Verbehrtheiten und Mängel an den einzelnen sehlerhaften Stellen verstandigen. Am klarsten liegt der Schaden an der schon von Mommsen und Nissen behandelten Stelle c. 127, wo von dem praesetus fabrum die Rede ist, eius magistratus prove magistratu, qui provinciarum Hispaniarum ulteriorem Baeticae praerit optinebit. ,In der Vorlage des Graveurs war offenbar die Correctur Baeticae praerit ak Ersatz für die ältere Fassung angemerkt gewesen und der Graveur hat aus Nachlässigkeit die Correctur nebst den zu tilgenden Worten ansgenommen'. Man wird, um ganz vorsichtig zu sein, diese in der Hauptsache zweisellos richtige Erklärung Nissens dahin einschränken müssen, dass formell auch das Umgekehrte möglich ist and vielleicht die längere Fassung die kurzere ersetzen sollte, und des der Fehler schon bei einer früheren Abschrift, nicht erst bei der Uebertragung auf Bronze in den Text gekommen sein kann. Auf alle Fälle steht hier eine Correctur im Text, ohne dass die Worte, die dafür in Wegfall kommen sollten, im Concepte getilgt oder bei der Copie fortgelassen worden sind.

Der gleiche Fehler kommt aber auch sonst an Stellen vor, wo er noch nicht recht erkannt oder beachtet zu sein scheint. Der Ansang von c. 126 lautet auf der Bronze: Ilvir, aedilis, praefectus quicumque coloniae Genetivae Iuliae ludos scaenicos faciet, . . . colonos Genetivos incolasque hospitesque atventoresque ita sessum ducito, ita locum dato distribuito atsignato, uti de ea re, de eo loco dando atsignando decuriones, cum non minus L decuriones, cum ea res consuletur, in decurionibus adfuerint, decreverint statuerint sine dolo malo. Hier sind die von Mommsen als Interpolation gekennzeichneten Worte ita locum dato distribuito atsignato als Ersatz sur

ita sessum ducito gedacht und sollten, natürlich nach Aender des Objectscasus, an ihre Stelle treten; ebenso waren die Wide eo loco dando atsignando bestimmt, de ea re zu ersetzen, und decurionibus sollte statt des zweiten decuriones in den Text komn Wenn es dann nach der ausgehobenen Stelle weiter heisst: ita ab decurionibus de loco dando atsignando statutum decretum so muss auch hier de loco dando atsignando nachträglich hit gefügt und bestimmt gewesen sein, für oder neben ita einges zu werden.

Ganz ähnlicher Art sind die Textentstellungen und Ungerei heiten im 128. Kapitel, dessen Anfang lautet: Ilvir aedilis pr fectus coloniae Genetivae Iuliae quicumque erit, is suo quoque a magistratu imperioque facilo curato, quod eius fieri poterit, uti q recte factum esse volet sine dolo malo, magistri ad fana templa lubra, quem ad modum decuriones censuerint, suo quoque anno fa eique decurionum decreto suo quoque anno ludos circenses, sacrif pulvinariaque facienda curent, quem ad modum quitquit de iis rel magistris creandis, ludis circensibus faciendis, sacrificiis procuran pulvinaribus faciendis decuriones statuerint decreverint, ea om ita fiant. In diesem horribeln Satz scheinen zwei Fassungen ( selben Sache gleichsam ineinander gestossen: die Wendungen q eius fieri poterit und quod recte factum esse volet sine dolo n sind eine unnötige Häufung, der Concipient hat wohl zwisc ihnen geschwankt, oder die eine war als Verbesserungsvorsch für die andere angemerkt. Ferner suo quoque (auf der Tafel si das sinnlose quemque) anno ist zuerst an den Schluss des Sa vor fiant gesetzt und dann an den Anfang hinter is heraufgert worden; quem ad modum und quitquit, de iis rebus und de 1 gistris creandis etc., decurionum decreto und quem ad modum. decuriones statuerint decreverint sind lauter Wendungen, von de immer nur eine im Text stehen bleiben sollte.

Ebenso ist in c. 130 (Z. 44) für decurionum decreto corri worden decurionum sententia per tabellam facta,<sup>1</sup>) decreto aber tr dem stehen geblieben; c. 132, wo der Text lautet: ne quis. petitor kandidatus. magistratus petendi causa. magistratus

<sup>1)</sup> Auf der Bronze steht zweimal, c. 130 und c. 131, sinnlos sente per tabellam facito. — Sententiam per tabellam facere für ferre ist i belegt, aber nach Analogie von discessionem facere, senatus consultum fa decretum facere, natürlich vom Vorsitzenden gesagt, nicht unverständlich

tendi convivia facito, sollte der wiederholte Ausdruck an einer der beiden Stellen fortbleiben; und c. 133 in den Worten uxores . . . legibus coloniae Genetivae Iuliae virique parento iuraque ex hac lege, quaecumque in hac lege scripta sunt, omnium rerum ex hac lege habento. sollte das erste ex hac lege entweder durch quaecumque etc. ersetzt oder an den Schluss gerückt werden, ist aber am Anfang trotzdem nicht getilgt oder fortgelassen worden.

Von Interpolationen im gewöhnlichen Sinn kann an allen diesen Stellen nicht wohl die Rede sein. Wir haben es vielmehr mit einem unfertigen Text zu thun, mit einem Concept, das, durchcorrigirt und überarbeitet, mit allen Abänderungen und Verbesserungen ohne Tilgung der Worte, die ersetzt werden sollten, gedankenlos abgeschrieben ist.

Unter dieser Voraussetzung begreift man auch die meisten übrigen Mängel, die unnöthigen Wiederholungen und Sprachwidrigleiten. Am Schluss von c. 127 geht sachlich und formell der Zusammenhang geradezu verloren; man erkennt ungefähr den Gedanken, den der Concipient ausdrücken wollte, aber was in dem Durcheinander angefangener Sätze ursprüngliche Fassung und was Zusatz oder Aenderungsvorschlag ist, lässt sich gar nicht mehr entwirren. Der Sekretär, dem die Ausarbeitung dieser Theile des Gesetzes oblag, war sichtlich ungewandt, und man hat ihm offenbar 
nicht die genügende Zeit gelassen, um seine Arbeit zu vollenden, 
geschweige denn nachträglich das Ganze in Ordnung gebracht.

So erklärt sich weiter die sinnwidrige Verwendung verschiedener Formeln der Gesetzessprache. Während im ersten Theil die oft wiederholte Bestimmung über die Bussgelder mit geringer Abweichung regelmässig lautet: eiusque pecuniae cui (Fehler statt qui) volet petitio persecutio ex hac lege esto, steht im zweiten Theil regelmässig die längere Fassung: eiusque pecuniae cui eorum volet receperatorio iudicio aput Ilvirum praefectumve actio petitio persecutio ex hac lege ius potestasque esto. Hier verräth der Zusatz im potestasque die Gedankenlosigkeit des ungebildeten Schreibers, der wie mancher moderne Subalternbeamte erlernte Formeln sinnwidrig verwendet. So ist es gewiss auf blosse Gedankenlosigkeit des Concipienten zurückzuführen, dass die Kapitel, die von den Obliegenheiten der Beamten handeln (126, 128—131, 134), regelmässig mit den Worten beginnen: Ilvir aedilis praefectus coloniae Genetivae Iuliae quicumque erit, auch in Fällen, wo es sich im Folgenden

um Functionen handelt, bei deren Ausübung die Aedilen gar nicht in Frage kamen (130. 131. 134), aedilis also hätte fortbleibes müssen. Warum im zweiten Theil des Gesetzes in den Strafandrohungen der Hinweis auf das Recuperatorengericht immer wiederholt wurde, während er im ersten weggelassen ist, mag dahin gestellt bleiben 1): jedenfalls fehlt, das zeigt sich auch hierin, die letzte Ueberarbeitung des Ganzen, bei der alle Ungleichmässigkeiten und Verkehrtheiten hätten beseitigt werden müssen.

Endlich kann es, wenn man sich einmal klar gemacht bat, dass das Gesetz unvollendet ist, nicht befremden, dass in der Aneinanderreihung der behandelten Gegenstände die grösste Verwirrung herrscht, und dass auch die gleichen Gegenstände, wie der Patronat, in doppelter Formulirung vorliegen. Nur fordern hier die Abänderungen der im ersten Theil enthaltenen ursprünglichen Fassungsinsofern sie nicht formell, sondern sachlich sind, eine weiteresbesondere Erklärung.

Das Stadtrecht der colonia Genetiva Iulia ist also niemals fertigs geworden, sondern wurde im Zustand eines ungleich gearbeitetem, unvollendeten Entwurfes nach Urso geschickt. Es fragt sich nummehr, ob diese auffallende Thatsache sich nicht aus dem, was wir über die Entstehungsgeschichte der Colonie sicher wissen, begreifen lässt.

Wie der Name lehrt und das Gesetz selbst sagt, gilt Iulius Caesar als Gründer der Colonie, quae iussu C. Caesaris dictateris deducta est (c. 106), die Ausführung der Deduction und der Assignationen kann aber erst nach seinem Tod erfolgt sein, dens c. 104 heisst der ager im Gebiet der Colonie qui iussu C. Caesaris dictatoris imperatoris et lege Antonia senatusque consultis plebiques scitis ager datus atsignatus erit. Die Existenz der Colonie beruht also rechtlich erstens auf der Bestätigung der acta Caesaris durch den Senat und das Volk vom 17. März 44, wobei bekanntlich die schriftlich hinterlassenen Entschlüsse mit einbegriffen waren, daher iussu Caesaris, zweitens auf der allgemeinen lex Antonia de colonis deducendis (Cicero Phil. V 10) oder einem Specialgesetz des Antonius über Urso, und drittens auf den weiteren Ausführung-

Huschke meint, der Concipient des ersten Theiles könnte das Processverfahren überhaupt und namentlich das Recuperatorengericht in einem eigenen (jetzt verlorenen) Abschnitt behandelt und sich desshalb im Einzeln kürzer gefasst haben. Vgl. c. 95 des Gesetzes.

bestimmungen, die vermuthlich, als c. 104 des Stadtrechtes abgefasst wurde, vom Senat und vom Volk noch erlassen oder genehmigt werden sollten. Das Stadtrecht selbst ist folglich in der Fassung, in der es nach Urso ging, in der Zeit zwischen Caesars Tod und Antonius' Abreise von Rom (October 44) entstanden, und wir müssen zwei Bestandtheile darin unterscheiden, den ursprünglichen Entwurf, der sich in Caesars Nachlass vorgefunden hatte, und die Zusätze des Antonius.

Denn dass ein Theil des Gesetzes noch zu Caesars Lebzeiten abgesast worden sei, hat Mommsen mit Recht aus c. 66 geschlossen, wo es von den zukünstigen Priestern der Colonie heisst: quos pontifices quosque augures C. Caesar quive iussu eius coloniam deduxerit, seerit ex colonis Genetivis, ei pontifices eique augures coloniae G. I. mulo. Man wird hiernach annehmen dürsen, dass der ganze erste Theil des Gesetzes, der ein so durchaus einheitliches Gepräge trägt und alle Vorzüge Caesarischer Technik ausweist, in Caesars Bureau ausgearbeitet worden ist und nach Caesars Tod nur einzelne Zusätze (wie den in c. 104) erhalten hat.

Aber die ganze Angelegenheit war doch, als Caesar ermordet wurde, erst in Vorbereitung, das Stadtrecht unvollendet, die Ausführungsbestimmungen kaum beantragt, geschweige denn beschlossen. Antonius hat alles Weitere, so gut es ging, erledigt. warden wir dann im Wesentlichen den zweiten Theil des Gesetzes Bei dieser Annahme ware sowohl die Uebereinwröckführen. stimmung in orthographischer Hinsicht, die auf ungefähr gleichzeitige Entstehung schliessen lässt, wie die Verschiedenheit beider Theile in der Fassung und Formulirung erklärt, und namentlich rentinden wir den unfertigen Zustand des Ganzen. In den Wirren, b von den 1den des März bis zu Antonius' Reise nach Brundesium im October in Rom geherrscht haben, sind überaus zahlreiche Senatsbeschlüsse, Comitialgesetze und Plebiscite Hals über Kopf durchgesetzt und ausgeführt worden. Es ist wohl begreiflich, dass Antonius mit der Deduction der Colonie Urso nicht wartete, bis das Stadtrecht säuberlich ausgearbeitet und endgiltig redigirt war, sondern, als das Ungewitter des Bürgerkrieges heraufzog, die lex unfertig wie sie war "gegeben" (lex data c. 132), das heisst nach Spanien geschickt hat.

Zum Glück können wir die Richtigkeit dieser Annahme aus dem Inhalt des Gesetzes selbst direct beweisen, eben durch die Ab-

anderung der Bestimmungen über den Patronat. Im ersten, wie wir annehmen, Caesarischen Theil wird darüber c. 97 verordnet... dass ausser einer bestimmten Anzahl von Personen, denen ex leg-Iulia (gemeint ist die lex Iulia agraria v. J. 59) das Recht zu 🖜 Ackervertheilung zustehe, und ausser den Gründern der Colonium selbst sowie deren Nachkommen andere nur unter gewissen Bendingungen der Ehre des Patronats theilhastig werden sollen: dem Oberbeamte muss bei diesen einen Mehrheitsbeschluse von mindesterns 50 in der Sitzung anwesenden Decurionen durch geheime Abstimmung herbeiführen und wird bei Zuwiderhandeln mit einer Strafe von 5000 Sesterzen bedroht. Ganz anders lauten die Verordnungen im zweiten, von uns auf Antonius zurückgeführten Theif c. 130 und 131: hiernach darf ein römischer Senator oder dessen Sohn überhaupt nur dann zum patronus oder hospes ernanst werden, wenn er sich zur Zeit der Verhandlung des Gegenstands als Privatmann sine imperio in Italien aufhält, und auch ein solcher nur dann, wenn drei Viertel aller Decurionen in geheimer Beschlusfassung zugestimmt haben. Kein Beamter der Colonie darf andersfalls über die Ernennung eines patronus oder hospes an die Decurionen referiren, noch Umfrage halten, noch abstimmen lasses, noch die Publication bewirken, keiner der Decurionen bei der Umfrage eine Meinung sagen, noch das Protocoll über einen Beschluss zeichnen, noch die Publication bewirken, und wer dagegen handelt, wird für jeden einzelnen Uebertretungsfall mit einer Buse von 100000 Sesterzen, also einer ganz exorbitant hohen Strafe Da für die Ernennung zu Patronen einer römischen Bürgercolonie in republicanischer Zeit fast allein Leute senatorischen Standes in Frage kamen, so hat Nissen, der überhaupt auf diesen Punkt zuerst aufmerksam gemacht hat, mit Recht gefolgert, dass die beiden Abschnitte unmöglich der gleichen Zeit entstammen und von demselben Gesetzgeber herrühren könnten.1)

<sup>1)</sup> Nissen dachte desshalb an Augustus, der im Jahre 11 n. Chr. den Provinzialen verbot, den Statthaltern während der Amtsführung oder innerhalb 60 Tagen nach dem Abgang aus der Provinz irgend eine Ehre zu erweisen, weil einige Statthalter sich lobende Anerkennungen von den Provinzialen verschafft und damit ihre Misswirthschaft verdeckt hatten (Dio LVI 25, 6). Diese Angabe müsste bei dem Historiker sehr ungenau gefasst sein, wenn sie auf denselben gesetzgeberischen Act, wie die Bestimmungen über Patronat und Hospitium im zweiten Theil des Stadtrechtes, zurückginge.

Le ist klar, dass die ausserordentliche Verschärfung der Bestimaungen über den Patronat durch besondere Umstände veranlasst sein muss. Nun wissen wir aus Ciceros II. Philippischer Rede, das nach Caesars Ermordung zuerst die Sidiciner, dann die Puteolaner C. Cassius, sowie M. und D. Brutus zu Patronen ernannt betten. Alle drei waren damals Beamte cum imperio, Cassius und M. Brutus Prätoren, D. Brutus Statthalter von Gallia citerior. Anenius ist über die Demonstration der beiden Gemeinden zu Gunsten weiner Gegner äusserst erbittert gewesen: Cicero sagt in der Rede 107: quid ego illas istius minas contumeliasque commemorem, quibus invectus est in Sidicinos, vexavit Puteolanos, quod C. Cassium et Brutos patronos adoptassent. Das war Ende April oder Anfang Mai 44, ungefähr in der Zeit des Erlasses der lex Antonia de coloniis deducendis und der Wirren in Campanien, die Antonius durch die Deduction einer neuen Colonie nach Casilinum hervorrief. Zur gleichen Zeit beschäftigte er sich mit der Verarbeitung der acta Canaris, zu deren Prüfung am 1. Juni eine Senatscommission mmmentreten sollte.1) Eben damals oder wenig später muss die ursonensis in Arbeit gewesen sein. Auch im October, als M. Brutus und Cassius Italien verliessen, fehlte es ihnen nicht an Sympathien der italischen Municipien (Cic. Phil. X 7-14), und in Athen wurden sie nicht nur glänzend empfangen, sondern die dorige Bürgerschaft beschloss alle möglichen Demonstrationen, wie die, ihre Statuen neben den Tyrannenmördern aufzustellen (Dio 47, 20). Wenn also im letzten, nur unvollständig erhaltenen Kapitel 134 des Stadtrechtes die Bewilligung öffentlicher Gelder honoris habendi causa munerisve dandi pollicendi prove statua danda ponenda anscheinend von den gleichen erschwerenden Bedingungen, wie die Verleihung des Patronats abhängig gemacht wird, so darf man lies vielleicht gleichfalls auf die politischen Verhältnisse im Sommer der Herbst d. J. 44 zurückführen.

So gewährt uns also der zweite Theil des Stadtrechtes von irso einen kleinen Einblick in die Werkstatt des Antonius. Wir zhen, wie dort gearbeitet, wie dort gefälscht wurde. Denn die estimmungen über den Patronat sind geradezu Verfälschungen zs Caesarischen Entwurfes, die augenscheinlich den Zweck hatten, in Colonisten unmöglich zu machen, nach dem Vorbilde der

<sup>1)</sup> Groebe De legibus et senatus consultis anni 740 p. 2-3, 46.

Sidiciner und Puteolaner für die Caesarmörder zu demonstrirer Wir werden annehmen dürsen, dass den Stadtrechten der von Altonius in Italien selbst geplanten Colonien entsprechende Verboleinverleibt wurden. Bei der Colonie in Hispania ulterior könst auch an Sex. Pompeius gedacht worden sein. Von der Versälschunder Hinterlassenschaft Caesars durch Antonius ist oft die Rede. It der lex Ursonensis besitzen wir einen urkundlichen Beweis daster

Denn selbstverständlich wurde das Ganze als Bestandtheil de Hinterlassenschaft Caesars hingestellt, und wurden demgemäss auch die Zusätze so abgefasst, als ob sie zu Lebzeiten Caesars entstanden wären. Auf diese Weise erklärt es sich, dass in c. 125 von den zukünstigen Beamten der Colonie gesagt wird, qui tum magistratus imperium potestatemve colonorum suffragio geret iussuve (so ist suissuque zu verbessern) C. Caesaris dictatoris consulis prove consultabebit. Diese Worte, in denen Caesar ein Titel beigelegt wird, den er nie gesührt hat, verrathen die Gedankenlosigkeit oder Abgeschmacktheit des Fälschers, der so thut, als wäre das alles noch zu Caesars Lebzeiten und in der Voraussetzung zukünstiger Aemter des Dictators versasst. Antonius selbst möchte ich dafür nicht verantwortlich machen, sondern den Sekretär, von dessen Ungeschick sast jeder Satz im zweiten Theil des Gesetzes Zeugniss ablegt.

Das Verhältniss der beiden Theile zu einander und die Ursache der Schäden des Textes wären gewiss von vornherein richts erkannt worden, wenn die in c. 127 enthaltene Variante Bactics praerit sur provinciarum Hispaniarum ulteriorem optinebit die Aufmerksamkeit nicht in ganz anderer Richtung abgelenkt hätte. Botica als officieller Name der Provinz kommt erst in Flavischer Zeit Auch die vollere Bezeichnung Hispania ulterior Baetica, die neben jener noch im 2. Jahrhundert gelegentlich verwendet wird (CIL. XII 3167 II 1970), ist urkundlich als officieller Name erst für die Zeit, in der Augustus den Titel pater patriae führt, also nach 2 v. Chr., durch eine neuerdings gefundene stadtrömische Inschrift vom Forum Augusti, Dessau Inscr. lat. sel. 103, belegt Man nimmt also an, dass erst unter Augustus nach Abtrennung Lusitaniens der übrig bleibende Theil von Hispania ulterior der Namen provincia Baetica erhalten habe. Die Variante Baetica praerit schien hiernach als Ersatz für die ältere Benennung de Provinz nicht allzulange vor der Herstellung der Inschrift in di Vorlage des Graveurs hineincorrigirt zu sein.

Von unserem Standpunkt aus ist aber die Annahme einer erst in Urso selbst vorgenommenen Aenderung des Gesetzes misslich. Ein zwingender Grund lag doch kaum vor, denn misszuverstehen war die andere Benennung keinenfalls; zum mindesten hätte der Zusatz Baeticam genügt. Auf das alterthümliche praerit, das in der lex Iulia municipalis so oft vorkommt, will ich kein Gewicht legen, denn praerunt und praessent begegnen neben praeerunt auch in der lex Malacitana. Es ist indess durchaus nicht unmöglich, des der Name Baetica weit älteren Ursprunges ist, als die Theilung der jenseitigen Provinz, und dass Hispania Baetica, wenn auch nicht als officielle Bezeichnung, so doch neben Hispania ulterior, wie Gallia Transalpina neben Gallia ulterior, damals längst in Gebrauch war. Die Art, wie Strabo sich des Namens Baiting wiederbolt bedient (III p. 139. 160. 162. 166), macht nicht den Eindruck, ab ob er erst seit kurzer Zeit üblich geworden sei. Und wenn such bei Livius 28, 2, 15 Poenus cum castra tum forte in Baetica d wciorum animos continendos in fide haberet in der einen Handschristengruppe in Baetica hinter animos an falscher Stelle steht, no ist es doch immerhin einfacher, dort das Versehen eines Abschreibers als mit Mommsen in beiden Ueberlieferungsreihen eine alle Lücke anzunehmen und die unentbehrliche Ortsbezeichnung als Interpolation zu streichen.1) Ich möchte also glauben, dass der Concipient unseres Gesetzes zuerst das für seine Zeit in einem officiellen Actenstück incorrecte qui Baeticae praerit geschrieben batte, und dass eben desshalb qui provinciarum Hispaniarum ulterierem optinebit verbessert worden ist, beides im Hause des Antonius.

Freiburg i. Br.

ERNST FABRICIUS.

<sup>1)</sup> Res gestae Divi Augusti ed. II p. 120, 1; 222.

# VERGLEICHENDE STUDIEN ZUR GESCHICHTE DES GRIECHISCHEN UND RÖMISCHEN HEERWESENS.

I.

# Eine grundlegende Frage.

Vorbemerkung: Stand und Art der Forschung.

,Wer ohne wesentlich neues Material zur Verfügung zu haben nach Rüstow und Köchly,1) Delbrück2) und Soltau,3) Giesing,9 Lammert b) und Schneider b) und noch so manchen anderen ber Ausstellung und Taktik der Römer und Makedonier schreibt, der mag nur gleich alle Hoffnung auf Erfolg fahren lassen.' So konnte, wer Unglück prophezeien wollte, mit allem Anschein der Wahrheit vorhersagen. Denn in der That, es haben bei der Behandlung dieser Fragen so ziemlich alle logisch nur irgend denkbaren Ansichten schon ihre Vertreter gefunden, und Neues ist also - sollte man meinen - überhaupt nicht mehr zu erbringen. Dazu ist des Interesse für diese Dinge in historisch-philologischen Kreisen, wie sie heute sind, überhaupt ein ziemlich geringes. Nur wenige haben auf taktischem Gebiete ein eigenes Urtheil und die Mehrzahl begnügt sich daher, wenn über Schlachten zu sprechen unvermeidlich ist, die Entscheidungen als solche einfach zu registriren und die politischen Folgen derselben zu erörtern. Man vermeidet es, sich eingehender

- 1) Griech. Kriegsschriftsteller 1853 ff. bes. die Einleitung zu Bd. II. Geschichte d. griech. Kriegswesens 1852. Rüstow Gesch. d. Infanterie 1864.
- 2) Sybels hist. Ztschr. Bd. 51, 239. 56, 504. 60, 238; in dies. Ztschr. XXI
   65. Perser- und Burgunderkriege 1887. Anhang.
  - 3) In dies. Ztschr. XX 262. 1885.
  - 4) Fleckeisen 1888 S. 849. 1889 S. 161.
  - 5) Polybius und die rom. Taktik 1889.
  - 6) Legion und Phalanx. Berlin 1893.
  - 7) Die an ihrem Orte genannt werden sollen.

mit der Frage zu beschäftigen, wie diese Entscheidungen denn eigentlich zu Stande kommen konnten und zu Stande gekommen sind. Dies an sich schon geringe Interesse ist nun durch die Art und Weise, wie neuerdings taktische Fragen vielfach behandelt werden, noch mehr geschwunden. Die etwas chevalereske Art, mit der die Forscher auf diesem Gebiete z. Th. mit den Quellen umgesprungen sind, das Hineintragen von Analogien aus der modernen Kriegsgeschichte, die ferner Stehende nicht controlliren konnten und denen sie jedenfalls die Berechtigung absprachen, eine gut begrundete alte Tradition umzustürzen, das z. Th. etwas schnelle Vorgehen, bei dem Hypothesen wie völlig gesicherte Errungenschaften hingestellt und bald wieder fallen gelassen wurden: das alles hat diese Seite der antiken Forschung leiden lassen, und indem man aus einem durch solche Eindrücke entstandenen Unbehagen heraus den Gedanken ,taktische Untersuchung' und ,Buch zu' identificirt, lasst man den, der dieses Gebiet behandelt, dem schlimmsten Geschicke verfallen, das einen Schriftsteller nur treffen kann. Unter diesen Umständen könnte man den Muth verlieren, mit solchen Dingen auf den Plan zu treten, wenn nicht der Vorwurf gegen die neueste Forschungsmethode gerade darum einen Schimmer 70n Hoffnung auskommen liesse, weil er so berechtigt ist: eine vorsichtige und wirklich kritische Quellenprüfung hat also bei dieser Sachlage noch die Möglichkeit des Erfolges und könnte vielleicht schon desshalb auf die Theilnahme der historisch-philologischen Alterthumsforschung rechnen, weil durch sie die alten Quellen wieder mehr die ihnen gebührende Würdigung finden und zu gleicher Zeit durch die selbstverständlich in weitestem Maasse zur Erklärung und Ergänzung heranzuziehenden analogen Verhältnisse aus anderen Perioden der Kriegsgeschichte in neue Beleuch-

tung treten. Ja es fällt damit vielleicht sogar für das Interesse am Gegenstande selbst etwas ab: die Frage, ob Rom durch seine Tüchtigkeit oder sein Glück die Welt erobert habe, hat ja von Polybius und Plutarch bis Niebuhr die Geister immer wieder bewegt. Wenn unsere moderne Alterthumswissenschaft bestrebt ist, solche Probleme aus der Höhenluft geschichtsphilosophischer Betrachtung auf den Boden der realen Thatsachen zu versetzen, so gehört die Frage, mit welchen taktischen Mitteln die Römer die makedonisch-hellenistische Welt bezwungen haben, in erster Linie mit in den Kreis ihrer Arbeit hinein.

Das ist der weitere Gesichtspunkt, aus welchem ich für diese speciellen Dinge ein höheres und allgemeineres Interesse in Anspruch nehmen möchte. Es muss aber eine Forschung, die nicht in den Luft stehen will, gerade hier mit den Elementen beginnen, au. denen sich alles zusammensetzt, d. h. mit dem einzelnen Mannaund seiner Stellung in Reih und Glied. Und so behandeln win denn in erster Linie den Abstand der Rotten und Glieder, sowoh in der makedonischen Phalanx wie in der römischen Acies.

#### 1. Die makedonische Phalanx.

Jede Untersuchung, welche die verwickelte Frage des Rottesund Gliederabstandes in der makedonischen Phalanx zu lösen unternimmt, wird sich in erster Linie mit der berühmten Darlegung des Polybius auseinanderzusetzen haben, in welcher dieser Kenner matedonischer und römischer Kriegskunst die Vortheile und Nachtbeile von Phalanx und Manipularstellung einer eindringenden und geidreichen Kritik unterzieht.1) Ja man wird, wenn man wirklich methodisch und sicher vorgehen will, diese Darlegung zu Grunde legen und von ihr ausgehen müssen. Denn Polybius war einerseits aus eigenster, personlicher Erfahrung so in diese Dinge eingeweiht und andererseits ist seine Darstellung so klar und peinlich genau, dass sowohl von seiner Seite ein Irrthum als von unserer ein Missverständniss ausgeschlossen erscheint, wenn 🖈 uns nur redlich bemühen, in den Sinn seiner Worte einzudringen. So wiegt sein Zeugniss schwerer, als alle anderen des Alterthum, wenn sie ihm widersprechen sollten; und dreifach schwerer i alle modernen Speculationen, die sich ihm desshalb gegenübergestellt haben, weil deren Urheber dies und jenes aus ihrer Brfahrung nicht mit Polybius' Darlegungen reimen zu können glaubten. Diesen Standpunkt von vorn herein mit möglichster Schärfe # präcisiren, war unumgänglich nöthig, weil die moderne Kritik durch Abweichen davon und durch die Sucht Polybius zu meistera ohne ihn recht zu verstehen, sich selber den richtigen Weg de Erkenntniss verbaut hat.

<sup>1)</sup> XVIII 29 bis 30, 4 (Hultsch).

<sup>2)</sup> Das bleibt selbst für den richtig, der etwa mit Delbrück (Sybel Ztschr. Bd. 56, 504) annehmen sollte, dass Polybius "offenbar etwas rasch grarbeitet" habe. Denn hier handelt es sich nicht um eine eventuell flüchtig Quellenbenutzung von Seiten des Polybius, sondern lediglich um Niederschripersönlicher Erfahrungen.

### Der Gliederabstand.

Polybius legt dar, wie es komme, dass in der zum Angriss vorsückenden Phalanx — denn nur um diese handelt es sich 1) — eine bestimmte Zahl von Speereisen vor jedem Manne des ersten Gliedes vorstarre: "da" — so sührt er aus — "der Abstand der Leute von einander so und so gross ist, und da die Sarissen so und so lang sind, so folgt daraus, dass die Speere von so und so viel Gliedern bis vor die Front reichen. 1 Dies ist der von allen nebensächlichen Aussührungen gereinigte, in voller Nacktheit vorgesührte Polybianische Gedankengang. In der Rechnung müssen also drei Grössen vorkommen. 1. der Abstand von Vordermann zu Hintermann. 2. die Länge der Sarissen. 3. die Zahl der vor das erste Glied vorragenden Speereisen.

Ist das logisch gedacht, so folgt daraus mit Ausschluss jeder anderen Möglichkeit, dass in der einzigen Abstandsangabe, die in unserer Stelle vorkommt, d. h. in den Worten des Polybius δ μὲν ἀνῆρ ἵσταται . . ἐν τρισὶ ποσὶ das Maass des Abstandes von Vordermann zu Hintermann enthalten sein muss.) Sonst fehlt ein Element in der Rechnung und der Leser ist gar nicht in die Lage gesetzt die Deduction des Polybius zu controlliren.

Diesen einfachen logischen Zusammenhang haben Rüstow und Koechly verkannt, und da sie in allerlei modernen Vorstellungen befangen, einen Gliederabstand von nur zwei Fuss annehmen zu müssen glaubten, haben sie es wirklich für möglich gehalten, dass Polybius den Gliederabstand gar nicht erwähne, dafür aber durch eine andere, überhaupt nicht in den unmittelbaren Zusammenhang

<sup>1)</sup> Das muss gleich hier wegen verschiedener moderner Verschleierungen tieses Thatbestandes betont werden. Pol. a. a. 0. 29, 4: ὅταν ἔη. 30, 1: ἔφοδον και προβολήν. 4: βιαίαν ποιοῦσι τὴν ἔφοδον u. s. w. — Wie die Phasax im Stehen gegen einen Angriff oder etwa beim Exerciren aufgestellt war, t eine ganz andere Frage.

<sup>2)</sup> Ἐπεὶ γὰρ ὁ μὲν ἀνὴρ ἵσταται . . ἐν τρισὶ ποσὶ . . . τὸ δὲ ταν τρισσῶν μέγεθός ἐστι . . πηχῶν [so die Ueberlieferung; ποδῶν ist Conctur] . . τεσσάρων καὶ δέκα . . , φανερὸν ὅτι . . ἐκ δὲ τούτου συμτων τὰνει τὰς τοῦ πέμπτου ζυγοῦ σαρίσσας . . προπίπτειν . . πρὸ τῶν πρωστατῶν.

<sup>3)</sup> Nur dass es darin enthalten sein muss, folgt, nicht aber, dass diese stimmung nicht zugleich noch eine andere Angabe enthalten könne, wie es stsächlich der Fall ist, s. unten.

gehörige Angabe den Leser gründlich irreführe. — Denn da Worte  $\delta$   $\mu \dot{e}\nu$   $\dot{a}\nu\dot{\eta}\varrho$   $loraza\iota$ .  $\dot{e}\nu$   $\tau\varrho\iota\sigma\dot{\iota}$   $\pi o\sigma l$  nun einmalstanden, so halfen sie sich, indem sie sie willkürlich auf die E fernung zum Nebenmann bezogen.') Das heisst den Polybius einen gedankenlosen und schluderigen Scribenten erklären.

Lassen wir uns also durch solche Gewaltsamkeiten nicht irren, sondern machen wir die Probe auf unsere Rechnung. drei Fuss Abstand von Vorder- zu Hintermann und bei 14 Ell d. h. 21 Fuss²) langen Sarissen, von denen aber nur 10 Ell d. h. 15 Fuss vor den Mann fallen,³) sollen die Spiesse des fünl Gliedes noch um zwei Ellen, d. h. drei Fuss vor dem ersten Gli vorragen.¹) Die Rechnung stimmt aufs Genaueste und ich kön hier unter Berufung auf die Autorität des Polybius die Ac schliessen mit dem Resultat: der Gliederabstand der mal donischen Phalanx, wenn sie ins Gefecht rückte, betrug d Fuss oder 89 cm,⁵) von Brust zu Brust³) gerechnet. Aber (Ergebniss widerspricht einerseits zu sehr der bisher allgemein (tenden Ansicht, welche sich durchaus an Rüstow-Köchly an

- 1) Rüstow und Köchly griech. Kriegsschriftsteller II 1, 125 und Ge des griech. Kriegswesens S. 238 A. 17. ,Beiläusig' heisst es bei ib an einer dritten Stelle ganz naiv (Gesch. d. griech. Kriegsw. S. 108 A. 15) soll sich aus Polybius die Distanz von Hinter- zu Vordermann auf 2' erge
- 2) Der Fuss, nach welchem Polybius rechnet (Dörpfeld Athen. Mitth. 277 ff. Danach Nissen bei J. Müller Hdb. I S. 701, 2), beträgt 29, 57 cm. Elle = 1½ Fuss, also 44,36 cm. Wo in dieser Abhandlung von Fuss schle hin die Rede ist, ist überall dieser Fuss gemeint. H. Droysen Heerwesen Kriegführung der Griechen S. 172 ff. legt seinen Angaben den Fuss von 30,3 zu Grunde (Hultsch Metrol. S. 67 f.), der jedenfalls für Polybius nicht halten ist.
- 3) Weil vier Ellen (= sechs Fuss) durch den Raum zwischen den be Händen und dem hinter den Mann fallenden Ende des Schaftes verbre werden: τοὺς τέτταρας (πήχεις) ἀφαιρεῖ τὸ μεταξὺ τοῖν χεροῖν διάστ καὶ τὸ κατόπιν σήκωμα τῆς προβολῆς. Pol. a. a. O.
- 4) Ich folge hier natürlich dem Texte des Polybius, wie ihn die Ue lieferung giebt, ohne mich um die Conjecturen von Köchly-Rüstow zu küms
- 5) Genau 88,7. Die Bruchtheile der cm. sind, je nachdem sie kle oder grösser als 0,5 sind, stets nach oben bezw. unten abgerundet.
- 6) Der Platz, welchen der Mann einnimmt, ist also bei den drei mitgerechnet. Das geht aus der Rechnung hervor und ist überhaupt fast di gehend Brauch bei den Ansätzen sowohl der griechischen Taktiker, als d der Landsknechtszeit und der modernen Exercierreglements.

schlossen hat,1) andererseits ist es für unsere folgenden Untersuchungen selbst von zu grosser Bedeutung, hier auch nicht die geringste Unklarheit zu lassen, als dass wir uns nicht der Mühe unterziehen müssten, den Grund der herrschenden falschen Auflassung aufzudecken und ihn zu beseitigen.

Rüstow hat den Gliederabstand der makedonischen Phalanx desshalb auf nur zwei Fuss angesetzt, weil er es für unmöglich hielt, dass die Sarisse der Makedonier, wie Polybius angiebt, 14 Ellen lang gewesen sei. Er meint, sie könne höchstens 14 Fuss gehabt baben und ersetzt desshalb im Texte des Polybius viermal das therlieserte  $\pi \tilde{\eta} \chi v_S$  durch  $\pi o \dot{v}_S$ . Nun stehen bei ihm die Lanzenspitzen der fünf ersten Glieder nur noch in Abständen von je wei Fuss hintereinander und folglich auch die Glieder selber nur mit zwei Fuss Abstand von Brust zu Brust. Diese seine Aenderung bill Rustow bezw. Kochly für eine besonders leichte, weil beide Worte mit einem  $\pi$  begönnen, daher wohl gleich oder ähnlich abgekürzt gewesen sein würden und so unschwer hätten verwechselt werden können. Ueber die Leichtigkeit oder Schwierigkeit einer solchen Verwechselung, für deren Thatsächlichkeit ein philologischer Beweis nicht einmal versucht ist, enthalte ich mich schon desshalb billig jedes Urtheiles, weil die Möglichkeit von Rüstow-Mochlys Conjectur sich aus Polybius selbst widerlegt: die Rechnung stimmt dann nicht mehr oder man müsste auch noch das ô ἀνηρ ໃσταται έν τρισί ποσί in ein έν δυσί ποσί verwandeln. Das thaten Rüstow bezw. Köchly auch am liebsten,2) wagen es aber selber nicht und so greifen sie zu dem soeben charakterisirten, verzweiselten Ausweg, es auf den Abstand von Nebenmann zu Nebenmann zu beziehen. Dass das nicht angeht, haben wir gezeigt und schon damit eigentlich die Conjectur widerlegt.\*) Es kommt aber noch hinzu, dass auch die ganze übrige Ueberlieferung des Alterthumes gegen sie spricht. Die Taktiker berechnen die Ab-

<sup>1)</sup> So H. Droysen Heerwesen S. 39 und 172 f. Schneider Legion und Phalanx S. 88 f. Ferner Detbrück, A. Müller, Jähns durch Annahme von Rüstows eng damit zusammenhängender und gleich näher zu besprechender Theorie von den kurzen Sarissen, s. unten S. 223 A. 1.

<sup>2)</sup> Kriegsschr. II 1, 124.

<sup>3)</sup> Sehr mit Recht hat desshalb Hultsch die überlieserte Lesart im Texte belassen, ohne sich um die Versicherungen der Taktiker und ihre Verwunderungen über die Ungläubigkeit der Philologen zu kümmern (S. Schneider, R. Legion und Phalanx S. 89. H. Droysen Kriegs. S. 173 A. 2).

stände der Glieder 1) und die Länge 2) und Zahl 2) der vorragend 3 Sarissen ganz ebenso wie Polybius; ja sie kennen überhaupt kein 3 Gliederabstand von zwei Fuss, sondern erwähnen in ihren ausfühlichen Darlegungen nur solche von ein, zwei und vier Ellera Es ist nicht wohl annehmbar, dass sie gerade die wichtigste vallen Aufstellungen, nämlich die, in welcher man zum Angriff vorückte, in diesen Erörterungen ausgelassen haben sollten. Ein Reihe anderer Zeugnisse, welche Sarissen von 12 bezw. 16 Elle nennen, tritt ferner bestätigend ein. 3) Auch hier überall statt Elle

<sup>1)</sup> Asclep. V 1 (bei Köchly-Rüstow gr. Kriegsschriftst. II 1 S. 150) οἱ μὰ γὰς ἐν τῷ δεντέρῳ ζυγῷ πήχεσι δυσὶν ὑποβεβηκότες, ebenso Aelis 14, 4 und ferner 14, 2: ὁ γὰς ἀνὴς ἴστατο... ἐν πήχεσι δύο. Endlich Arris: 12, 6 (Hercher-Eberhard) = 14, 2 (Rüstow Köchly), ἀνὴς γὰς εἰστήκει... Ἡ δύο πήχεσι μάλιστα. Hierher gehört ferner die Angabe des Scholiasten ει Ilias XIII 130 (codex Marcianus), welcher berichtet, dass die Speere des zweites Gliedes δυσὶ πήχεσι länger als die des ersten gewesen seien.

Asclep. ib. ώστε τὴν πρόπτωσιν εἶναι δεκάπηχυν — Ael. ib. οἱ δέων πήχεις προπίπτουσι.

<sup>3)</sup> Asclep. ib. τῶν λοχαγῶν (so heissen die Soldsten des ersten Gliedes Εκαστον πέντε δυνάμεσε πεφρουρημένον . . προβεβλημέναι τοῦ πρώτου ζυγοί πέντε σάρισσαι. Ael. ib.: σάρισσαι πέντε προβεβλημέναι.

<sup>4)</sup> Die Abstände gelten überall für Neben- und Hintermann. Asclep. IV l ἀπέχουσι κατά τε μῆκος καὶ βάθος διαστοι πήχεις τέσσαρας . . . διαστε ἐπὸ τῶν ἄλλων πανταχόθεν διάστηκεν πηχυαῖον διάστημα . . . διαστε κασι πανταχόθεν δύο πήχεις ἀπ' ἀλλήλων. Ebenso Aelian tact. XI 2 um entsprechend Arrian tact. XI 1 f. Hercher-Eberhard, nach welcher Ausgab durchgehends citirt ist.

<sup>5)</sup> Die 12 ellige Sarisse kennt als die längste Lanze dieser Art The phrast (Pflanzengeschichte III 12, 2), wie H. Droysen Heerwesen der Griech€ S. 19 A. 2 mit Recht bemerkt. Sein Zeugniss ist für seine Zeit maassgeben Polyan nennt dann für die Zeit der Kleonymos Sarissen von 16 Ellen (str teg. 11 29, 2) und Leo tact. V 3 und VI 39, sowie Constantin Porphyr. to 1. Meursius p. 4 stimmen damit überein. Zu Polybius Zeiten kam man de auf 14 ellige zurück. Die Sarissen haben also nach unserer Ueberlieferung schliessen ihre Geschichte gehabt und sind gerade wie die Piken der Lap knechte erst fortwährend gewachsen, dann wieder verkurzt worden. Das 1 schon Lammert a. a. O. S. 16 f. richtig erkannt. - Mit Theophrast stimms merkwürdiger Weise Asclepiodot überein, indem er V 1 sagt: ου μήν στ μείζου ετέλεσαν δύο και δέκα πήχεων. Das ist ein wichtiger Fingerzeig die Zeit des Asclepiodot, der meines Wissens durchgängig weit später 4 gesetzt und desshalb sehr unterschätzt wird. - Dass man durch Aendert von πήχεων in ποδών den Asclepiodot die Ungereimtheit sagen lässt, es ha nie längere Speere als solche von 3,55 m gegeben, sei nur nebenbei bemer Auch bei Xenophon Anab. IV 7, 15 kommen schon Lanzen von 15 Ellen V

Fuss einzusetzen oder diese zahlreichen und z. Th. von einander ganz unabhängigen Nachrichten aus einer Corruption des Polybius m erklären, die gar nicht vorhanden war, ist natürlich schlechterdings unmöglich, und Rüstow-Köchlys Versuch zu Gunsten ihrer Ansicht die Ueberlieferung zu corrigiren, um an ihr eine Stütze m finden, ist um so mehr versehlt, als auch das letzte Zeugniss, welches sie etwa für ihre Theorie der kurzen Sarissen und engen Gliederabstände ansühren könnten, versagt.

Es ist dies eine Angabe Arrians, die aber durch den Widerspruch, in den der Autor bei der Behandlung dieser Frage mit sich selber geräth, alsbald zum wirksamsten Bundesgenossen seiner scheinbaren Gegner wird.1) So sind wir also vor eine böse Alternative gestellt. Wollen wir Rüstows Ansicht, dass Lanzen von 21 (and naturlich erst recht solche von 24) Fuss eine Unmöglichkeit seien, gelten lassen, so müssen wir offen und ehrlich gestehen, dass wir uns dadurch zu der gesammten antiken Ueberlieferung mit Polybius an der Spitze in Gegensatz bringen. Haben wir dazu aber nicht den Muth — und den habe ich wirklich nicht — so müssen wir jetzt noch ein zweites Mal gegen Rüstow Front machen und seine Ansicht, dass es unmöglich Sarissen von 14-16 Ellen Linge habe geben können, zu widerlegen suchen. Rüstow führt, auf zahlenmässige Berechnung gestützt, des Langen und Breiten aus, dass eine Sarisse wie die in Rede stehende, welche nach Polybius' Vorschrist getragen wurde, von der rechten Hand einen Druck von 30 &. verlange, um im Gleichgewicht zu bleiben. Denn

<sup>1)</sup> Arrian setzt (Hercher-Eberhard 12, 7 — Köchly-Rüstow 14, 1) in der That die längsten Sarissen auf 16 Fuss an und berechnet den Abstand der Glieder auf zwei Fuss, so dass bei ihm sogar sechs Speereisen vor jeden Mann des ersten Gliedes zu liegen kommen. Aber damit steht in unlösbarem Widerspruch seine eigene, soeben (S. 222 A. 1) schon angeführte Nachricht, dass die Mannschaften zwei Ellen Abstand von einander gehabt hätten. Es kann kein Zweifel sein, welche seiner Behauptungen weichen muss. Auf Seiten der letzterwähnten Angabe steht Polybius und die ganze andere Ueberlieferung. Ob der Irrthum ein nur handschriftlicher ist, so dass man mit Scheffer πίχεις statt πόδες einsetzen müsste, oder ob absichtliche Aenderung Arrians vorliegt, was bei den vielen kleinen Verbesserungen und Zusätzen, die er gemacht hat, keineswegs ausgeschlossen ist, bleibt zur Entscheidung billig den Philologen überlassen. Für uns ist die Sache erlegt mit der Erkenntniss, dass das stehengebliebene Rudiment ἀνής είστηχεις δν δύο πήχεσι μάλιστα die ursprüngliche Fassung der ganzen Stelle erkennen lässt.

um so viel ziehe das lange vordere Ende mehr nach unten als e kurze hintere. Einen solchen Druck längere Zeit auszuüben aber so gut wie unmöglich für einen Soldaten.<sup>1</sup>)

Dieses scheinbar so überwältigende Ergebniss hat den meist modernen Gelehrten, die sich mit dieser Frage beschästigt hab so imponirt, dass sie Rüstows Ansicht ohne weitere Nachprüfu einfach angenommen haben.3) Sie kommt aber durch drei false Voraussetzungen zu Stande. 1. Rüstow legt seiner Berechnung erster Linie die Lanze von 16 Ellen oder 24 Fuss zu Grun Polybius dagegen hat bei seiner ganzen Darlegung eine solche v nur 14 Ellen oder 21 Fuss im Auge. Die Lanze von 16 Ell existirt bei ihm nur in der Theorie: in der Praxis ist man seiner Zeit wenigstens nicht über 14 Ellen hinausgekommer Nur mit der Praxis haben wir zu thun, also auch nur mit ein Lanze von 14 Ellen. 2. Rüstow nimmt das Gewicht einer Lat von 16 Ellen auf 8-81/2 kg an, so dass sich für die Elle Durchschnittsgewicht von stark 1/2 kg4) ergeben würde. etwa um das Doppelte zu schwer. Ein Baseler Landsknechtspi von 5,16 m, also 11,396 Ellen Länge wog nur 3,285 kg.) I

<sup>1)</sup> Gesch. des griech. Kriegsw. S. 238 A. 17.

<sup>2)</sup> Schneider, R. Legion und Phalanx S. 88. Delbrück Die Persert Burgunderkriege S. 307: ,auch ist die Länge der Sarissen nach den Handsenicht 16 Fuss, sondern, natürlich falsch, 16 Ellen. H. Droysen He wesen und Kriegf. der Griechen S. 19 und 171. Max Jähns Geschiche Kriegswesens S. 100: ,Diese Uebertreibung (von 16 elligen Sarissen) hat Rüsto einschlägige Untersuchung endgültig beseitigt. A. Müller bei Baumeister Demäler III S. 2042 Guhl und Koner u. s. w. Richtig Bauer bei J. Müller IV 1, und Lammert, Polybius und die römische Taktik S. 19. Letzterer hat eine Na prüfung versucht. Nach seinen Angaben wiegt ein Eschenspeer von 14 grie Ellen aus frischem Holz 6,5, einer aus trockenem 5,6 kg und die Druckk des rechten Armes wäre nach ihm auf 4,6—5,1 k anzuschlagen. Auch se Untersuchung zeigt die Verkehrtheit der Rüstowschen Annahmen und Möglichkeit der Führung einer so langen Lanze. Sein Gedanke, es könne Fusse der Sarisse ein eisernes Schuhstück, wie es wohl bei griechischen Lan vorkommt (H. Droysen Heerwesen S. 17), als Gegengewicht angebracht gewe sein (σήπωρμα bei Polybius) ist ansprechend, aber nicht zu beweisen.

<sup>3)</sup> Pol. XVIII 29, 2: τὸ δὲ τῶν σαρισσῶν μέγεθός ἐστι κατα μὲν · 
ἐξ ἀρχῆς ὑπόθεσιν ἐκκαίδεκα πηχῶν, κατὰ δὲ τὴν άρμογὴν τὴν πρὸς · 
ἀλήθειαν δεκατεττάρων.

<sup>4)</sup> Genau 0,50-0,53 kg.

<sup>5)</sup> Nach freundlicher Angabe des Herrn Abwart Küntly am Baseler h Museums. Der Umfang des Schaftes an diesem Speere betrug am Fuss 0,10

Elle davon wog also mit Einrechnung der eisernen Spitze im Durchschnitt nur etwas über ½ kg¹); und bei einem anderen Spiesse im Zeughause von Luzern kam der Durchschnitt sogar nur auf 0,213, also beträchtlich unter ¼ kg zu stehen.²) Legen wir trotzdem das volle Gewicht der schwereren Lanze der Berechnung des 14 elligen Speeres zu Grunde, so erhalten wir doch nur ein Gesammtgewicht von nicht ganz 4 kg.²) 3. Rüstow setzt den Raum wischen den beiden Händen des speertragenden Soldaten auf nur zwei Fuss an.⁴) Je kleiner dieser Raum war, um so grösser musste allerdings der Druck der rechten Hand werden, welcher dem vorderen längeren Theile der Lanze das Gleichgewicht halten sollte. Darum rechnet man aber auch in der Landsknechtszeit durchgehend drei Fuss zwischen den Händen und damals musste man doch wohl wissen, wie man am bequemsten solche Speere handhabt.³)

in der Mitte 0,115 m. Ich bemerke dabei gleich, dass alle langen Spiesse dieser Art, die ich untersucht habe, die Eigenthümlichkeit hatten in der Mitte am dicksten zu sein.

<sup>1)</sup> Genau 0,282 kg.

<sup>2)</sup> Von mir selbst gewogen. Der Spiess war 4,56 m lang, 2,2 kg schwer, hatte unten 9, in der Mitte 10, oben 8 cm Umfang. Er gehörte zu den leichteren. Nach Angabe des dortigen Vorstehers des Zeughauses haben die dortigen Speere — es sind noch mehrere hundert da — alle etwa dasselbe Gewicht. Er taxirte, dass die Abweichung nach oben höchstens etwa 0,60 kg betragen könne.

<sup>3)</sup> Genau 3,953 kg.

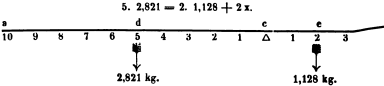
<sup>4)</sup> Er setzt diesen Zwischenraum so klein an wegen des Schildes, den der makedonische Hoplit trug: "die rechte wird aber — sagt er — nicht viel weiter als 2' hinter der linken angreisen können, wenn der linke Arm dicht am Leibe bleiben soll, was man wegen der Deckung mit dem Schilde, zumal ia der πύπνωσες, nothwendig annehmen muss." Der Schild deckte indessen, wenn er an halbgekrümmtem und halb rechts vorgestrecktem Arme hing, auch ohne an den Körper angepresst zu sein, ebensowohl. War er doch durch eine besondere Vorrichtung (Plut. Cleomenes 11), die uns aber nicht genau bekannt ist (Baumeister Denkm. S. 2039, H. Droysen Heersührung der Griechen S. 14), zum Gebrauch neben der Sarisse eingerichtet. Auch die Landsknechte des 17. Jahrhunderts sasten, wenn sie mit Schild und Pike bewehrt waren, die letztere mindestens mit drei Fuss Spannung, wie die Abbildungen in Hauptmann Lavaters Kriegsbüchlein (Zürich 1644) das auf S. 84 deutlich zeigen, die auch zugleich über die Haltung des Schildes Ausschluss geben.

<sup>5)</sup> Macchiavelli I sette libri dell' arte della guerra, Opere Bd. IV (Ausgabe 1813) p. 302: uno braccio e mezzo (88 cm. 1 braccio von Florenz — 0,584 m, Behm geogr. Jahrbuch I S. XXIV) è occupato dalle mani. Monte-

Der Druck, welcher das Gleichgewicht hält, verringert sich damit um ein volles Drittel. Das Resultat dieser drei Correcturen ist, dass statt des vermeintlichen Druckes von 30 &. nur ein solcher von kaum 6 kg nöthig ist. Die Rüstow'sche Unmöglichkeit ist verschwunden. Wenn ich zum Schlusse noch hinzufüge, dass die längsten Speere der Landsknechte, die uns bekannt sind, nur um 36 cm hinter den 14 elligen des Polybius zurückbleiben, so glaube

euculi Mémoires (Strassburg 1735) S. 26: il y a trois pieds ou environ (de la pique) occupes par les mains. v. Wallhausen Kriegskunst zu Fuss (Oppenheim 1615) die Abbild. zw. S. 54 und 55. — Man halte nicht entgegen (wie Rüstow Gesch. der Infanterie S. 252), dass die Speerhaltung bei den Makedoniern eine andere gewesen sei als bei den Landsknechten, dass jene den Speer in Hüfthöhe, die Landsknechte ihn dagegen in Halshöhe gehalten hätten (s. die Abb. bei Wallhausen a. a. O.). Denn 1. gab es auch bei den Landsknechten die Haltung in Hüfthöhe, wie die Beschreibung bei Montecuculi S. 21 und zahlreiche Abbildungen zeigen (Wallh. Taf. 32. 37 u. s. die Landsknechtsschlacht von Holbein in Basel u. s. w.). Sie war sogar die gewöhnliche (von Wallhausen wird sie S. 57 als die zweite Art des Spiessfällens gegen Fussvolk ausführlich beschrieben). 2. ist dieser Unterschied für diesweite der Handfassung gleichgältig. Durch eine Senkung beider Unterameum etwa 25 cm geht man ohne irgend welche Veränderung in der Fassung aus einer Stellung in die andere über. Den Versuch kann jeder selbst mäte Leichtigkeit machen.

1) Genau 5,924 kg. a b sei der Spiess von 14 Ellen. c der Angriffpunkt der linken Hand, zugleich der Unterstützungspunkt des Hebels, dessen
linker Arm also 10, dessen rechter 4 Ellen lang ist. Der längere Arm, 2,821 schwer, wirkt in dem Schwerpunkte dieses Hebelarms d; der kürzere 1,128 schwer in e. Der Druck, welcher an diesem Punkte durch die rechte Hamd
geleistet werden muss, sei x. Er ergiebt sich aus der Gleichung:



- 2) Die Landsknechte, welche ihre Spiesse beim Fällen ganz am Rusanfassten (s. Macchiav. a. a. O. Wallhausen a. a. O. Montecuculi S. 26 u. s. hatten bei einer Länge der Spiesse von 18 Fuss sogar einen Druck von et 7,5 k mit der rechten Hand auszuüben.
- 3) Die Spiesse der Landsknechte betrugen 18 Fuss nach Montecu-Mém. p. 26, Macchiavelli a. a. O. II S. 232 u. a.; 14 polybianische Ellen sich 6,21 m, (falsch Daremberg 7,20 m Lit. H p. 36), 18 alte pariser Fuss sich 5,85 m, da der betr. Fuss 0,325 m beträgt. Behm geogr. Jahrbuch I S.

ich auch von dieser Seite her die Existenzmöglichkeit der Polybianischen Sarissen erwiesen und somit jeden Einwand, der von dieser Seite ber gegen den Gliederabstand von drei Fuss erhoben werden kann, aus der Welt geschafft zu haben.

Doch es erhebt sich alsbald eine neue Schwierigkeit. Es giebt nach Niebuhrs') nicht nur geistreicher, sondern, was mehr ist, wabrer Bemerkung, im Alterthum zwei ganz entgegengesetzte Arten der Taktik. Die eine verlässt sich auf den einzelnen Mann, seine Geschicklichkeit in den Waffen, seine persönliche Tapferkeit, die andere wirkt durch die Masse, der Einzelne thut für sich allein nichts oder fast nichts. Jene ist die römische, diese die makedonische Kampsesart. Wie nun? Wenn die Phalanx, in der ja dieses Massenprincip am stärksten ausgeprägt ist, mit ihrer 16 oder gar 32 Glieder 2) tiefen Aufstellung durch den Druck allein, aber durch ihn auch mit vollster Gewalt wirken soll,3) wie ist dann eine so weite Aufstellung der Glieder überhaupt denkbar? Hat man da nicht doch vollkommen Recht mit der Annahme, dass die hinteren Reihen, die ja zu gar nichts weiter nütze waren, als zu schieben, dicht genug aufgeschlossen sein mussten, um dieser Aufgabe auch gerecht werden zu können? 1) Wie vermochten sie aber den Stoss der ersten Glieder wirksam zu unterstützen, ja wie konnte auch nur das zweite und dritte Glied den Stoss des ersten verstärken, wenn zwischen Vorder- und Hintermann ein lichter Raum von wenigstens 58-60 cm gelassen war? Das will in der That uns Modernen, die wir ohne eigene Anschauung und praktische Erfahrung in solchen Dingen sind, unmöglich erscheinen, und hilfesuchend sehen wir uns nach einem Zeugen um, der uns mit lebendiger Anschauung zur Seite treten könnte, um uns gegen-

<sup>-</sup> Volle 14 Ellen würden nach Jähns a. a. O. S. 756 auch für die Landsknechte heraus kommen. Er spricht von Piken von über 6 m Länge, aber leider ohne Beleg.

<sup>1)</sup> Römische und makedonische Taktik, in der röm. Gesch. S. 987ff. (Ausgabe 1853).

<sup>2)</sup> So bei Magnesia Liv. XXXVII 40, 2. App. Syr. 32. 37, vgl. H. Droysen Heerführung 172 A. 2.

<sup>3)</sup> Das sagt Polybius ausdrücklich XVIII 30, 4: αὐτῷ γε μὴν τῷ τοῦ σώματος βάρει . . πιεζούντες ούτοι τούς προηγουμένους βίαιαν . . ποιούσι zije keodor.

<sup>4)</sup> So Rüstow Gesch. des gr. Kriegsw. S. 239 A.

über einer unbegreislichen, und desshalb natürlich als salsch btrachteten Ueberlieserung zum Siege zu verhelsen. Der Zusall wi uns wohl, so scheint es. Es giebt ja bekanntlich in der Geschichte des Kriegswesens eine durchschlagende Parallele zu de makedonischen Phalanx: die Landsknechtstaktik mit ihren "lange Spiessen".") Auch hier ist der Einzelne nichts und völlig wehrle wenn der Gegner ihm nahe genug auf den Leib rücken kann, de Masse wirkt als solche, auch hier ist der Choc, auch hier die ste Reihen Speereisen, welche sich vor das erste Glied vorstarreisenken, auch hier die dicke Masse der nur schiebenden Krieg im Hintergrunde, hier werden wir also — so hossen wir von unsern modernen Standpunkte aus — sicher eine Widerlegung der Griech sinden.

In der That! Reichlich und klar sprudeln die Nachricht hier empor. Macchiavelli lässt in seiner Theorie der Kriegaku die Gewalthaufen von 400 Mann mit 20 Mann Front und 20 Mai Tiese (a. a. O. S. 252 s.) so ausmarschiren, dass die Tiese 40 flore tinische braccia (S. 284), d. h. 23,36 m beträgt.2) Er rechnet m hin auf den Mann zwei volle braccia 3) oder 1,17 m der Tiefe sac und in der engsten Ordnung, wo es ihm darauf ankommt zu zeige wie viele Piken man besten Falles4) ins Gesecht bringen konn lässt er seine Glieder doch nicht näher als 11/2 braccio == 0,881 aufrücken.") Es ist eine recht peinliche Ueberraschung: das i genau der Abstand der Makedonier nach Polybius. Und aid anders war es in Frankreich, wo die Institution de la descipli militaire au royaume de France a. 15596) gleichfalls einen Gliede abstand von drei Fuss vorschreibt, nicht anders in Deutschlas wo nach den Angaben des Herrn Johann Jacob von Wallhause der löblichen Stadt Danzig Obrist-Wachtmeister, beim Kampse w

<sup>1)</sup> Vgl. Macchiavelli a. a. O. S. 280: i battaglioni de' Svizzeri usane questi tempi tutti i modi della falange etc.

<sup>2) 1</sup> braccio von Florenz == 0,584 m, s. oben S. 225 A. 5.

<sup>3)</sup> P. 253: sono distanti almeno due braccia l'uno dall' altro.

<sup>4)</sup> Qualtro o al piu cinque.

<sup>5)</sup> P. 302: la seconda fila .. consume un braccio e mezzo nello speche resta tra l'una fila e l'altra.

<sup>6)</sup> P. 76 und 96. Nach Rüstow Gesch. der Infanterie S. 251. Eber de la Nouë, discours politiques et militaires ed. de Fresnes 1596 p. 458, 50 Mann hintereinander 60 Schritt brauchen.

Fussvolk gegen Fussvolk sogar ein Abstand von 1½ Schritt,¹) d. h. von etwa 3—3½ Fuss gefordert wird.²)

Man könnte das Register leicht vermehren.³) Doch genug!

Die drei Beispiele aus den drei Ländern zeigen, dass es eben Aberall so war, und die übereinstimmenden Zeugnisse aus den beiden fast um zwei Jahrtausende getrennten Geschichtsperioden wachen jeden Widerspruch verstummen. Zugleich aber reizen sie unwiderstehlich, den Grund dieser Uebereinstimmung, die also doch

wohl in der Natur der Sache liegen muss, kennen zu lernen.

Mit einem so oberstächlichen Raisonnement, wie das vorher gegebene über den Druck der hinteren Glieder ist es freilich nicht gehan. Es bedarf der lebhastesten Vergegenwärtigung der Actionsbedingungen. Der makedonische Soldat sasst wie der Landsknecht seine Lanze mit beiden Händen möglichst weit, wie wir gesehen

baben. Drei Fuss war etwa das Maass dieser Weite. Wie nun,

durch aus der Welt zu schaffen sucht, dass er (Legion und Phalanx S. 77)

geben auch 82,5 cm, also nur 6 cm weniger als drei polybianische Fuss.

<sup>1)</sup> Kriegskunst zu Fuss S. 79: in enger und geschlossener Ordnung stehen ... erstlich mit geschlossener Schlachtordnung gegen Fussvolk streiten. Zum auderen ..., gegen Reuterei streiten. Die erste gegen Fussvolk geschiehet nach Gelegenheit etwas weiter (als gegen die Reiterei) und mit anderthalb Schritt in Reyen (d. h. in Rotten) und Gliedern Distantien.

<sup>2)</sup> Es giebt natürlich grosse und kleine Schritte. Wenn aber wie hier schritt, so wie man ihn beim Abschreiten zu nehmen pflegt, als Maass gezetzt ist, so wird man an einen Durchschnittsschritt von mindestens 60 bis 70 cm denken müssen. Damit erhalten wir 90—105 cm für 1½ Schritt oder fast genau 3—3½ polybianische Fuss. Dass diese Thatsache R. Schneider bei seiner Theorie von den engen Abständen der Makedonier (s. S. 221 A. 3. 8. 224 A. 2) sehr unbequem ist, lässt sich denken. Wenn er sie aber da-

uns glauben machen will, ein Durchschnittsschritt sei im 17. Jahrhundert beiner gewesen als im 19., weil damals die Soldaten im Glied in der Grätsche gestanden hätten, während sie jetzt mit Hackenschluss stehen, so vergisst er anzugeben, was Grätsche und Hackenschluss in aller Welt mit dem Schritte daes Mannes zu thun haben, der Distancen abschreitet. Denn darum handelt et sich ja, wie ausser der Natur der Sache noch die Schrittmessung bei Absteckung des Lagers (Wallhausen S. 122 f. 125 f.) handgreiflich zeigt. Monte-

cuculi, dessen Soldaten auch mit Pluderhosen in Grätsche standen, rechnet denn auch ausdrücklich einen Schritt égal à deux grands pieds géométriques (Mém. p. 25), d. h. — 0,75 cm. Denn ein geometrischer Fuss, von denen 10 auf eine rheinische Ruthe gehen (Montecuc. a. O.), ist gleich 0,376 m. Behm geogr. Jahrbuch 1 S. XXX. Uebrigens kommt Schneider mit seinem kleinen Schritt von 55 cm sicht einmal zum gewünschten Ziel: 1½ seiner Schritte

<sup>3)</sup> Vgl. z. B. unten S. 230 A. 2.

wenn der Hintermann näher als drei Fuss steht? Soll er e über die Hand seines Vordermannes nach vorn übergreifen, an jeder freien Bewegung hindern? Schon aus diesem Grunde ein näheres Aufrücken unthunlich.<sup>1</sup>)

Aber es kommt ein Zweites hinzu. Eine so tief aufgestel Colonne wie die makedonische bedarf naturgemass einiger Ela Sie muss sich noch um ein wenig mehr zusamme cităt in sich. drücken können, als ihre normale Tiefe beträgt. Sonst hat d kleinste Anhalten, ja die geringste, auch nur augenblickliche Stockw in einem der ersten Glieder einen Stoss für den Hintermann : Folge, der sich von jenem weiter bis zum letzten Gliede fortet und öfters wiederholt unerträglich wird. Um dieser ermüdene Unannehmlichkeit überhoben zu sein, wird der Soldat sich u willkürlich mehr oder weniger von seinem Vordermann fernbake Die Colonne lockert sich unweigerlich,2) aber mit dem Nachtbeil dass Richtung und Ordnung zugleich verloren gehen. 100 Schritt wird sich eine Colonne von 16 Gliedern mit eine Abstand von zwei Fuss vorwärts bewegen können.3) Die von A fang an loser aufgestellte dagegen bewegt sich frei, bis sie d Feind erreicht: da verlangsamen plötzlich die ersten Glieder d Schritt oder sie hemmen ihn ganz, nothgedrungen. Und nun drie hinter ihnen Glied auf Glied, wie es im Schwunge ist, gleichmass überall nach. Der moralische Halt, den die hinteren Kämpfer g währten, verwandelt sich jetzt erst4) in physischen Druck und d

<sup>1)</sup> Dies ist also nicht nur, wie Rüstow meint, ein Grund für den weit Gliederabstand bei den Landsknechten (Gesch. der Infanterie S. 252), soest es gilt ebenso für die Makedonier, vgl. oben S. 225 A. 4.

<sup>2)</sup> Es ist eine bekannte Ersahrung vom Exercierplatze, dass sich be Marsche in Reihen trotz aller Gegenmasssregeln der Exerciermeister die Franktets verlängert. Das ist genau dieselbe Erscheinung, und dabei beträgt dieser Stellung der Abstand unserer Soldaten von einander mehr als zwei Fastwa 66 cm, s. unten S. 240 A. 2. Diese Thatsache erkennt Rüstow (Gen der Insanterie S. 254) sogar für die Schweizer Gewalthausen an, obgleich hier selber den Abstand schon auf drei Fuss ansetzt.

<sup>3)</sup> Bei unseren wohl eingedrillten Soldaten beträgt sogar der lichte, d. von Rücken zu Brust gemessene Gliederabstand selbst im Schritt schon 64¢ Bei "ohne Tritt" wird er dann auf 80 cm verlängert, Exercierreglement die Infanterie 1889 S. 7 § 7. Und auf Kriegsmärschen soll er nach der F¢ dienstordnung von Brust zu Brust sogar 1,10 m weit sein.

<sup>4)</sup> So erledigt sich Lammerts Bedenken (Polybius und die römische Tal S. 12): "ebenso verkehrt bezeichnet es Polybius für einen besonderen Vortl

leberzeugung, dass man vorwärts müsse, wenn man nicht erdrückt der zertreten werden wolle, wird durch diese grob-sinnliche Empfindung zu vollstem Bewusstsein gebracht. Die vordersten Reiben, und mit ihnen die ganze Phalanx entfalten ihre höchsten Leistungen.

Es ist immer ein erfreuliches Zeichen für die Richtigkeit eines wissenschaftlichen Resultates, wenn dadurch auf bisher unerklärte Thatsachen plötzlich ein neues Licht fällt. Die makedonische Phahax ist in dem Augenblicke, wo sie schon zum Kampfe vorrücken sollte, noch im Stande gewesen, leichtbewaffnetes Fussvolk von vorn nach hinten durch ihre Reihen hindurchzulassen, ohne in Verwirrung zu gerathen. "Sie macht Lücken" - so heisst es wiederbolt — und schliesst sie nachher sofort wieder.1) Merkwürdiges, gesicht des Feindes! Sollte man wirklich durch Zusammenziehen der Front oder gar durch Bewegungen gaszer Abtheilungen dem Feinde eine solche Blösse gegeben haben mit einer Phalanx, deren Heil ja allein auf ihrem Zusammenhalt beruhte? Da man dies schlechterdings nicht annehmen konnte, so blieb den bisherigen Erklärungsversuchen in der That nichts anderes übrig, als der Interpretation der Texte Gewalt anzuthun.\*)

der makedonischen Aufstellung, dass die 15 Hintermanner . . . ihren Vorderminnern durch den Druck ihres Körpergewichtes . . . eine gewaltige Stoss-Inft verleihen. Denn das ist bei drei Fuss Gliederabstand unmöglich.' Es Penen denn natürlich die Beschreibungen der Alten auch nur auf den Augenblick des Zusammenstosses, nicht auf das Anrücken. Arr. tact. 16: κατὰ τοὺς έρους και τὰς πλευρὰς αί ένερείσεις γίγνονται τῶν πεζῶν; anon. byz. 15, 19: 🖢 τη καιρή του άγωνος συνωθούσι τούς Εμπροσθεν, άστε βαςυτέραν την γέλογγα τῆ πιλήσει γίγνεσθαι.

<sup>1)</sup> Bei Magnesia App. Syr. 35: ή δὰ φάλαγξ . . τοὺς ψιλοὺς τοὺς ἐπὶ 😘 μετώπου σφών έτι προπολεμούντας διαστάσα ές αύτην έδέξατο mal πάλιν συνή ει und bei den Thermopylen ib. 19: τοὺς μέν ψιλοὺς ή γάλαγξ... διαστάσα ές αύτην έδέξατο καλ συνελθούσα έκάλυψε.

<sup>2)</sup> H. Droysen Heerwesen S. 173, 3. Wenn die Leichten sich bei Magnesia durch die Intervalle, in denen die Elephanten gestanden hatten, wie Droysen vermuthet, zurückgezogen hätten, so hätte von einem Auseinandertreten und Wiederzusammentreten der Phalanx nicht geredet zu werden brauchen. Auf die Schlacht bei Thermopylae aber passt Droysens Erklärung erst recht nicht, weil hier die Elephanten gar nicht zwischen den Abtheilungen der Phalanx, sondern alle auf dem rechten Flügel standen (App. Syr. 18). Die Maassregel des Bindoublirens der Rotten verwirft Droysen von seinem Standpunkte aus mit Recht, weil bei zwei Fuss Gliedersbstand das gar nicht mehr ausführbar ist.

Bei einem Gliederabstand von drei Fuss ist das Manöver das einfachste von der Welt: die ungeraden Rotten treten mit einem Schritt halblinks rückwärts hinter ihre Nebenmänner.<sup>3</sup>) Breite Strassen entstehen so überall zwischen den stehengebliebenen geraden Rotten. Die Leichten können sogar laufend hindurch. Durch einen Schritt halbrechts vorwärts wird dann die alte Stellung wieder gewonnen. Auch dass man von der Phalanx in ihrer Schlachtstellung den Laufschritt verlangen kann, wie es Alexander bei Massaga<sup>2</sup>) und unter den erschwerenden Umständen einer Flankenbewegung Philopömen bei Mantinea that,<sup>3</sup>) auch das ist etwas, des nur bei der von uns erwiesenen loseren Aufstellung möglich war.

So finden die verschiedensten Elemente sich zusammen: die directe Ueberlieferung des Polybius und der Taktiker, die Analogie ähnlicher taktischer Verhältnisse aus der Zeit der Landsknechte, die aus der Natur der Sache selbst geschöpfte Betrachtung und endlich die Erklärung bisher unverständlicher Nachrichten alter Schriftsteller: alles hilft an seinem Theile eine bisher zwar allegemein herrschende, aber doch nur moderne Ansicht, hoffentlich endgültig, zu beseitigen.

#### Der Rottenabstand.

Ein Taktiker, der seinen Lesern ein Bild von der Aufstellung eines Truppenkörpers geben will, hat ausser von dem Gliederabstande auch von der Dichtigkeit der Rotten oder von dem Abstande des Nebenmannes zum Nebenmann zu sprechen. Polybischat in seiner Auseinandersetzung über die Phalanx ein solches Bild geben wollen. Er spricht das nicht nur im Allgemeines aus,4) sondern er ist sich der beiden soeben gestellten Forderunges voll bewusst, da er ausdrücklich von dem Charakter und der Dichts der Phalanx nach Vorder- und Nebenmann redet.5) Folglich mussich in seiner Beschreibung eine Bestimmung auch über den Abstander

<sup>1)</sup> Dies Manöver des Eindoublirens nach Rotten ist den griechischen Taktikern wohl bekannt. Belege bei Droysen S. 41.

<sup>2)</sup> Arrian anab. IV 26.

<sup>3)</sup> Polyb. XI 15, 2: παραγγείλας εὐθέως τοῖς πρώτοις τέλεσι τῶν φα λαγγιτῶν ἐπ' ἀσπίδα κλίνειν, προῆγε μετὰ δρόμου, τηρῶν τὰς τάξεις.

<sup>4)</sup> ΧVIII 29, 1: εχούσης της φάλαγγος την αυτης ίδιότητα και δύναμα

<sup>5)</sup> lb. 5: έχοίσης της φάλαγγος την αύτης ίδιότητα και πύκνασεν και έπεστάτην και κατά παραστάτην.

stand von Neben- zu Nebenmann finden. Die einzige hierher bengliche Angabe ist aber dieselbe, die wir schon früher kennen gelernt haben ὁ μὲν ἀνὴρ ἵσταται . . . ἐν τρισὶ ποσί, und so hat man sie denn auch bis jetzt durchgehend auf diesen Abstand gedeutet.1) Wir aber hatten sie oben mit demselben Rechte für den Abstand von Hinter- zu Vordermann in Anspruch genommen. Was folgt daraus? — Sie gilt für beides. Der Ausdruck ζσταται εν τρισί ποσί lässt doch auch, besonders wenn wir noch die analogen Ausdrucksweisen der übrigen Taktiker heranziehen,2) kaum eine andere Deutung als möglich erscheinen. Denn er enthält ja beine specielle Bestimmung für irgend eine Richtung, sondern giebt den Raum, den ein Mann braucht, ganz allgemein, also nach allen Seiten hin an. Man könnte ihn deutsch am klarsten etwa so übersetten: der Mann nimmt drei Fuss im Quadrat ein.3) Die Sache ist so zweifellos, dass ich auch hier wieder die Acten schliessen tonnte mit dem Resultat: in der zum Gefecht anrückenden Phalanx betrug der Frontraum des einzelnen Mannes drei griechische Fuss oder 89 cm.

Es ist einigermaassen wunderbar, dass man diesen so klaren Thathestand bat läugnen oder wenigstens an ihm hat deuteln können. Aber man hat es gethan, und unsere nächste Aufgabe wird daher sein, auch die anderen Quellen daraufhin zu verhören.

Zunächst die Taktiker des Alterthumes: sie keunen eine Stellung der Phalanx, in welcher der Mann zwei Ellen im Quadrat einnimmt ); es ist genau dieselbe wie die des Polybius. Sie nennen diese Stellung τεύχνωσες, ) Polybius auch. ) Sie behaupten, ge-

<sup>1)</sup> Rüstow und Köchly gr. Kriegsschriftst. II 1, 125 u. s. Droysen Heer-

<sup>2)</sup> Sie geben stets den Abstand nach Breite und Tiese an und zwar immer beide Entsernungen gleich gross, s. unten A. 4 und S. 234 A. 2.

<sup>3)</sup> Wörtlich hiesse es "er steht innerhalb eines Raumes von drei Fuss."
Diese Bedeutung der Präposition & ist bei Polybius sehr häufig, s. das Lexicon
Pelyb. von Casaubonus-Schweighäuser unter & Absatz 6.

<sup>4)</sup> Asclep. IV 1: τὸ (διάστημα) . . ψ διεστήκασι πανταχό θεν δύο πίχεις (= drei Fuss) ἀπ' ἀλλήλων. Arrian 12, 6 ἀνὴρ . . ὁπλίτης είστήκει ·  $^{i_7}$  δύο πήχεσι μάλιστα, vgl. 11, 3: κατὰ παραστάτην τε καὶ ἐπιστάτην. Aelian 11, 2: κατέχει πήχεις δύο . . . 3 κατὰ παραστάτην καὶ ἐπιστάτην.

<sup>5)</sup> Asclep. a. O.: ο και πύκνωσιν έπονομάζουσιν; Αττ. a. O.: κατὰ πίπνωσιν; Aelian: πεπυκνωμένος.

<sup>6)</sup> A. O. 29, 2: κατὰ τὰς έναγωνίους πυκνώσεις. 5: έχούσης τῆς φάλαγγος τὴν αὐτῆς . . πύκνωσεν. 30, 3: τῆ πυκνώσει.

rade in dieser Stellung sei man zum Kampse angerückt,<sup>1</sup>) Polybin nicht minder. Die Uebereinstimmung kann nicht vollkommene sein im Positiven. Auch nicht im Negativen: die Taktiker kenne keine, insonderheit keine engere Stellung für den Angriff, Polybin auch nicht. Die einzige engere Stellung, von der die Taktiker noch reden, wird ausdrücklich als eine Vertheidigungsstellung im Stehen bezeichnet.<sup>2</sup>) Von Vertheidigung redet Polybius an unserer Stelle aber überhaupt nicht, folglich auch von keiner engeren Stelleng.

Die alte Tradition steht also hier beim Rottenabstand ebesse geschlossen da, wie vorher beim Gliederabstand, und bietet auch zu einem sachlichen Zweifel um so weniger Veranlassung, als die Nachrichten der Landsknechtszeit völlig damit übereinstimmen. Wis wissen schon, dass Macchiavellis Bataglie 20 Mann in der Frest haben (s. oben S. 228) und lernen jetzt dazu, dass diese 20 Mans 25 braccia, d. h. 14,60 m²) Raum brauchten. Auf den Mann ergiebt das 0,73 m oder fast genau 2½ griechische Fuss.4) Nicht anders ist es bei Wallhausen: 1½ Schritt für den Mann auch in det Front, das war sein Maass beim Kampfe von Fussvolk gegen Fusvolk, und wie wir gesehen, waren das etwa 3—3½ griechische Fuss (S. 221 A. 1 und 2). Nicht anders war es ferner in Frankreich wie das aus dem zweiten von de la Nouës geistreichen Paradesz deutlich hervorgeht.5) Der Abstand von Neben- zu Nebenmann

Asclep. IV 3: γίνεται δὲ ἡ μὲν πύκνωσις, ὅταν ἡμεῖς τοῖς sals μίοις τὴν φάλαγγα ἐπάγωμεν. Ael. 11, 5: γίνεται δὲ ἡ πύκνωσις, ὅταν ΄ στρατηγὸς βουληθῆ ἐπάγειν τὴν φάλαγγα ἐπὶ τοὺς ἐναντίους.

<sup>2)</sup> Diese Stellung wird von ihnen συνασπισμός genannt; der Raum, der Mann in ihr einnimmt, beträgt 1 Elle oder 1½ Fuss im Quadrat und e heisst von ihr: γίνεται . . ὁ συνασπισμὸς ὅταν οἱ πολέμιοι ἡμῖν ἐπάγωντω Asclep. IV 1. 3. Ael. 11, 2. 5 und entsprechend Arrian 11, 4.

<sup>3) 1</sup> braccio - 0,584, s. oben S. 225 A. 5.

<sup>4) 2</sup>½ Fuss genau = 0,7392; falsch behauptet Lammert a. a. 0. S. 14 dass die Soldaten bei Macchiavelli nur 1½ Fuss Frontraum gehabt hättes.

<sup>5)</sup> Discours politiques et militaires p. 456, die Zeichnung mit Massetzi Es kommen danach auf 50 Mann 60 Schritt auch in der Front; also bei Schritte von 70 cm auf jeden Mann 84 cm oder fast volle drei Fuss. — Nach Rüste Gesch. der Infanterie S. 251 soll die Institution de la discipline militaire e royaume de France die Frontbreite eines Mannes auf nur 1½ geometrisch Fuss, d. h. 56 cm (s. oben S. 229 A. 2 über die Grösse des geometrisch Fusses) angeben. Für eine Vertheidigungsstellung ist das ganz in der Onnung. Da Rüstow sich über diesen Punkt nicht ausspricht und ich die stitution auf vier der grössten deutschen Bibliotheken vergebens verlau habe, muss ich die Sache vorläufig auf sich beruhen lassen.

thwankt also auch in den Gefechten der Landsknechte um die rei Fuss herum und deckt sich genau mit den Angaben des Polybius und der alten Tradition überhaupt. Ja sogar die negative Seite stimmt wiederum überein. Ein geringerer Abstand ist Wallhausen für das Angriffsgefecht überhaupt nicht bekannt, sondern ausdrücklich wird auch bei ihm die engere Stellung, die er noch erwihnt, auf den Kampf gegen Reiterei und das stehende Vertheidigungsgefecht beschränkt.1)

Ziehen wir auch hier wieder die Summe des Ganzen, so bonnen wir schlechterdings nicht umhin, zunächst wenigstens die Thatsache als Thatsache hinzunehmen. Ja die merkwürdige und will bommene Uebereinstimmung zwischen Alterthum und Landsbechtszeit gestattet kaum noch, den Gedanken zurückzudrängen, dess für eine mit langen Lanzen bewehrte Truppe die Aufstellung mit drei Fuss Frontbreite ebenso durch die Natur der Sache gefordert sein muss, wie wir es vorher von den drei Fuss Tiefe constatirt haben. Freilich begreifen wir es sehr wohl, dass moderne Forscher diese nach unseren Begriffen so lose Stellung nicht für de berühmte enggedrängte Phalanxstellung haben halten wollen and dass es ihnen äusserst sonderbar vorkam, wenn sie lasen, dass de Taktiker sie zu den "geschlossenen" rechneten") und Polybius suf sie gar die bekannten Dichterworte anwandte:

άσπὶς ἄρ' ἀσπίδ' ἔρειδε, κόρυς κόρυν, ἀνέρα δ' ἀνήρ ... ψαῦον δ' ἱππόχομοι χόρυθες λαμπροϊσι φάλοισι νευόντων : ως πυχνοί ξφέστασαν άλλήλοισι.

Denn der Mann im Gliede — so haben diese Forscher mit allem Scheine der Wahrheit ausgeführt³) — braucht ja bekanntlich nicht

<sup>1)</sup> Nach den oben S. 229 A. 1 citirten Worten fährt Wallhausen Kriegskunst S. 79 so fort: zum anderen mit wohl geschlossen er Schlachtordnung इन्द्रक Reuterei streiten, . . . die zweite gegen Reuterei har t angeschlossen, damit das im ein- und durchbrechen der Reuterei besserer Widerstand zu thun sei. Auch der Hauptmann Lavater in seinem "Kriegsbüchlein" Zürich 1644 kennt 🌣 ganz geschlossene Ordnung ,sollen sich aneinander wohl anschliessen, doch weit, dass ein jeder sein Gewehr unverhindert führen möge' (S. 89), nur etwa für Wagen oder Kanonen schnell Platz zu machen, oder beim Reiteragriff ,so meistentheils wegen der Reiterei Einbruch beschihet' S. 90. Seine zihlreichen Abbildungen geben überall eine Weite von etwa drei Fuss.

<sup>2)</sup> Indem sie sie als πύκνωσις bezeichnen.

<sup>3)</sup> Delbrück in dies. Ztschr. XXI S. 85 ff. und mit Abanderungen und osätzen Perser- und Burgunderkriege S. 307 f. Ihm folgend dann Schneider erliner philol. Wochenschrift VI S. 609 und Legion und Phalanx bes. S. 90 f.

entfernt drei Fuss Front. Die Schulterbreite beträgt nur etwa 50 cm, durch die Gefechtstellung mit vorgesetztem linken Fuss und die damit verbundene halbe Drehung des Oberkörpers wird die Front noch mehr verschmälert und so entstehen bei drei Fuss Frontraum mannsbreite Lücken in der Phalanx. Es kann also, wie man glaubt, dabei von einer "geschlossenen" Stellung ebense wenig die Rede sein wie davon, dass Polybius das Homercitat auf diese weite Aufstellung angewandt habe.

Dieses verführerische Raisonnement ist nun seinen Urhebern in der That so beweiskräftig vorgekommen, dass sie nicht daver zurückgescheut haben, lediglich darauf gestützt, die ganze Ueberlieferung anzugreifen und umzustossen. Wenn wir ein solches Verfahren auch für grundsätzlich verkehrt halten, so werden wir dech diesen Gedankengängen, deren Berechtigung bis jetzt von niemand ernstlich in Frage gestellt ist, einen Augenblick folgen mussen, um zu sehen, wohin sie uns denn eigentlich führen. Delbrick, der Hauptvertreter dieser Theorie, stellt sich vor, die Leute des zweiten Gliedes hätten nicht genau hinter denen des ersten, sonders auf den sogenannten mannsbreiten Lücken gestanden, die des dritten auf denen des zweiten und so fort bis zum 16. Gliede. In dieser Quincunxstellung sei man ins Gefecht gerückt. Habe man dans aus irgend einem Grunde Halt gemacht, so seien die geraden Glieder in die Lücken der ungeraden hineingesprungen und in den 💵 diese Weise eindoublirten Gliedern habe jetzt naturlich jeder Soldst nur noch 11/2 Fuss Frontraum gehabt. Dies sei die Stellung, die Polybius meine. So glaubt Delbrück zu gleicher Zeit eine andere sofort näher zu besprechende Schwierigkeit gelöst und erklärt zu haben, wesshalb Polybius auf zwei Mann Makedonier nur einen Römer in der Front rechne.

lch constatire gegenüber diesem Erklärungsversuch folgendes1. Von einer Quincunxstellung in der makedonischen Phalanx ist nicht nur nichts bekannt, sondern sie widerspricht direct des Quellennachrichten. 2. Von dem ganzen Manöver des Eindou-

und Lammert a. a. O. bes. S. 12, wo die Sache etwas grotesk ausgemalt wird. Die von Delbrück an erstgenanuter Stelle vorgetragenen Behauptungen im Einzelnen zu widerlegen war nicht nöthig, da er sie z. Th. selber an der zweiten Stelle zurückgezogen hat.

<sup>1)</sup> Es ist in den ausführlichen Schilderungen der Taktiker über die verschiedenen Abstände und die Veränderungen derselbeu immer nur von Ab

blirens und einer Veränderung in der Formation der Phalanx steht

237

bei Polybius kein Wort. 3. Das Durchstecken der Speere durch die fünf vordersten Glieder der Phalanx ist eine Unmöglichkeit, wenn die Leute der hinteren Glieder gerade immer auf den Lücken der vorderen stehen (s. unten S. 240). 4. Nach dem Eindoubliren, wie Delbrück es sich denkt, würden nicht fünf, sondern nur noch drei Speereisen vor jedem Manne des ersten Gliedes vorragen,') oder man müsste noch dazu annehmen, dass gleichzeitig mit dem Eindoubliren die hinteren Glieder aufgerückt wären, wodurch das Mandver noch complicirter wird. 5. Nach dem Eindoubliren ist die Truppe nicht mehr bewegungsfähig. Das giebt Delbrück selber m.\*) Was hat dann aber diese ganze Neuformation mit Polybius m thun? Der spricht ja lediglich von einer Phalanx in Bewegung (s. oben S. 219 A. 1), wendet auf sie das Dichterwort an und lässt in dem Augenblick wo sie anrückt zwei Makedonier auf einen Römer kommen.

Der Delbrücksche Erklärungsversuch ist also gescheitert. Betrachten wir die anderen Vertreter dieser Theorie. Sie haben es sich leichter gemacht als Delbrück. Denn ohne auf das schwierige von Delbrück wenigstens gestellte Problem, wie denn im letzten Augenblick vor Beginn des Kampses eine so tiesgreisende Formationsveränderung eintreten konnte, überhaupt näher einzugehen, nehmen sie einsach an, dass die Makedonier auf 1½ Fuss gestanden bätten, ja — weniger einsichtig als Delbrück — wollen sie uns

glauben machen, sie wären in dieser Aufstellung sogar vorgegangen.<sup>2</sup>)

ständen κατὰ μῆκος καὶ βάθος die Rede, nie von schrägen. Dies ist mehr als ein argumentum ex silentio. Die Berechnungen der Abstände auf ein, zwei, vier Ellen von Hinter- und Nebenmann wären unter der Voraussetzung der Quincunxstellung geradezu falsch. Es müsste z. B. bei der Entfernungsstellung von zwei Ellen, je nachdem man den geraden oder den schrägen lintermann im Auge hat, vier oder 2½ Elle rund angegeben sein. Auch die gaze Lehre von den Eindoublirungen (Asclep. X 17—20. Ael. XXIX ff. Arr. XXV ff.) ist unter der Voraussetzung der Quincunxstellung nicht verständlich.

IV I. dieses Cedenatheit wesen sie freilich nicht mehr im Stande gu

<sup>2) &</sup>quot;In dieser Gedrängtheit waren sie freilich nicht mehr im Stande zu warschieren" Perserkriege S. 308.

3) Schneider S. 90: ". . für den Anmarsch standen die Phalangiten mit

mannsbreiten Lücken, zum Fällen der Sarissen aber wurden die Glieder durch Anschliessen oder Verdoppelung geschlossen. Und dann? Machte man etwa immer Halt, wenn man die Sarissen fällte? Lammert S. 21: ,die VerHermes XXXV.

Sie lassen damit nicht nur den Polybius etwas Unmögliches sag sondern sie bringen ihn in directen Gegensatz zu den ande Quellen. Denn diese kennen ja, wie wir sahen, die Gefechtsstellt mit 1½ Fuss Frontbreite lediglich als eine Defensivstellung Stehen. Zu all diesen sachlichen Schwierigkeiten kommt schliesel noch hinzu, dass dies wenig beneidenswerthe Resultat moden Constructionen nur durch eine Textänderung des Polybius sell erreicht werden kann, die ohne irgendwie sprachlich oder inhalt begründet zu sein,¹) lediglich in der Voreingenommenheit die Conjecturalkritiker für ihre Theorie ihre Stütze hat.²) Der I sonnene Historiker und Philologe wird die künstlichen Lück setzungen und die noch viel künstlicheren Ausfüllungen derselb die alles erlaubte Maass conjecturaler Freiheiten überschreiten, dal stellen, wo sie zu stehen verdienen.³)

Die Lösung der Schwierigkeit auf diesem Wege ist also as jeder Seite hin misslungen. Wir kehren zum Ausgangspunkt zum und indem wir constatiren, dass uns jetzt schlechterdings nic anderes mehr übrig bleibt, als an der Ueberlieferung festzuhalt zeigen uns zwei Bestätigungen, die wir auf dem Wege finden, d wir nunmehr den richtigen Pfad endlich wieder betreten hab Einerseits nämlich bemerken wir, dass Polybius noch an einer granderen Stelle seines Werkes dasselbe homerische Dichterwort unzweideutiger Weise auf die Stellung mit drei Fuss Frontbranwendet<sup>4</sup>); und andererseits erinnern wir uns, dass sowohl Mos

schildung . . (d. h. der Abstand von 1½ Fuss) wurde nur unmittelbar i dem Angriffe . . angewendet. Also doch zum Angriffe und S. 14: liess nur den Marsch (!) aber keine Wendungen mehr zu.

<sup>1)</sup> Die schwachen Versuche in dieser Richtung bei Schneider S. 91 Lammert S. 21 ff. bedürfen keiner Widerlegung.

<sup>2)</sup> In dem Satze Pol. XVIII 29, 2: ἐπεὶ γὰρ ὁ μὲν ἀνὴρ ἴσταται τοῖς ὅπλοις ἐν τρισὶ ποσὶ κατὰ τὰς ἐναγωνίους πυκνώσεις u. s. w. soll z Schneider hinter ποσὶ das Ende dieses Satzes und zugleich der Anfang folgenden ausgefallen sein, von dem nur die Worte κατὰ τὰς ἐ. π. noch ste geblieben wären.

<sup>3)</sup> Schneider begnügt sich so wenigstens mit einer unmotivirten Lü Lammert aber construirt deren acht und füllt sie auch alle wieder mit eige Texte aus S. 23 ff.

<sup>4)</sup> Die bei der Kritik von Kallisthenes Beschreibung der Schlacht Issus vorkommenden Worte: εἰ δ' ὅλως συνήσπισαν κατὰ τὸν ποκ οὕτως ἄστε συνερεῖσαι πρὸς ἀλλήλους (XII 21, 3) sind nichts als die saische Umschreibung des ἀσπὶς ἄρ' ἀσπιδ' ἔφειδε. Dass sie auch hier

239

cacali als Wallhausen die Aufstellung mit drei, bezw. mit 3<sup>1</sup>/<sub>2</sub> Fuss Frontraum ausdrücklich auch zu den geschlossenen rechnen,<sup>1</sup>) wie geflissentlich man das auch wenigstens dem letzteren hat abstreiten wollen.<sup>3</sup>) Alle drei Zeugnisse beweisen aber nicht nur von Neuem, dass die Stellung mit drei Fuss Frontbreite in der That die engste war, die man für eine Truppe in Bewegung kannte, sondern auch, dass sie allem denen, welche praktische Erfahrung besassen, wirklich als eine durchaus enggeschlossene vorgekommen ist.

Wenn uns vom Studiertische aus zunächst diese Auffassung nicht recht zutreffend erscheint, so werden wir uns doch, denke ich, unterordnen müssen und nachdem wir die Unanfechtbarkeit der Thatsache eingesehen haben, uns darauf beschränken, uns mit unserem Verständniss ihr anzupassen. Denn in der That liegt der Fehler wiederum ganz allein in unserer mangelhaften Anschauung von diesen Dingen. Sie durch eine möglichst eindringende Betrachtung so gut es geht zu ersetzen, sei hier der Versuch gewagt.

die Frontbreite von drei Fuss angewandt sind, folgt aus Polybius ganzer Berechnung für die Schlacht: 32000 Mann acht Mann tief — 20 Stadien Front, also 4000 Mann — 12000 Fuss, d. h. 1 Mann — 3 Fuss. Irrthümlich glaubt Bauer (Jahresber. des öst. arch. Inst. Bd. II S. 115), dass es sich hier um den συνασπισμός von 1½ Fuss handelt. Dass man es fertig gebracht hat, auch dies zweite Zeugniss durch allerlei Künsteleien und Verdächtigungen des Polybius (so Delbrück in dies. Ztschr. XXI S. 87) oder durch Conjecturen (so Lammert S. 20 f.) aus der Welt schaffen zu wollen, zeigt nur, wie verzweifelt er mit der Theorie von den 1½ Fuss Frontraum steht: hier sowie an vertekiedenen anderen Stellen (z. B. Pol. IV 64, 6. Arr. V 17, 7. Plut. Philop. 9 and sonst oft) ist das Wort συνασπίζειν in einem weiteren Sinne gebraucht, als bei den Taktikern συνασπίσμός (s. S. 234 A. 2). Es bezeichnet hier einfach eine eng geschlossene Aufstellung.

<sup>1)</sup> Oben S. 229 A. 1 und Montecuculi a. a. O. S. 25: pour les distances serrées on compte que le fantassin occupe trois pieds de front et autant de hauteur.

<sup>2)</sup> Schneider S. 83, der das durch eine vollständige Verwirrung der Befüße zu Stande bringt. Nicht genug, dass er den Schritt bei Wallhausen, wie oben (S. 229 A. 2) ausgeführt ist, willkürlich auf 55 cm, also um etwa 10 cm, verkürzt; er setzt ihn jetzt gar der griechischen Elle von 44 cm gleich and schneidet ihm damit noch einmal 11 cm ab. So ausgerüstet identificirt er dann Wallhausens "weite Ordnung von zwei Schritt Abstand mit der griechischen πύννοσις von drei Fuss im Geviert, während in Wahrheit die πύννοσις sogar noch etwas enger ist als die geschlossene Schlachtordnung Wallhausens von 1½ Schritt. Damit fallen auch die anderen Identificationen chneiders und die Schlüsse, die er in dieser Richtung zieht, sämmtlich dahin, B. S. 76 f. und sonst.

Der oben besprochene Einwurf mit seiner Construction vo mannsbreiten Lücken bei drei Fuss Frontbreite geht nämlich und seres Erachtens nach zwei Seiten hin von einer grundsätzlich falschen Voraussetzung aus. Erstens macht er den Raum, welche ein Mann in der Ruhe einnimmt, mechanisch zur Grundlage der Berechnung für den Mann in der Bewegung,1) ohne zu bedenken, dass dabei jedes Glied - ich möchte sagen - doppelten Raum verlangt. Denn wegen der Schwankungen des Körpers nach rechts und links, wegen der Bewegung der Beine, der Schwingunges oder sonstigen Lageveränderungen der Arme, wegen allerlei willkürlicher oder unwillkürlicher Bewegungen der Waffen, wegen der stets vorhandenen Unebenheiten im Geläude bleiben die Zwischesräume keinen Augenblick constant, sondern scheinbar selbst sehr bedeutende vermindern sich oft auf ein Minimum, so dass, wires sie nicht vorhanden, ein fortwährendes Zusammenstossen, Gedräge und Unordnung die Folge sein würde. Das kann man selbst bei jedem Parademarsch, wo alle diese Störungen so viel wie Menschen möglich, beseitigt sind, fast jeden Augenblick constatiren. Schwarkungen und Schiebungen bedenklichster Art setzen sich hier oft von einem Flügel der Front bis zum anderen fort. Und doch sied unsere Soldaten eingedrillt, wie wir es bei den Makedoniern wohl kaum voraussetzen dürfen und haben dazu einen Frontraum 108 mehr als zwei Fuss.2) Zweitens aber ist bei der Phalanx die besondere Art der Bewaffnung nicht genügend in Rechnung gezoges worden: der Schild der Phalangiten hatte zwei Fuss im Durchmesser3) und nahm daher schon zwei Drittel des Raumes weg-In das dritte Drittel fiel die linke Faust des Mannes') und & mussten sich fünf Lanzenschäfte hinein theilen, die jedes Mal

<sup>1)</sup> Die preussische Infanteriezielscheibe giebt die Mannsbreite sogar auf nur 40 cm an (Schiessvorschrift 1893). Bei Zugrundelegung dieser Breite könnte man sogar Lücken von mehr als 1<sup>1</sup>/<sub>4</sub> Mannsbreite herausrechnen.

<sup>2) 30</sup> Mann eines Strassburger Regimentes mit loser Tuchfühlung ohne Gewehr aufgestellt nahmen nach meiner Messung 18,90 m Frontraum ein. Das ergiebt für den Mann 63 cm. Mit Gewehr dürfte sich der Raum um mindestens 3 cm pro Mann erhöhen. Das wären dann etwa 21/4 Fuss.

Asclep. V 1: τῶν τῆς φάλαγγος ἀσπίδων ἀρίστη ἡ Μακεδονικὰ...
 ὀκτωπάλαιστος = Ael. XII 1. — Nach Constantin Porphyr. tact. 1. Mearsies p. 4 sogar 3 Spithamen = 23/4 Fuss.

<sup>4)</sup> Da der Mann die Lanze mit beiden Händen hielt, konnte die Faust nicht unter dem Schilde sein.

wischen zwei Mann des ersten Gliedes hindurchragten.1) Wenn diese auch vielleicht nicht alle genau in der gleichen Höhe lagen, sodass für jede nur ein Fünftel des Raumes vorhanden gewesen ware, so wird man doch andererseits für so gewaltig lange Lanzen einer in Bewegung befindlichen Truppe einen gewissen Spielraum verlangen müssen. Sonst hätte der Soldat seine Waffe überhaupt nicht mehr frei führen und zum Stosse gebrauchen können, ganz abgesehen von der nöthigen Ellbogenfreiheit, die für den Mann selber erforderlich war. Es will uns im Gegentheile bedünken, als ob dieser Raum so knapp wie nur irgend möglich bemessen gewesen ware, als ob nur eine gut eingedrillte Truppe bei so engem Abstande, ohne Ordnung und Richtung zu verlieren zum Gefechte bebe vorrücken können. Ja es wird selbst dann noch das domle ἄψ' ἀσπίδ' ἔρειδε bei einigermaassen lebhaster Bewegung noch mehr als einmal im buchstäblichen Sinne wahr geworden sein.

So ist unser Ergebniss nach allen Seiten hin gesichert. Es bedarf nicht einmal mehr eines Rückblickes auf den durchmessenen Weg, diese Ueberzeugung noch zu verstärken. Wohl aber benutze ich gleich hier den günstigen Augenblick, von unserer gewonnenen Stellung aus noch einen Ausblick nach vorne zu machen: wenn dem Polybius die Schlachtstellung des makedonischen Hopliten in der Phalanx mit drei Fuss im Quadrat so besonders enge vorkam, dass er zur Veranschaulichung den Dichter mit seiner Schilderung zu Hilfe rief, so werden die anderen Schlachtordnungen, die er kannte, loser, vielleicht weit loser gewesen sein müssen. Wir werden uns daran erinnern.

## 2. Die romische Acies.

Der General von Göler rechnet auf den römischen Soldaten in der Schlacht drei Fuss Frontraum<sup>2</sup>) und hat für diese Ansicht

<sup>1)</sup> Bei den Landsknechten waren offenbar alle Speere gleich hoch und wagerecht gefällt, lagen also nebeneinander. Das scheint aus den Vorschriften bei Wallhausen und besonders aus der Abbildung Fig. 2 No. 1 lib. 3 hervorzugehen. Bei den Makedoniern kann man das kaum annehmen: der Raum zwischen je zwei Schilden reicht für fünf Spiesse nebeneinander gar nicht aus. Die anschauliche Schilderung, welche Lammert a. a. O. S. 14 von der Haltung der Speere und Schilde bei 1½ Fuss Abstand gegeben hat, passt ganz wohl für den Zustand der Ruhe, für die Bewegung gedacht wäre sie in Unding.

<sup>2)</sup> Die Kämpfe bei Dyrrh. S. 103. — Gall. Krieg. Anh. II § 11.

ausser anderen in letzter Zeit besonders an Schneider¹) und L mert 2) sehr entschiedene Anhänger gefunden. Eine Kleinigkeit n lässt Delbrück gelten und vermuthet etwa 31/2 Fuss; denn das durch die Natur der Dinge gegeben.3) Rüstow giebt noch etwas es will ihm scheinen, als ob doch wenigstens vier Fuss ausreic müssten, wenn — so setzt er vorsichtig hinzu — nicht der H sondern nur der Stoss angewendet werde.4) Wieder einen Scl weiter geht Giesing: er nimmt ganze 41/2 Fuss an. Die fünf vertreten durch Soltau,6) die 51/2 in runder Zahl durch Stof und sechs Fuss Frontraum finden endlich in Rüstow und Köch Soltau, ) Fröhlich 10) und anderen 11) die zahlreichsten Anwälte. haben wir von 3-6 Fuss hin die freie Auswahl und können für jegliche Annahme, die uns nur zu machen beliebt, auf irg eine grosse oder kleine Autorität berufen. Wer es aber vol noch nicht wusste, dass wir Modernen in dem tiefsten Du herumtappen, wenn wir uns von dem Lichte der Ueberliefer entfernen und in diesen Dingen nach sogenannten "sachlich Gesichtspunkten vorgehend unseren Vermuthungen Raum gel der kann es an dieser gewiss eigenartigen und lückenlosen cl matischen Scala mit Händen greisen. Denn so selbstverständlich

<sup>1)</sup> Legion und Phalanx S. 92. Auf ihn gestützt Fröhlich, Kriegsw Caesars 1869 S. 145 und 148.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 10 und 3, wo auch die ältere Litteratur darüber eitirt

<sup>3)</sup> In dies. Ztschr. XXI S. 89.

<sup>4)</sup> Kriegswesen Caesars 1862 S. 39, 14. Geschichte der Infanterie 18 S. 46: 3-4 Fuss.

<sup>5)</sup> Fleckeisens Jahrb, für Philol. und Pad. 1889 S. 161.

<sup>6)</sup> Deutsche Litteraturzeitung 1888 S. 178.

<sup>7)</sup> Stoffel sagt das nicht ausdrücklich, es ergiebt sich aber daraus, 15 Mann Front mit zwei Manipelintervallen von 7½ oder 15 Fuss (so zweite Zeichnung), auf den Mann 5,8 oder 5,46 Fuss ergeben. Hist. de 1 César, guerre civile, tome 2 p. 328 f.

<sup>8)</sup> Gr. Kriegsschriftsteller 1855 II 1, 124 und Kriegswesen Caesars a. s wo neben der oben citirten Annahme auch sechs Fuss als möglich bezeic werden.

<sup>9)</sup> In dies. Ztschr. XX S. 264.

<sup>10)</sup> Beiträge zur Geschichte der Kriegführung der Römer 1886 S. 27

<sup>11)</sup> Z. B. Marquardt Handbuch V S. 347. Max Jähns Geschichte des Krwesens von der Urzeit bis zur Renaissance S. 224. Schiller röm. Alterthibei J. Müller Handbuch S. 708. Kuthe die röm. Manipulartaktik (in Festsc für Nölting, Wismar 1886) S. 80 f.

ist, dass diese einzelnen Ansätze von ihren Vertretern ausdrücklich oder stillschweigend als in der Natur der Dinge gegeben betrachtet werden, so wenig hat das doch die einzelnen immer davon abgehalten, sich zu verschiedenen Zeiten an verschiedenen Punkten

der Scala einzuordnen.

Es wird also unser erstes Geschäft sein, uns um diesen ganzen Wirrwarr von Meinungen nicht zu kümmern, und unser zweites, das Vertrauen lediglich auf die zu setzen, welche von den Dingen selbst noch etwas gesehen hatten, ganz ohne Rücksicht darauf, ob ihre Angaben für unser Empfinden den Schein der Wahrheit haben oder nicht. Wir wenden uns also wieder zu Polybius und finden, dass nach ihm der römische Legionar in der Schlacht thatsächlich sechs Fuss Frontraum und sechs Fuss Tiese gebraucht hat.<sup>1</sup>)

"Nicht möglich" — so höre ich ausrusen; "das haben ja nur Rüstow und Köchly in den Polybius hineininterpretirt, und diese Auslegung ist's ja gerade, die wir bestreiten." Betrachten wir denn also die Sache genauer und legen wir zunächst wieder das Gerippe des polybianischen Gedankenganges bloss; es besteht aus vier untereinander zusamr "nhängenden Behauptungen. 1. Die Römer — so sicht Polybius imittelbar nach der Schilderung der makedonischen Phalanx fort — nehmen zwar auch in Wassen drei Fuss im Quadrat ein.") 2. Aber da ihre Kampsesart der Einzelkamps ist,") 3. so tritt die Nothwendigkeit einer Lockerung und Erweiterung von drei Fuss bei ihnen ein und zwar nach Neben- und Hintermann.") 4. Daraus geht hervor, dass jeder Römer zwei Makedoniern oder zehn Sarissen gegenübersteht.")

Man wird nicht verkennen können, dass diese vier Gedanken, so wie sie hier aus den umgebenden Details herausgeschält vor uns stehen, mit lückenloser Logik auseinander folgen und keinen Zweifel an der Richtigkeit unseres Schlusses über den Raum des Romers nach Front und Tiefe übrig lassen. Man wird daher auch

<sup>1)</sup> XVIII 30, 6 ff. (Hultsch).

<sup>2)</sup> ίστανται μέν οὖν έν τρισί ποσί μετὰ τῶν ὅπλων καὶ Ῥωμαῖοι.

<sup>3)</sup> της μάχης δ' αὐτοῖς κατ' ἄνδρα τὴν κίνησιν λαμβανούσης.

<sup>4)</sup> προφανές ότι χάλασμα καὶ διάστασιν άλλήλων έχειν δεήσει τοὺς ανό Θας έλάχιστον τρεῖς πόδας κατ' έπιστάτην καὶ κατὰ παραστάτην.

<sup>5)</sup> έκ δε τοίτου συμβήσεται τον ένα Ρωμαΐον ιστασθαι κατά δύο πεωτεοτάτας των φαλαγγιτών, ωστε προς δέκα σαρίσσας αὐτῷ γίνεσθαι τὴν ἀπάντησιν και τὴν μάχην.

darin dem Polybius voll beipflichten, dass er es für übgehalten hat, dies Resultat noch einmal ausdrücklich hinzuschend zwar um so mehr, als er es genau genommen schon afache Weise sichergestellt hatte. Denn allein aus dem vier danken unserer Analyse folgt ja für den Römer schon ein raum von sechs Fuss, nachdem Polybius, wie wir gesehen vorher den Frontraum des Makedoniers auf drei Fuss anhatte. Wenn also selbst in einem der ersten drei Gedanker eine sprachliche oder sachliche Unklarheit sein sollte, so das doch unser Resultat eines Frontraumes von sechs Fuss in Weise erschüttern können.

Trotzdem hat man den dritten Gedanken dazu benutzen v Man hat geäussert, die Worte drückten nicht die Bewegu Veränderung der Aufstellung aus und desshalb könne dann auch nicht von sechs Fuss Frontbreite die Rede sein. wenn Polybius wirklich einen Abstand von sechs Fuss hätte, so würde er sich unglaublich ungeschickt ausgedrück von drei Fuss zu sprechen, ohne die betonte Hinzusügur ,noch'. Das ,noch', worauf alles ankommt - so sagt D der Hauptvertreter dieser Ansicht, wörtlich - steht nicht in Die Worte χάλασμα καὶ διάστασιν έλάχιστον τρεῖς πό deuten nach ihm nichts anderes, als das, was vorher auss war durch lorantal en toloù mool. Ja er geht so weit, de ment überhaupt als verderbt zu bezeichnen und ihm som haupt den Charakter eines einwandfreien Zeugnisses abzusj Abgesehen von diesem letzten, wie wir gesehen haben, t Ziel hinausschiessenden Schlusse, ist auch der ganze Einwunicht stichhaltig.

Es giebt hier zwei Möglichkeiten der Erklärung, z denen ich nicht entscheiden will, auch nicht zu ents brauche, weil für meine Zwecke bei beiden dasselbe heraus

<sup>1)</sup> Delbrück in dies. Ztschr. XXI S. 83 ff. Ihm folgend Schneide S. 92. Lammert S. 11. Vorher hatten schon Rüstow und Köchly Schwierigkeiten in unserer Stelle gefunden, Gesch. des römischen Krie S. 238 A; später haben sie dann ihre Ansicht geändert, griechisch schriftsteller II 1, 114.

<sup>2)</sup> Er polemisirt dabei gegen Rüstow und Köchly, welche die St setzt hatten: ,es ist klar, dass die Leute sich lockern und noch ε stand von — drei Fuss — nehmen müssen.

Wenn es wirklich wahr wäre, dass die Worte χάλασμα und δεάστασις keine Bewegung ausdrücken könnten, so würde der dritte Gedanke unserer Analyse doch niemals dasselbe bedeuten konnen, was ίστανται έν τρισί ποσί besagt.1) Denn wenn zwei Leute in Front nebencinander je drei Fuss Raum einnehmen, so beträgt die Lücke oder der Spalt - das wäre bei dieser Interpretation χάλασμα καὶ διάστασις — zwischen ihnen nicht drei, wondern höchstens einen Fuss. Oder wenn wir, wie man das natürlich thun muss, an den Legionar mit seinem 21/2 Fuss breiten Schilde<sup>2</sup>) denken, so ist der Zwischenraum gar nur <sup>1</sup>/<sub>2</sub> Fuss breit. Ein χάλασμα καὶ διάστασις ἐλάχιστον τρεῖς πόδας wurde uas also auch auf sechs Fuss Frontraum führen. Das von Delbrück verlangte ,noch' ist überslüssig. Denn es ist vorher von gar keiner Lücke oder Spalt die Rede gewesen.3) Polybius sieht im Gegentheil den mit Wehr und Waffen versehenen Römer als ungefähre Füllung für die drei Fuss Frontraum an, wie das auch völlig in der Natur der Sache begründet ist. Bei dieser Interpretation wäre also nur das Resultat der Aufstellungsveränderung von Polybius bezeichnet. 2. Es ist aber gar nicht richtig, dass die betreffenden Worte keine Bewegung bezeichnen können. Es lässt sich nicht nur für χάλασμα and διάστασις das Gegentheil nachweisen, sondern auch die Verbindung διάστασιν έχειν, welche im ersten Augenblicke Befremden

<sup>1)</sup> Schon desshalb nicht, weil in den Worten της μάχης δέ der Gegensut zu dem ιστανται μέν scharf ausgedrückt ist.

<sup>2)</sup> Polyb. VI 23, 2:  $\vartheta$ υρεός,  $ο\vec{v}$  τὸ μὲν πλάτος ἐστὶ τῆς κυρτῆς ἐπι $\mathbf{q}$ ανιίας πέν $\vartheta$ ' ἡμιποδίων.

<sup>3)</sup> Man kann hiergegen nicht anführen, dass das technische Wort für Abstand διάστημα auch so gebraucht wird, dass der Mann mitgerechnet ist, z. B. Asclep. IV 1: πηχυαῖον διάστημα. Denn χάλασμα bedeutet eben durchaus die Oeffnung selber (Belege bei Stephanus s. v. bes. aus der medicinischen litteratur) und entspricht daher im militärischen Sinne genau unserem Wort "Lücke", so wie wir andererseits auch bei dem Worte "Abstand" den Mann mit einrechnen können. Auch Giesing bei Fleckeisen 1889 S. 162 fasst es als Zwischenraum und Entfernung."

<sup>4)</sup> Für χάλασμα Plut. de tuenda sanitate 19 (mor. 132 D): ἄν Φερμὸν τόθες πίωμεν . . χαλάσματος . . αίσθανόμεθα ib. 20 (133 D): ἀναπνοὴν ταὶ χάλασμα παρέχειν. Dass Polybius nicht das unzweideutigere Wort χάλασις gewählt hat, hat wohl darin seinen Grund, dass er den Gleichklang χάλασις διάστασις vermeiden wollte. Für διάστασις Belege in Fülle bei Stephanus s. v. bes. Plut. de def. orac. 32 C. 34 C. 35 D. 37 D u. s. w.

erregt, kommt im Sinne von διίστασθαι vor.¹) Dazu tritt dar der negative Beweis, dass bei Polybius und den Taktikern de stehende technische Ausdruck für "Abstand" lediglich διάστημ ist.²) Διάστασις wäre dafür nach meiner Kenntniss dieser Litt ratur ein Unicum.

Die Probe endlich auf das Exempel, welche in der Erschliessuund glatten Interpretation unserer bisher so viel misshandelt Polybiusstelle liegt, lässt keinen Zweifel mehr übrig.

Steht somit die Thatsache, dass ein kämpfender römisch Legionar nach Polybius sechs Fuss Frontraum und sechs Fu Tiese gehabt hat, quellenmässig sest, so kann es sich für uns jet nur noch darum handeln, die Schwierigkeiten zu beseitigen, welch wegen des Mangels an praktischer Erfahrung für unsere Anschauun in einer so weiten Aufstellung liegen, und mit nachschaffender Phantasie vor unserem Geiste wiederum dasjenige Bild romischen Fechtweise erstehen zu lassen, welches einst Wirklichkeit geweses Bei sechs Fuss oder 1,77 m Frontbreite stehen die Leute & weit voneinander ab, dass, wenn sie ihre Arme seitwärts ausstrecken die Fingerspitzen eines Mannes etwa bis in die halbe Hand de Nebenmannes hineinreichen. Das erscheint uns freilich etwas viel in die Lücke konnen noch zwei Mann hineintreten und würder doch immer noch ,lose' Tuchfühlung haben. Aber tragen wir auch hier den Verhältnissen der Feldschlacht Rechnung: der Römer wal bewaffnet und er sollte nicht still stehen, sondern fechten. Eis Schild von 21/2 Fuss Breite deckte, wie wir sahen, jeden einzelnen In der langen Reihe der Schilde war also zwischen je zweien au immer ein lichter Raum von 31/2 Fuss oder etwas über 1 m übrig Das war der Raum, der dem Soldaten zum Angriffe auf den Gegne

<sup>1)</sup> Plut. a. a. O. 35 D (mor. 429 D): εἰ μὲν γὰς άμιγὲς . . ἦν τὸ το οὐδ' ἂν ὅλως εἶχεν ἡ ἕλη διάστασιν έπεὶ δὲ τῷ διαιρετικῷ . . μέμιπε τομὴν μὲν ἐδέξατο καὶ διαίρεσιν. — Auch die entsprechenden Bildunge ἀποκατάστασις, ἐπικατάστασις bezeichnen Truppenbewegungen. Ascles X 9 und sonst oft.

<sup>2)</sup> Bei flüchtiger Sammlung, die auf Vollständigkeit keinen Anspruch mach habe ich mir doch aus Polybius acht Stellen notirt (III 65, 7. 73, 6. XI 22, 14 XII 18, 1. 19, 7. 21, 10. XV 12, 4. XVIII 24, 10), aus Asclep. 7 (IV 6. VI XII 5. 6. 8. 9. 11), aus Aelian 10 (11, 1. 2. 19, 11. 13. 26, 1. 29, 2. 31, 2 32, 5. 33, 2. 5), aus Arrian 6 (22, 1. 25, 5. 26, 4. 6. 32, 1. 38, 3). Die Mens derselben zeigt den constanten Gebrauch. Διάστασιε habe ich in diesem Sinm nie gefunden.

nit dem Schwerte zu Gebote stand.1) Es kam nun bekanntlich den Römern in den Perioden ihrer ausgebildetsten Kriegskunst, d. b. zu den Zeiten des Polybius und Caesar, alles auf die Tüchtigteit und Waffenfertigkeit des einzelnen Mannes an. Um seine Ueberlegenheit und seine Kunst voll entfalten zu können, bedurste er aber in erster Linie voller Raumfreiheit. Wenn wir hören, dass Caesar es bei Pharsalus wagen konnte, mit weniger als der halben Heeresstärke dem Pompeius in offenem Felde entgegenzutreten,3) wenn ein Caesarischer Centurio es unternehmen wollte, mit den zehn besten Soldaten seines Zuges einer ganzen seindlichen Cohorte stand zu halten,3) und einzelne schlachtgeübte Veteranen es in der That mit ganzen Haufen von Barbaren aufnahmen,4) so machen wir uns einen Begriff, wie virtuosenhaft gesteigert die Fechtkunst des einzelnen Mannes gewesen sein muss.5) Es ist daher ein kindlicher Gedanke anzunehmen, dass Leute von solcher Ausbildung, etwa wie schlechte Schauspieler den Hamlet und Laërtes geben, mit gekrümmtem Ellbogen ) und nur immer von hinten nach vorne anf den Gegner losgestochen hätten.7) Schon wer vom Florettiren etwas versteht, weiss, dass man hier keineswegs immer mit gekrammtem Ellbogen, sondern mit gestrecktem Arme, bei der Terz mit vollständig seitwärts gestrecktem Arme den Stoss führt. Dieser Sloss in die linke Flanke des Gegners ist selbstverständlich nicht

<sup>1)</sup> Bei einem Frontraum von drei Fuss wäre nur ½ Fuss zwischen den Schildrandern der Nebenmänner geblieben und bei der kleinsten Bewegung des Kampfes wären sie zusammengeprallt.

<sup>2)</sup> B. c. 111 88. 89.

<sup>3)</sup> Bell. Afr. 45 und dazu Napoleous I. Urtheil über die Möglichkeit dieser scheinbar so übertriebenen Prahlerei. Précis des guerres de lules Char p. 153.

<sup>4)</sup> Wie Pulio und Vorenus b. G. V 44.

<sup>5)</sup> Man vergleiche über den engen Zusammenhang der militärischen Fechtkunst mit dem zur grössten Meisterschaft gesteigerten Specialistenthum des Gladiatorenhandwerks Friedländer Sittengesch. II S. 358 ff., bes. S. 372, wo von Senatoren als Gladiatorenlehrern, und S. 381, wo von den Einzelheiten der Fechtkunst und der Verwendung von Gladiatoren als Soldaten ausführlich die Rede ist.

<sup>6)</sup> So Schneider a. a. O. S. 92.

<sup>7)</sup> So Lammert, der a. a. O. S. 7 behauptet, dass ein halber Fuss freier Raum zwischen den Schildern, wie er bei drei Fuss Rottenbreite vorhanden war ,zum Hindurchstechen und -hauen vollauf genügte.

nur auch bei den Römern vorhanden gewesen,1) sondern bei ihn war ein ganz besonders weites Ausholen nach der Seite erforderlie wenn man um den Schild des Gegners herumkommen wollte. V bunden, wie natürlich, mit einem Ausfalle nach halbrechts-vorwärt brachte diese Bewegung die seitwärts ausgestreckte Faust des I gionars selbst bei der weiten Stellung von sechs Fuss schon auf einen, ja bis auf einen halben Fuss an den Schildrand sein Nebenmannes heran'); und zwar, wenn jener ganz ruhig stal Wie wenn sie nun enger gestanden hätten und jener noch da selber in lebhastestem Kampse begriffen, vielleicht in demselb Augenblick mit seinem Schild eine entgegengesetzte Bewegt machte? - Aber weiter! Der Römer stiess nicht nur, er schl auch.4) Man wird sich nicht einbilden wollen, dass er nur st mit der Prim von oben herab gehauen habe, wie die Kürassie bei der Attaque.5) Ein besonders gefürchteter Hieb war im Gege theil das Durchhauen der Kniekehle\*): eine Finte, die den Gegn veranlasste den Schild zu heben, ein blitzschnelles Bücken d Körpers verbunden wieder mit dem Ausfall nach rechts, ein Ein von der Seite her und halb von hinten durchgezogen, und d Gegner lag mit zerhauener Sehne am Boden. Aber das erforder Platz, nicht nur fur den Hieb selber - der konnte wohl aut

<sup>1)</sup> Veg. I 11, 10 (Lang.): lateribus minaretur. ib. Il 23, 9: laters. petere punctim caesimque.

<sup>2)</sup> Veg. 1 20 Ende Z. 17: cum manu ad manum gladiis pugnatur, to dextros pedes inante milites habere debent.

<sup>3)</sup> Von der Mitte des Legionars bis zur Mitte seines rechten Neber mannes sind 1,77 m. Von diesem Raum nimmt die Hälfte der Schulterbrei zusammen mit dem rechts seitwärts gestreckten Arm des Legionars 76—82 a die Verschiebung durch den Ausfall 35—42 cm in Anspruch. Durch den Schi des rechts stehenden Nebenmannes wird ein Raum von halber Schildbreit d. h. 1½ Fuss — 37 cm belegt. Es bleiben also nur 29—16 cm Rauzwischen der rechten Faust des linken und dem linken Schildrande des rechte Nebenmannes übrig.

<sup>4)</sup> Polyb. XVIII 30, 7: τη μαχαίρα έκ καταφοράς καὶ διαιρέσεως κε εῖσθαι τὴν μάχην. Veg. Il 23, 9: punctim caesimque; ebenso III 4, 20 wib. I 12, 25: ad dimicandum hoc (punctim) praecipue genere usos α constat Romanos: also nicht nur punctim, wie man behauptet hat. Delbruin dies. Ztschr. XXI S. 85.

<sup>5)</sup> So Lammert a. a. O.

Poplites et crura succidere hiess der Kunstausdruck. Veg. I 11, 1
 Auch bei Livius häufig.

ein mal geführt werden, wenn der Nebenmann gerade Raum gab — som dern desshalb, damit man den Gegner jeden Augenblick von jeder Seite her bedrohen könnte und er so, indem er seine Aufmerksamkeit theilte, um so sicherer dem erfahrenen Fechter hier der da die tödtliche Blösse höte.

oder da die tödtliche Blösse böte.1) Und nun der Abstand nach hinten. Es scheint schwieriger im ersten Augenblick, auch hier die sechs Fuss zu motiviren. Und doch; wenn wir lesen, dass Caesars Veteranen in der Schlacht oft weiter als vier Fuss vorwärts aus dem Gliede heraussprangen und eine Beschränkung auf dies Maass bei bestimmter Gelegenheit durch einen besonderen Befehl vorgeschrieben werden musste \*); wenn wir hören, dass die römischen Recruten im Vorspringen auf den Gegner und im augenblicklichen Wiederzurückspringen, um nicht von rechts- oder linksher verwundet zu werden, aufs sorgfaltigste am Pfahle eingeübt wurden,3) wenn wir uns klar machen, wie nothig für diese Rückwärtsbewegung ein gewisser freier Raum binter dem Standorte des Kriegers war, weil man nicht nach hinten sehen und bei so lebhastem Schwunge der Glieder nicht auf den Zoll berechnen kann, ob man genau wieder auf die alte Linie urückkomint, wenn wir diesen ganzen sprungartigen, wilden Charakter des Kampses uns recht lebhast vergegenwärtigen, so wird es uns einleuchten, dass nicht drei Fuss hinter der Schildlinie des ersten Gliedes eine lebendige Mauer aufgepflanzt sein durfte, an die man stiess, sobald man sich von einem Angriff zurückzog. Die beste Parade gegen Speerwurf, Steinwurf oder Stoss, ein Schritt aus dem Stande zurück, wäre dadurch unmöglich gemacht, und

den mit Recht so beliebten Kunstgriff, den Gegner durch ein

<sup>1)</sup> Veg. I 11, 9: tiro . . se exercebat, ut nunc quasi caput aut faciem Polaret, nunc lateribus minaretur, interdum contenderet poplites et crura receidere.

necidere.
2) Bell. Afr. 15: Caesar edicil per ordines, ne quis miles ab signis quatuor pedes longius procederet.

<sup>3)</sup> Veg. I 9, 17: bellator cum cursu saltuque veniens . . ib. I 11, 11: accederet, recederet, assultaret, insiliret. Il 23, 10: saltus quoque et ictus fecere pariler adsuescant, insurgere trepidantes in clipeum rursusque sub-

sidere, nunc gestiendo provolare cum saltu, nunc cedentes in terga resilire. Caesar gab sogar selber im Africanischen Feldzuge seinen Veteranen noch bezügliche Instructionen non ut imperator exercitum veteranum., sed ut lanista tirones gladiatores... condocefacere, unter anderem: modo procurrerent, modo recederent comminarenturque impetum. Bell. Afr. 71.

solches Ausweichen in die Luft stossen oder hauen zu lassen, ihr so aus dem Gleichgewicht zu bringen und den Augenblick seines Blösse zum tödtlichen Nachstoss zu benutzen, hätte man dabei gennicht mehr anwenden können. Die Weite, welche heutzutage beir Säbel glacé den Fechtern nach hinten zu gewährt wird, kann uns ein ungefähres Bild dessen geben, was der Römer in diesen Beziehung bedurfte. 1)

Es ist genug. Wir werden klar darüber geworden sein, dass eine so weite Aufstellung nicht nur möglich war, sondern dass eine erwünscht, wenn nicht gar nöthig sein musste.

Man wird mir indessen vielleicht einwenden wollen, dass diese ganze Schilderung sehr wohl auf den Kampf von Schwert gegen Schwert, aber nicht in allen Punkten, auf den von Schwert gegen Sarisse passe, und den habe doch Polybius im Sinne. Ich nehme mit Vergnügen das Zugeständniss entgegen, das in diesem Einwurfe liegt, ohne doch den Vorbehalt anzuerkennen. Denn erstens spricht Polybius wohl mit Hinblick auf die makedonische Phalanx, aber doch von der Gewohnheit der Römer im Allgemeinen. Und zweiteas war auch im Kampfe gegen den Phalangiten volle Freiheit der Bewegung nöthig, wenn es dem Einzelnen gelingen sollte, im Drängen nach vorn oder im langsamen Zurückweichen vor dem Walle der Speere, wie solches in den ersten Stadien dieses Kampfes gewöhnlich eintrat, mit Erfolg zu kämpfen; wenn er mit seinem Schilde den Bewegungen des Körpers bei Schlag und Stoss folgen sollte, ohne die Deckung zu verlieren<sup>2</sup>); wenn er ohne den Nachbar

<sup>1)</sup> Nach dem Paukcomment der Strassburger Burschenschaft Germanis beträgt die Weite der Mensur für Säbel glacé bei Leuten von mittlerer Statur 2,85 m, also 9,64 polybianische Fuss. Selbst bei dieser Weite ist es nicht zu vermeiden, dass der eine oder andere Paukant auf einen Augenblick hinter den gezogenen Kreidestrich zurückgeht, und dabei unterscheidet sich das mederne Säbelfechten noch dadurch wesentlich von der römischen Kampfart, dass der geschilderte sprungartige Charakter jener durch die Paukvorschriften ausdrücklich ausgeschlossen wird. Man vergleiche auch Roux deutsches Paukbuch, Jena 1867 § 34 und § 7.

<sup>2)</sup> Dies betont Polybius XVIII 30, 7 ausdrücklich in den Worten: δε τὸ τῷ μὲν θυρεῷ σκέπειν τὸ σῶμα, συμμετατιθεμένους αἰεὶ πρὸς τὸν τῷ πληγῆς καιρόν. Die Stelle ist von Köchly und Rüstow falsch verstanden: μετατίθεσθαι ist ohne Zweisel ein Fechterausdruck und muss bedeuten seine Position ändern', wenn ich es in diesem Sinne auch sonst nicht belegen kanndann wäre zu übersetzen "weil sie sich mit dem Schilde schützen müssen, edesmal wenn sie im Augenblick, wo sie den Stoss sühren, zugleich ihre

anzurennen, im Stande sein sollte mit dem Schwerte durch die Lücken zwischen den Schilden hindurch die Lanzen abzuhauen, abzubrechen oder wenigstens zu pariren. Trat dann das zweite Stadium des Kampfes ein, in welchem der Legionar zusammen mit einer kleineren oder grösseren Schaar beherzter Kameraden sich kühn in die entstandenen Lücken der Phalanx warf und sich tief in die dicken und wehrlosen Haufen einwühlte, dann musste er erst recht Herr seiner Glieder und seiner Bewegung sein, um 医医复元氏 化铁电阻电影系统 医多色 医医电阻性 医自己的 医电阻

seine Kunst zu bewähren.

Aber noch ein zweites, schwerwiegenderes Bedenken gilt es u erledigen. Mit grosser Anschaulichkeit und Frische schildert uns Lammert (a. a. O. S. 9), wie nach seiner Ansicht der Beginn and Fortgang eines Gefechtes römischer Legionare gewesen ist: die Massen beider Heere, sagt er etwa, zehn oder mehr Mann tief starzen im Lause auf einander los, die Schilde der ersten Glieder knichen zusammen, die hinteren Glieder prallen dem Beharrungsguetze folgend mit Wucht nach, und es beginnt zwischen den eng zusammengekeilten Körpermassen ein Drängen auf Leben und Tod. Vom Gebrauche der Waffen kann eigentlich nur unmittelbar vor dem Zusammenprall die Rede sein. Stehen nun auf beiden

Seiten die Kräste gleich, so drängt und schiebt, stösst und haut man, bis zur beiderseitigen Erschöpfung. — Wo ist nun dabei, fragt Lammert, Raum für eine so dünne Plänklerkette, wie wir sie mit Polybius annehmen? Hier ist in der That eine Schwierigkeit berührt, die wir nicht ungehen dürfen, wenn wir unser Resultat nach allen Seiten hin sicherstellen wollen. Der Choc — das ist der Kern der Sache -

<sup>fordert</sup> möglichst gedrängte Massen und sein Vorhandensein ist quellenmässig überliefert. Der Einzelkampf fordert dagegen möglichst lichte Aufstellung, aber — und indem wir dies betonen, scheiden sich unsere Wege von Lammert — aber auch er ist quellenmässig überliefert. Folglich kann die Lösung des Problems aicht auf dem Wege erfolgen, den Lammert einschlägt, dass man <sup>namlic</sup>h die eine der beiden Aufstellungen wegen des Daseins der anderen läugnet, sondern die Frage ist lediglich die: wie können

Position andern', d. h. etwa einen Ausfall machen. Bei dieser Interpretation ist es dann auch nicht mehr nöthig συμμετατίθεσθαι activ zu fassen (s. das Lexicon Pol. v. Schweighäuser), was man bisher genöthigt war zu thun, ohne <sup>es aus</sup> Polybius anderweitig belegen zu können.

wir uns den Uebergang von der einen zu der anderen Gefecht führung vorstellen. Sollte uns das auch nicht gelingen, so würde d Existenz unserer weiten Kampfesstellung doch dadurch ebenso wen zweiselhast werden, wie andererseits die Thatsache, dass die Röm den Choc angewandt haben, durch das Vorhandensein der weit-Kampfstellung erschüttert werden kann. Das zu constatiren genc mir hier vorläufig. Denn die Erklärung dieses Ueberganges geho zu den schwierigsten Problemen, die die römische Taktik überhau bietet. Es hängt daran die ganze so vielsach behandelte Frage de Manipularaufstellung mit oder ohne Intervalle, der Treffenablösung und der Einzelablösung. Ich werde daher eine Beantwortung, die in diesem Rahmen doch nur unvollkommen ausfallen könnte, hier nicht versuchen; schon desshalb nicht, um ein völlig feststehender Ergebniss nicht zum Schlusse noch mit einem vielleicht nicht ebene einwandfreien Erklärungsversuche zu mischen und so ein Gefühl der Unsicherheit hervorzubringen. Nur das eine will ich hinzefügen, dass für den Kampf mit der makedonischen Phalanx, det ja Polybius in erster Linie im Auge hat, dies Problem überhaup! nicht vorliegt. Denn mit dem Choc hat der Römer hier siche nicht das Gesecht eröffnet. Es wäre ja der helle Wahnsinn gewesen, in den Wall der fünf Speerreihen hineinzulaufen und sich selber aufzuspiessen. Der Kampf hat hier begonnen, wie wir ibt soeben geschildert, indem man stehend, oder langsam vorgeheat den Angriff aufnahm, dann weichend die Phalanx zu lockern und so ihre Kraft zu zersplittern versuchte. Darin stimmen sämmtlich Schlachtberichte mit dem von der Natur der Sache gesordertet Hergange überein.

Wenn ich somit die Lösung des von Lammert gestelltet Problems vorläufig zurückschiebe, so will ich aber doch andererseit die Fragestellung benutzen, um einer zu weitgehenden Folgerung die man aus der losen Stellung von sechs Fuss ziehen könnte gleich hier vorzubeugen. Es ist nicht nöthig anzunehmen, das alle Glieder und Rotten der römischen Schlachtlinie die weite Auß stellung gehabt hätten,¹) sondern Polybius spricht nur von des ersten Gliede, d. h. demjenigen, welches allein den Kampf i jedem Augenblicke führte. Wir haben also, da die Quellenbericht

<sup>1)</sup> So stellte sich Niebuhr die Sache vor, röm. Gesch. 1853 S. 991, wer sagt, dass das zehnte Glied 54 Fuss (neun Glieder je sechs Fuss davot vom Feinde entfernt gewesen sei.

weigen, völlige Freiheit, uns die Ausstellung der hinteren Glieder denken wie wir wollen.

Dabei sind aber theoretisch vier Fälle möglich: es können of den Mann kommen: 1. sechs Fuss Front und sechs Fuss Tiefe, . sechs Fuss Front und drei Fuss Tiefe, 3. drei Fuss Front und sechs Fuss Tiefe, 4. drei Fuss Front und drei Fuss Tiefe. No. 1 und 3 fallen fort als gänzlich zwecklos und daher unwahrscheinlich. No. 2 und 4 dagegen können beide zur Anwendung gekommen sein und werden je nach dem Gefechtszwecke wohl in der That beide zu verschiedenen Zeiten angewandt sein. In beiden Fillen haben wir hinter dem ersten Gliede, d. h. hinter der losen Reihe der eigentlichen Kämpfer eine mehr oder minder geschlossene Masse, die einerseits als fester Rückhalt und andererseits zur Ablösung dient, wenn die Kämpfer des ersten Gliedes ermüdet, verwundet oder erschlagen sind.

Das Bild der römischen Schlacht, welches solcher Gestalt vor uns ersteht, ist daher das einer oder, wenn auf beiden Seiten Romer kämpsen, zweier langer Reihen, die in ihre Elemente, die einzelnen Streiter, aufgelöst in einer Unzahl von Zweikämpfen¹) un das Schicksal des Tages streiten, während auf beiden Seiten hinter ihnen die geschlossene Masse, wie die Corona um die Duellanten, steht. Nur mit dem Unterschiede, dass diese Masse auch gelegentlich wieder mit ihrer vollen Wucht in den Streit einzugreisen bereit ist. Denn das Bild, welches wir hier gezeichnet, ist nur der Kampf in einem bestimmten Gefechtstadium. Die römische Schlacht hat auch noch ein ganz anderes Gesicht.

Doch das führt uns zu weit hinaus über Rotten- und Gliederabstand, die allein hier zur Verhandlung standen. Ueber die Consequenzen dieser grundlegenden Frage ein ander Mal.

Strassburg i. Els.

J. KROMAYER.

<sup>1)</sup> So auch Niebuhr a. a. O. S. 992.

#### **ZUR**

### GESCHICHTE DES EURYPONTIDENHAUSES.

# I. König Laotychidas und der messenische Aufstand.

Ed. Schwartz sagt Bd. 34 S. 429 dies. Ztschr., πατέρων ήμετέρων πατέρες in der bekannten Tyrtaeosstelle konne zweierlei bedeuten: ,unsere Grossväter' und ,unsere Vorfahren'; die Neueres schienen aber an die zweite Ausfassung nicht gedacht zu haben. Das ist nicht ganz richtig; vgl. meine Gr. Gesch. I 285 A, wo ich ausdrücklich auf die Zulässigkeit dieser zweiten Auffassung hisgewiesen habe, da Tyrtaeos ja ein Dichter und kein Genealoge Die zwei Generationen nach Theopomp geben uns also nur eine obere Grenze sur die Zeit des grossen messenischen Aufstandes, und es bleibt die Möglichkeit, bis ins 6. Jahrhundert und selbst noch tiefer herabzugehen. Schwartz glaubt denn auch beweisen zu können, dass der Krieg erst an den Ansang des 5. Jahrhunderts gehört; denn Rhianos setzt ihn unter den König Laotychidas (bei Paus. IV 15, 2), und für einen alexandrinischen Dichter habe das αμάρτυρον οὐδὲν ἀείδω zu gelten. Das letztere wird in diesem Falle wenigstens niemand bestreiten. Aber was steht denn bei Herodot VIII 131? Στρατηγός δὲ καὶ ναύαρχος ήν Δευτυχίδης ὁ Μενάρεος τοῦ Ήγησίλεω τοῦ Ἱπποκρατίδιο τοῦ Λευτυχίδεω τοῦ Αναξίλεω τοῦ Αρχεδήμου τοῦ Αναξανδρίδεω τοῦ Θεοπόμπου τοῦ Νικάνδρου κτλ. οὖτοι πάντες, πλην των δυων των μετά Δευτυχίδην πρώτων καταλεχθέντων: οί ἄλλοι βασιλέες εγένοντο Σπάρτης. Also, es hat nach Herodo! vor dem Sieger von Mykale einen zweiten Laotychidas als Könia von Sparta gegeben. Man pflegt nun allerdings bei Herodot gege 1 die Handschristen δυῶν in ἐπτὰ zu ändern, und zwar mit Rücksicht auf Paus. III 7, 6. 7, wonach auf Theopomp dessen Enkelsoh Zeuxidamos, dann dessen Sohn Anaxidamos, und weiter Archidamo Agasikles, Ariston, Damaratos gefolgt wären. Aber ein solches Verfahren, wobei die bessere Quelle der schlechteren Quelle zu Liebnendirt' wird, richtet sich selbst. Es ist auch an und für sich zulässig. Herodot führt von Laotychidas bis Aristodamos, dem ten heraklidischen Könige Spartas, 16 Namen auf; konnte er verständiger Weise sagen: diese alle waren, bis auf sieben, nige von Sparta? Sieben sind ja beinahe die Hälste von 16; on dagegen nur zwei von den 16 nicht Könige waren, ist alles Ordnung. Ferner: Laotychidas wurde Damaratos Nachfolger, il dessen Legitimität bezweiselt wurde. Also war Laotychidas der hate successionsfähige Verwandte. Ist das nun im geringsten brscheinlich, wenn die Linie, der Laotychidas angehörte, bereits t sieben Generationen nicht mehr auf dem Throne gesessen te? Dann mussten doch offenbar aus Damaratos Linie Seitenwandte vorhanden sein, die besseres Recht auf die Thronfolge ten. Die Sache ist so evident, dass Plutarch (Apophth. Lacon. 224), d. h. doch wohl schon seine Quelle, Laotychidas zum Sohn Ariston macht, also zum jungeren Bruder des Damaratos. ja dem ausdrücklichen Zeugnisse Herodots gegenüber nicht thar, und auch an sich wenig wahrscheinlich. Wenn aber Laohidas, wie sich aus Herodot ergiebt, der älteren Linie des Euryitidenhauses angehörte, und noch sein Urgrossvater König gewesen r, dann erklärt es sich sehr einfach, dass er bei Damaratos Abmng zum Throne berufen wurde. Der alte Conflict zwischen beiden Linien des Eurypontidenhauses, der vor 2-3 Menschenan zur Absetzung des Hippokratidas, oder zur Ausschliessung nes Sohnes Agesilaos von der Thronfolge geführt hatte, wurde en bei dieser Gelegenheit wieder aufgerollt.

Wir erhalten demnach folgenden Stammbaum des Eurypontidenmes von Theopompos bis Laotychidas, wobei ich die Könige durch sperrten Druck, und fortlaufende Ordnungsnummern hervorhebe:

#### 1. Theopompos

| 2.  | Anaxandridas  |    | Archidamos |
|-----|---------------|----|------------|
| 3.  | Archidamos    |    | Zeuxidamos |
| 4.  | Anaxilaos     |    | Anaxidamos |
| 5.  | Laotychidas   |    | Archidamos |
| 6.  | Hippokratidas | 7. | Agasikles  |
|     | Agesilaos     | 8. | Ariston    |
|     | Menares       | 9. | Damaratos  |
| 10. | Laotychidas   |    |            |

Agasikles wird von Herod. I 65 ausdrücklich als König bezeichn dass er auf Hippokratidas folgt, obgleich er wie dieser der für nach Theopompos ist, hat nichts auffallendes, da er der jüngen Linie angehört, und ausserdem die Möglichkeit bleibt, dass Hipp kratidas abgesetzt wurde.')

Auch Plutarch, oder seine Quelle, scheint eine Königsliste v sich gehabt zu haben, wie sie hier nach Herodot reconstrui worden ist; wenigstens kennt er neben dem bekannten noch ein älteren Laotychidas, den er als  $\delta$   $\pi \varrho \tilde{\omega} \tau \sigma \varsigma$  bezeichnet, und demma offenbar als König betrachtet hat (Apophth. Lacon. a. a. O.).

Wenn also Rhianos den zweiten messenischen Krieg unter d König Laotychidas setzte, so folgt daraus keineswegs, dass er das den Sieger von Mykale meinte; er kann gerade so gut den alter Laotychidas gemeint haben; dass er ihn wirklich gemeint hat, ergit sich klar genug aus Pausanias. Rhianos hat natürlich gewus dass Sparta zwei Könige hatte; wenn er also den einen nann muss er auch den anderen genannt haben. Hätte er nun den Kri unter den jüngeren Laotychidas gesetzt, so wäre Kleomenes dem College gewesen; an dessen Erwähnung würde aber Pausanias gert so Anstoss genommen haben, wie er es an der Erwähnung ( Laotychidas thut (IV 15, 2). Dies das negative Argument; ( positive ist, dass Pausanias in den aus Rhianos geslossenen Capit Anaxandros als König aus dem Agiadenhause nennt (IV 22, Und Anaxandros entspricht, nach der herodoteischen Liste (VII 20 VIII 131), in der Folge der Generationen genau dem ersten Li tychidas; denn er ist der elste nach Eurysthenes, wie Laotychie der elfte nach Prokles, und der vierte vor Kleomenes und Leonid wie Laotychidas I. der vierte vor Laotychidas II. Damit ist, det ich, bewiesen, dass Rhianos den zweiten messenischen Krieg

<sup>1)</sup> Wenn, wie Niese meint (bei Pauly-Wissowa II 467), der Archidat der älteren Linie mit dem ersten Archidamos der jüngeren Linie identisch würden Agesilaos und Agasikles, Laotychidas und Damaratos in die gleic Generationen kommen. Bei der beständigen Wiederkehr derselben Namen den griechischen Familien ist ein solcher Schluss aber sehr unsicher. Regen ist es sehr fraglich, welchen Werth überhaupt der Stammbaum jüngeren Linie zwischen Theopompos und Agasikles hat. Er sieht ganz i wie ein genealogischer Lückenbüsser, zu dem das Material dem Stammba der älteren Linie entnommen ist. Zu beachten ist auch, dass Herodot ei Stammbaum des Damaratos nicht giebt.

die vierte Generation vor den Perserkriegen und nach Theopompos gesetzt hat, also in das 7. Jahrhundert. Im übrigen vgl. meine Gr. Gesch. I 285 A; das dort kurz angedeutete bedarf hoffentlich keiner näheren Ausführung.

Jetzt verstellen wir auch, wie Platon zu seinem Ansatz des messenischen Aufstandes auf die Zeit der Schlacht bei Marathon gekommen ist: er hat einfach, ganz wie Pausanias und Schwartz, den ersten mit dem zweiten Laotychidas verwechselt. Platons historische Angaben sind gewiss sehr beachtenswerth; sie zeigen, wie die griechische Geschichte in dem Kopfe eines hochgebildeten Atheners des 4. Jahrhunderts sich spiegelte, es liegt auch immer etwas thatsächliches zu Grunde, nur soll man keine historische, und namentlich keine chronologische Akribie darin suchen. mich aber gern vom Gegentheil überzeugen lassen, und erwarte den Beweis. Bis dahin glaube ich nicht an einen messenischen Austand am Ansang des 5. Jahrhunderts; mindestens kann es sich our um eine ganz unbedeutende Sache handeln. Das zeigt das Schweigen Herodots, und auch Schwartz giebt es zu, wenn er (\$.438) von einer ,Rauferei zwischen Herren und Hörigen' spricht. Vebrigens ist es nicht richtig, dass die Spartaner den Athenern 490 "nur ein kleines Hilsscorps und zu spät' geschickt hätten (Schwartz 8. 437); 2000 Hopliten waren für spartanische Verhältnisse viel, etwa ein Drittel, wenn nicht mehr, der überhaupt zur Verfügung stehenden Heeresstärke; und ausreichend für den Zweck war das Contingent auch, denn die Athener haben ja sogar ohne diese Hille abzuwarten die Perser geschlagen. Weiteres in meiner Gr. Gesch. I 356. 358. Und dass die Spartaner nur μιᾶ τιμέρα zu spät kamen, steht ja sogar bei Platon. Die Aporien aber, die Schwartz \$.437 außtellt, finden ihre Lösung in ganz anderer Weise.

Angriffskrieg gegen Persien war eben eine viel ernstere Sache, als eine Intervention in Samos gegen Polykrates; und die athenische Politik Spartas ist am Ende des 6. Jahrhunders ganz ebenso von den inneren Verhältnissen des spartanischen Staates bestimmt worden, wie am Ende des fünften.

Jedenfalls ist der politische Hintergrund, den Tyrtaeos Gesänge

voraussetzen, sehr viel ernster, als die "Rauferei zwischen Herren und Hörigen", die wir allenfalls für den Anfang des 5. Jahrhunderts annehmen könnten, für die aber jeder historische Beweis mangelt. Ebensowenig passt die 'innere Situation für das 5. Jahrhundert.

Wir wissen nicht das geringste von inneren Wirren in der schanischen Bürgerschaft zur Zeit der Perserkriege, wie die, well Tyrtaeos Εὐνομία voraussetzt. Und vor allem, Tyrtaeos Schwen über die Ephoren zeigt, dass er gedichtet hat, ehe diese Beher zur ausschlaggebenden Macht im Staate wurde.

Aber freilich, Schwartz meint ja, Tyrtaeos Gedichte seien ei athenische Fälschung aus der Zeit des peloponnesischen Kriege und so kommt der lahme athenische Schulmeister in verwandelt Gestalt doch noch einmal zu Ehren. Welchen Zweck diese Fälschungehabt haben sollte, ist freilich schwer abzusehen; und noch wenigt verstehen wir bei einem Fälscher die Gluth patriotischer und kriegt rischer Begeisterung, die aus den Versen athmet.

Doch der Versasser der Gedichte soll ja auch, nach Art de Sophisten, den "Sport" gering geachtet haben, wosur sr. 12 citi wird. Dort steht aber gerade das Gegentheil; der Dichter schät gymnastische Tüchtigkeit so hoch wie nur irgend eine andere ågest körperliche Schönheit, Reichthum, vornehme Abkunst, hervorragent Redegabe; aber das alles ist ihm nichts, wenn die Tapferkeit seh Also auch dieses Argument sallt in sich zusammen.

Ueberhaupt sehe ich nicht, was dem überlieserten Ansatz d Zeit des Tyrtaeos entgegen steht. Sparta war ja damals um d Wende vom 7. zum 6. Jahrhundert einer der grossen Mittelpunk des geistigen Lebens in Griechenland, in sehr viel höherem Grad als es z. B. Athen um dieselbe Zeit gewesen ist. Wir dürsen d Zustände des 5. Jahrhunderts doch nicht in das ausgehende 7. Jah hundert hineinprojiciren. Wenn nun in Athen um 600 ein Staat mann wie Solon sich der Elegie bediente, um für seine politisch Ideen Propaganda zu machen, weil es eine litterarische Prosa no nicht gab, warum soll da um dieselbe Zeit<sup>1</sup>) ein spartanisch

<sup>1)</sup> Laotychidas II. ist 469 (Gr. Gesch. I 455 A. 2) abgesetzt worden; v lange er dann noch gelebt hat, wissen wir nicht. Rechnen wir aber von 470 rückwärts, und setzen die Generation zu 30 Jahren an, so würde Laotychida 590 gestorben sein. Ist es also richtig, dass der messenische Aufstand un diesen König fällt, wie Rhianos sagt (und wenigstens aus Tyrtaeos ist ansatz nicht abgeleitet), so würde er etwa ums Jahr 600 zu setzen sein. It dieselbe Zeit führt, was uns sonst über den Krieg überliefert ist (Gr. Gesch 255 A), auch abgesehen von der Angabe bei Plut. Apophth. Reg. p. 195, Schwartz nicht gelten lässt. Tyrtaeos wäre demnach ein Zeitgenosse Solgewesen. Alle diese Zeugnisse haben nun freilich keinen absoluten Wei

Offizier und Staatsmann nicht das gleiche gethan haben? Tyrtaeos mag etwa Polemarch gewesen, und später in die Gerusie gelangt sein. Die Analogie zwischen Tyrtaeos und Solon liegt ja auf der Hand; sie erklärt sich aus der Analogie der Verhältnisse, die übrigens nur ganz vereinzelten Anklänge im Ausdruck daraus, dass beide das Epos und die ionische Elegie vor sich hatten; zu der Annahme der Nachahmung des einen durch den anderen berechtigt uns nichts. Auch dass Tyrtaeos seine Elegieen im epischen Dialekt gedichtet hat, ist ganz in der Ordnung. War doch die Elegie auf dem Boden des Epos in Ionien erwachsen; wie der Verfasser der hesiodeischen Epen, wie der Megarer Theognis im homerischen Dialekt gedichtet haben, musste auch Tyrtaeos es thun. Und wenn die Spartaner ihren Homer verstanden, konnten sie auch den Tyrueos verstehen. Dass uns Alkman so viel fremdartiger erscheint, als Tyrtaeos, obgleich er wahrscheinlich etwas junger ist, als dieser, liegt an der Kunstform; es ist mutatis mutandis ganz dasselbe Verbältniss wie zwischen Solon und den aeschyleischen Chorliedern.

Doch um diese Dinge zu sagen, habe ich das Wort nicht ergriffen. Mir lag nur daran, die Konigsfolge und die Genealogie des Eurypontidenhauses richtig zu stellen, und die Ueberlieferung bei Herodot VIII 131 gegen eine Fälschung in Schutz zu nehmen, die sich bereits in manche unserer Ausgaben eingeschlichen hat.

#### II. Agis Tod bei Mantineia.

Bei Pausanias VIII 10, 5 ff. (vgl. VI 2, 4; VIII 27, 13; 36, 6) wird bekanntlich erzählt, dass König Agis, Eudamidas Sohn, bei Mantineia in einer Schlacht gegen die verbündeten Arkader und Achaeer gefallen sei. Dass diese Angabe nicht richtig sein kann, liegt auf der Hand; denn nichts steht sicherer, als dass Agis nach dem Scheitern seiner Reformpläne im Gefängnisse hingerichtet worden ist. Trotzdem hat Droysen den Bericht des Pausanias von Agis arkadischem Feldzuge in seine Erzählung aufgenommen, und nur den Tod des Agis herausgestrichen, wodurch dann alles in schönste Ordnung kommt. Eine solche Art conciliatorischer Kritik

wollen wir sie bei Seite wersen, so würde uns nichts hindern, Tyrtaeos noch um einige Jahrzehnte herabzurücken. Einen terminus ante quem giebt die Begründung der Ephorenmacht, etwa um die Mitte des 6. Jahrhunderts (Gr. Gesch. 1 266)

bedarf keiner Widerlegung; auch ganz abgesehen davon, dass Pltarch mit keinem Worte die Schlacht erwähnt, und dass Agis nateiner so schweren Niederlage unmöglich das Ansehen hätte haben können, das für die Inangriffnahme der Socialreform nothwend Voraussetzung war.

Und doch ist Droysen von einem ganz richtigen Gefühle 🚜 leitet worden. Wir dürsen die Angabe des Pausanias nicht so oh. Weiteres bei Seite wersen, wie es noch kürzlich Niese gethan ha Schon darum nicht, weil Pausanias das zum Gedächtniss des Siege errichtete Tropaeon noch vor dem Thore von Mantineia gesehen hat, und eben an dieses Denkmal seinen Bericht anknupft. Und vor allem, dieser Bericht ist viel zu eingehend, und was mehr ins Gewicht fallt, er ist viel zu gut, als dass Pausanias ihn hätte erfinden können. Die Erzählung ist keineswegs, wie Niese meist (II 304 A) ,aus allerlei Stücken zusammengesetzt', vielmehr gasz aus einem Guss, und sie spiegelt genau die politische Lage wieder, wie sie um 250 im Peloponnes war. Sikyon ist bereits in den achaeischen Bund eingetreten, der Bund aber noch auf Sikyon und Achaia beschränkt; Lydiadas ist bereits in angesehener Stellung, aber noch nicht Tyrann, denn er hat im Befehl über das megalopolitische Contingent Lakydas zum Collegen; und endlich, Megalopolis steht mit Mantineia und einer Anzahl anderer arkadischer Gemeinden im Bunde, was seit der Secession des Jahres 363 nicht mehr der Fall gewesen war, und bis zum Eintritt beider Städte in den achaeischen Bund nicht wieder der Fall sein sollte.

Von dem Bestehen eines solchen arkadischen Bundes (denn darum handelt es sich bei Pausanias ganz offenbar) hat sich nun freilich in unserer sonstigen litterarischen Ueberlieferung keine Spur erhalten, was bei der Dürstigkeit dieser Ueberlieferung sür die Geschichte des 3. Jahrhunderts nach keiner Richtung hin etwas beweist. Dagegen haben wir dasur ein numismatisches Zeugniss in Bronzemünzen mit megalopolitischen Typen, aber dem arkadischen Monogramm, die etwa der Mitte des 3. Jahrhunderts angehören (Hest. Num. S. 377), während sonst die Münzen von Megalopolit aus dieser Zeit die Ausschrist MET zeigen. Dazu kommt dans weiter ein epigraphisches Zeugniss: das bekannte Proxeniedecre sür den Athener Phylarchos, Dittenberger Syll. 2 106. Bekanntlich hat Dittenberger dieses Decret in die Zeit nach der Schlacht be Leuktra gesetzt, weil er von dem Bestehen eines arkadischen Bunde

inn 3. Jahrhundert nichts wusste; auch ich habe diese Ansicht lange getheilt, und noch ganz kürzlich hat Max Fränkel die offene

Thür noch einmal eingerannt. Der Stein scheint leider verschollen; wenn aber Fränkel dem ungeachtet aus epigraphischen Gründen beweisen will, dass er in die erste Hälfte des 4. Jahrhunderts gehört, so ist doch zu erinnern, dass Foucart, der den Stein selbst gesehen hat, ihn in das Jahr 224 setzt. Die Annahme, dass eine solche Autorität sich um anderthalb Jahrhunderte geirrt haben sollte, scheint mir unzulässig, bis der Stein einmal wiedergefunden wird, und uns ein eigenes Urtheil gestattet. Dazu kommt, dass auf dem Stein Stymphalos in der Liste der arkadischen Bundesstädte fehlt, was bei der geschlossenen Zahl der Damiorgen nicht zufällig sein kunn, während die Stadt dem ersten Bunde angehört hat. Im übrigen verweise ich auf die Ausführungen Nieses in dies. Ztschr. XXXIV S. 542 ff.

Dass die Wiederaufrichtung des arkadischen Bundes mit der Befreiung von Megalopolis durch Damophanes und Ekdelos zusammenhängt, liegt auf der Hand, und ist mehrfach ausgesprochen worden. Ebenso, dass diese Befreiung um 250 erfolgt ist. Wenn Polybios X 22, 2. 3 die Ereignisse in chronologischer Folge aufzählt, müsste sie der Befreiung von Sikyon durch Aratos vorhergehen. Daraus würde aber keineswegs folgen, was Niese, allerdings mit grosser

abrigen verweise ich auf die Ausführungen Nieses in dies. Ztschr. XXXIV S. 542 ff. Dass die Wiederaufrichtung des arkadischen Bundes mit der Befreiung von Megalopolis durch Damophanes und Ekdelos zusammenbangt, liegt auf der Hand, und ist mehrfach ausgesprochen worden. Ebenso, dass diese Befreiung um 250 erfolgt ist. Wenn Polybios X 22, 2. 3 die Ereignisse in chronologischer Folge aufzählt, müsste sie der Befreiung von Sikyon durch Aratos vorhergehen. wurde aber keineswegs folgen, was Niese, allerdings mit grosser <sup>Zurück</sup>haltung, vermuthet (II 258, 3), das Damophanes und Ekdelos zur Zeit der Befreiung von Sikyon schon wieder aus Megalopolis vertrieben waren. Denn sie könnten Aratos Unternehmen auch von Megalopolis aus unterstützt haben, und Plut. Arat. 5 sagt nicht ausdrücklich, dass Ekdelos als Verbannter in Argos lehte. Es wäre sogar an sich recht wenig wahrscheinlich, wenn Damophanes und Ekdelos sich nach ihrer zweiten Vertreibung aus Megalopolis gerade nach Argos gewandt hätten, also in Antigonos Machtbereich; auch wirde unter diesen Umständen ein Verkehr mit ihnen für Aratos hochst compromittirend gewesen sein. Aber es zwingt uns über-<sup>hau</sup>pt nichts zu der Annahme, dass Polybios hier, wo er nur kurz und ganz beiläufig von diesen Dingen erzählt, sich streng an die chronologische Ordnung gehalten hat; er thut das in solchen Fällen

auch sonst keineswegs immer. Es ist ganz ebenso möglich, und

psychologisch wahrscheinlicher, dass er die Thaten der beiden Megalopoliten nach ihrer Wichtigkeit aufzählt, und da war dann natürlich die Befreiung der Vaterstadt an erster Stelle zu nennen. Ich

le

**3**6

1

er E

烂

Ç,

C.

glaube demnach allerdings, dass Damophanes und Ekdelos zur Z der Befreiung von Sikyon als Verbannte in Argos lebten, aber ihrem ersten Exil. Da sie sich bis dahin in Athen philosophisch Studien hingegeben hatten, schienen sie politisch unverdächtig, u da sie aus Athen kamen, das unter Antigonos unmittelbarer Herrsch stand, lag kein Grund vor, ihnen den Aufenthalt in Argos zu w wehren. Demnach ist die Befreiung von Megalopolis erst von Siky aus ins Werk gesetzt worden, und zwar ohne Zweifel nicht lag nach der Befreiung der letzteren Stadt, da sonst für die Demokra in Megalopolis und die Tyrannis des Lydiadas nicht hinreiche Zeit bleiben würde.

Gewiss war die Befreiung von Sikyon und Megalopolis indire ein Schlag gegen Antigonos. Aber der König liess die Sache his gehen; wie er mit Aratos zunächst in guten Beziehungen blie so auch mit dem neuen arkadischen Bunde. Ein Beweis dafür i eben unser Proxeniedecret für den Athener Phylarchos, also de Bürger einer Antigonos unterworfenen Stadt.¹) Auch bestand eine traditionelle Freundschaft zwischen Megalopolis und dem mak donischen Königshause; und Megalopolis hatte in dem neuen Bundie Führung. Es entsprach durchaus Antigonos Interesse, wes diese Stadt durch den Anschluss der übrigen arkadischen Gemeinde gegen Sparta gestärkt wurde.

Eine Aenderung in diesen Verhältnissen trat erst ein, nachde Antigonos Neffe Alexandros von Korinth sich gegen seinen Ohei erhoben hatte und mit den Achaeern in Bund getreten war (Pk Arat. 18). Bei den engen Beziehungen zwischen Aratos und de Befreiern von Megalopolis und der Interessengemeinschaft, d zwischen den beiden grossen peloponnesischen Bundesstaaten b stand, können wir nicht daran zweifeln, dass Arkadien die Schwenkung mitmachte. Aber in Megalopolis hatte Antigonos zat reiche Anhänger, die den Abfall von seiner Sache nicht ruhig hi nehmen konnten. Und so geschah es, dass einer dieser Anhänge Lydiadas, sich gegen die arkadische Regierung erhob, und in Megalopolis die Militärdictatur in die Hand nahm. In Folge dessen bra der arkadische Bund auseinander. Das muss geschehen sein, e Korinth von Aratos befreit wurde (243), und nach dem Abfa

Da er zum Proxenos ernannt wird, ist die Möglichkeit ausgeschloss an die sonst gedacht werden könnte, dass er ein athenischer Verbannter w

des Alexandros, der einige Jahre nach der Befreiung von Sikyon (Plut. Arat. 15. 18), also etwa um 247 erfolgte (vgl. De Sanctis in meinen Studi Il 58); der arkadische Bund hat demnach nur wenige Jahre, längstens von 250—245 bestanden, wozu es aufs beste stimmt, dass wir nur so wenige Münzen von ihm besitzen.

Zu dem westlich benachbarten Elis stand der Bund ohne Zweisel in guten Beziehungen. Er überliess diesem den Besitz der meisten triphylischen Städte, was daraus hervorgeht, dass nur Lepreon in der Liste der Bundesgemeinden aufgeführt wird; serner sehlt darin das altarkadische Psophis, das also ebenfalls bereits eleisch gewesen sein muss. Auch Lydiadas hat später, als Tyrann von Megalopolis, diese guten Beziehungen gepflegt. Er hat dem Anschlusse von Lepreon an Elis keine Hindernisse in den Weg gelegt, und sogar, gegen andere Compensationen, Alipheira an Elis abgetreten (Polyb. IV 77, 10). Was beide Staaten zusammenführte, war der gemeinsame Gegensatz gegen Sparta. Die eleische Politik hat im 3. Jahrhundert zwischen Aetolien und Sparta hin- und hergeschwankt. Die Tyrannis des Aristotimos war mit aetolischer Hilfe gestürzt worden, und ohne Zweisel dankte es Elis nur dem Ruckhalt, den ihm Aetolien gab, wenn es nach dem Sturz des Tyrannen gegen Antigonos seine Freiheit behaupten konnte. Kurz darauf, im chremonideischen Kriege finden wir Elis im Bündniss mit Sparta, während Aetolien in diesem Kriege neutral blieb. Nach Antigonos Siege hat Elis sich dann wieder an Aetolien angeschlossen; der aetolische Angriff gegen Sparta nach Agis Sturz, etwa 239, wäre nicht möglich gewesen, wenn Elis nicht mit Aetolien in Bunde stand. Aetolien hat nun allerdings den Anschluss von Sikyon an die Achaeer nur ungern gesehen, da es selbst gehofft balte, die Stadt zu gewinnen; aber zum Bruch zwischen Aetolien and Achaia ist es darüber noch nicht gekommen, vielmehr erfolgte dieser Bruch erst 245, als sich Achaia mit Boeotien gegen die Aetoler verband.

Dagegen fühlte sich natürlich Sparta durch die Wiederaufrichtung des arkadischen Bundes in seinen vitalsten Interessen bedroht; sah es sich doch damit jede Möglichkeit der Expansion über die eigenen Grenzen hinaus abgeschnitten. Es musste zum Schwerte greifen, um diese Gefahr abzuwenden. Und ebenso selbstverständlich ist es, dass die Achaeer dem befreundeten arkadischen Bunde gegen diesen Angriff zu Hilfe kamen. Erst als der arkadische Bund auseinander

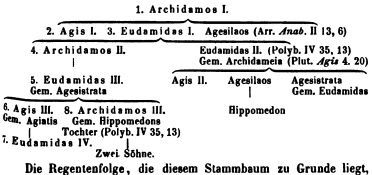
gebrochen war, und die Achaeer gegen Spartas alte Feinde, d Aetoler im Kriege standen, war eine Annäherung zwischen Spar und Achaia möglich; sie ist denn auch sogleich eingetreten.

In diesen politischen Hintergrund passt nun die Schlacht h Mantineia, wie sie bei Pausanias erzählt wird, aufs beste hinei so gut, dass wir beinahe gezwungen wären, einen solchen Kri-Spartas gegen die Achaeer und Arkader in dieser Zeit anzunehme auch wenn gar nichts davon überliefert wäre. Als terminus co quem ergiebt sich die erste Strategie des Aratos 245. Das zei das Schweigen Plutarchs, der die Schlacht ohne allen Zweifel wähnen würde, wenn Aratos in leitender Stellung dabei betheil gewesen wäre. Es ergiebt sich aber auch aus den Worten c Pausanias: 'Αράτω δὲ ἐπετέτραπτο καὶ Σικυωνίοις καὶ 'Αχαις τὸ μέσον. Hier wird Aratos deutlich nur als Führer des sil onischen Contingents bezeichnet; denn sonst wäre die Erwähnuder Sikyonier, die ja auch Achaeer waren, ganz überslüssig. De Namen des achaeischen Strategen hat Pausanias unterdrückt; w war ihm so ein dunkler Ehrenmann aus Dyme oder Tritaea? Ab er hat glücklicher Weise seine Vorlage im übrigen so genau e: cerpirt, dass wir den wahren Sachverhalt noch herstellen könne Dass Aratos, ehe er selbst zur Strategie gelangte, in untergeordnete Stellung an den Feldzugen des achaeischen Bundes theilgenomme hat, sagt ja Plutarch ausdrücklich: ώς ένὶ τῶν ἐπιτυχόντων χρί σθαι παρείχεν αύτῷ τῷ ἀεὶ στρατηγοῦντι τῶν Αχαιῶν, είτ Δυμαίος, είτε Τριταιεύς, είτε μικροτέρας τινός ων τύχοι πό λεως (Arat. 11). Plutarchs Quelle wird dabei auch diesen Feldzu im Auge gehabt haben. - Den terminus post quem für die Schlack giebt die Begrundung des arkadischen Bundes, die, wie wir gesehe haben, etwa ins Jahr 250 gehört. Es ist nach der ganzen Sachlag wahrscheinlich, dass der spartanische Angriff sehr bald nach dieses Zeitpunkt erfolgt ist.

Auch die Erwähnung des eleischen Sehers Thrasybulos, a. Theilnehmer an der Schlacht (Paus. VI 2, 4; VIII 10, 5), bietet keiß Schwierigkeit. Er ist doch offenbar derselbe, der Pyrrhos ein Statue in Olympia errichtet hatte (Paus. VI 14, 9). Das wird ge schehen sein, als Pyrrhos in den Peloponnes zog, also 273; den nur damals ist Pyrrhos in nähere Beziehungen zu Elis getretet Wenn Thrasybulos zu dieser Zeit etwa 40 Jahre alt war, so wa er zur Zeit der Schlacht bei Mantineia ein Sechziger. Die Er

ichtung der Statue des Pyrrhos zeigt, dass er zu der Sparta feindichen Partei in Elis gehörte; die Errichtung einer Statue seines Sohnes Agathinos durch die Achaeer von Pellene (Paus. VI 13, 11), dass er zu Achaia in guten Beziehungen stand.

Aber es bleibt noch die Hauptschwierigkeit, der Tod des Agis. Zu ihrer Lösung muss ich etwas weiter ausholen. Ich gebe zunächst den Stammbaum des Eurypontidenhauses seit Archidamos, dem Sohne des grossen Agesilaos; die Namen der Könige sind gesperrt gedruckt und mit Ordnungsnummern bezeichnet.



Die Regentenfolge, die diesem Stammbaum zu Grunde liegt, ist uns bei Plut. Agis 3 überliefert, wozu Paus. III 10, 5 bestätigend und ergänzend hinzutritt. Dafür, dass Archidamos II. der Sohn des älteren (I.), und der Vater des jüngeren Eudamidas (III.) war, haben wir sonst kein Zeugniss; dagegen wird ein Ausspruch, der unserem Archidamos gehören muss, bei Plut. Apophth. Lacon. P. 219 unter Αρχίδαμος Αγησιλάου aufgeführt. Doch liegt hier offenbar eine blosse Verwechselung mit seinem so viel berühmteren Grossvater vor. Denn Archidamos stand bereits 294 als könig an der Spitze des Heeres (Plut. Demetr. 35), wir können also zwischen ihm und Eudamidas I. nicht eine Generation einschieben. Eher wäre das zwischen Archidamos und dem jüngeren Eudamidas (III.) möglich; aber ein Anhalt dafür liegt nicht vor, und die etwa 140 Jahre, die zwischen der Geburt des Archi-

damos I. (ca. 400) und der Geburt des Agis III. (ca. 260) liegt sind für vier Generationen nicht zu viel. Und wenn dieser Abei Plutarch (Ages. 40) der fünste, ein andermal (Agis 3) der sech nach Agesilaos heisst, so erklärt sich dies Schwanken am eisachsten durch die Annahme, dass das eine Mal exclusive, andere Mal inclusive gerechnet ist. Freilich ist eben darum a diese Angaben kein Gewicht zu legen.

Was die jüngere Linie angeht, der Agesilaos und Hippomed angehören, so bedarf es keiner Bemerkung, dass Agesilaos Vater E damidas (II.) nicht mit einem der beiden Könige dieses Namens ide tisch sein kann. Wohl aber war diese Linie, wie sich aus Polyb. 35, 13 ergiebt, nach dem Hauptstamme die nächste am Thros es wird dadurch wahrscheinlich, dass Eudamidas II. ein Bruder «Königs Archidamos II., und also der zweite Sohn des Königs Eumidas I. gewesen ist. Sonst wäre auch möglich, dass er ein So von Eudamidas I. Bruder Agesilaos gewesen ist; doch müssten v dann annehmen, dass Archidamos II. keine Brüder gehabt hat, deren Descendenz sonst vorgegangen wäre.

Nun ist König Agis III. zur Regierung gelangt (um 245), als eben erwachsen war. Es ist ja möglich, dass sein Vater eben zu e Zeit starb, als der Sohn grossjährig wurde; aber das wäre ein merkwürdiger Zufall, dass wir kein Recht haben, das ohne ausdrüc liches Zeugniss anzunehmen. Alle Wahrscheinlichkeit spricht vie mehr dafür, dass der Uebernahme der Regierung durch Agis ein Vormundschaftsregierung vorausgegangen ist. Vormund aber wach spartanischem Rechte der nächste männliche Verwandte, diesem Falle also der älteste Sohn von Agis Grossoheim Eud midas II., denn dieser selbst war ohne Zweifel nicht mehr a Leben.

Und jetzt zurück zu der Schlacht bei Mantineia. Sie sal wie wir gesehen haben, aller Wahrscheinlichkeit nach in die Ze in der Agis zwar schon König, aber noch minderjährig war; wei also, wie Pausanias sagt, ¾γις Εὐδαμίδου die Spartaner in d Schlacht besehligte, so ist das nicht der König, sondern sein Vc mund. Wir haben gesehen, dass dieser Vormund ein Sohn d Eudamidas war; aber natürlich nicht Agesilaos, da ja der sparnische Besehlshaber in der Schlacht gesallen ist. Es handelt si also um einen älteren Bruder des Agesilaos; dass er Agis hie müssen wir Pausanias glauben, denn es liegt auch nicht der Schatt

eines Grundes vor, sein Zeugniss zu verdächtigen. Vielmehr war der Name Agis im Eurypontidenhause gerade für den ersten Sohn sehr beliebt, und zwar hat keiner der drei Könige, die im 5. bis 3. Jahrhundert diesen Namen getragen haben, einen directen Vorfahren des gleichen Namens gehabt. Es war demnach nur den Traditionen des Hauses entsprechend, wenn Eudamidas, der Sohn des Eudamidas, seinen ältesten Sohn Agis nannte. Und es ist sehr begreiflich, dass Pausanias diesen Agis II., Sohn des Eudamidas, mit seinem so viel berühmteren Mündel Agis III. verwechselte, der ebenfalls Sohn eines Eudamidas war.

Rom.

JULIUS BELOCH.

## KRITIK DER BEIDEN MAKKABÄERBÜCHEA NEBST BEITRÄGEN ZUR GESCHICHTE DER MAKKABÄISCHEN ERHEBUNG.

(ERSTER ARTIKEL).

## Einleitung.

Unter den sogenannten Apokryphen des alten Testamente haben das erste und zweite Makkabäerbuch besondere Wichtigkei nicht nur für die jüdische Geschichte, sondern auch für die Geschichte des späteren Hellenismus, die in ihnen eine der wichtigsten Quellen besitzt. Sie gehören zugleich zu den eigenartigste litterarischen Erzeugnissen dieser Zeit, aus der sonst nur so weni erhalten ist, und verdienen dadurch ein besonderes Interesse. Ich habe wiederholt Gelegenheit gehabt, mich mit ihnen zu beschäftiges und darf es wohl unternehmen, die Eindrücke, die ich von ihne erhalten, und die daran geknüpften Untersuchungen an dieser Stell zu veröffentlichen. Zur vorläufigen Orientirung beginne ich meiner kurzen Beschreibung und Charakteristik der beiden Bücher-

Den herkömmlichen Titel, 1. und 2. Makkabäerbuch (Maxxa  $\beta \alpha i \omega \nu \alpha' \beta'$ ) führen sie nicht ursprünglich; denn sie bilden niczusammen ein grösseres Ganzes, sondern jedes ein Werk für sich Makkabäer ist auch nicht die Bezeichnung der gesammten Hasmons gewesen, sondern im älteren Sprachgebrauche bis auf Josephus herist Makkabaios²) nur der Beiname des Judas. Erst der Sammle der das Corpus der Apokryphen herstellte, kann den Namen geben haben, der nun noch zwei anderen anonymen Schriften scheinend verwandten Inhaltes beigelegt ward, die jetzt als 3. us 4. Makkabäerbuch bekannt sind.

<sup>1)</sup> Eine kurze aber gute Charakteristik der Makkabäerbücher, und 2 auch des 3. und 4., giebt ein altes, sehr bemerkenswerthes Scholion 20 auch (85) der apostol. Kanones bei Cotelerius SS. Patrum qui temporibus apostois floruerunt — opera 1 452 (ed. Clericus Amsterdam 1724).

<sup>2)</sup> Oder Makabaios.

Das 1. Makkabäerbuch ist, wie man heute nach dem Zeugniss es Hieronymus allgemein annimmt,1) die griechische Uebersetzung eines ebräischen oder aramäischen Originales, wie es sich auch in Sprache, Darstellung, Satzbau und vielen anderen Dingen an das griechische alte Testament anschliesst. Als ursprünglichen Titel betrachtet man den von Origenes2) überlieferten σαρβήθ σαβαvaiel, von dem jedoch eine befriedigende Erklärung noch nicht gefunden worden ist.3) Nach kurzer Einleitung über Alexander den Grossen und die Theilung des Reiches beginnt das Buch mit Antiochos Epiphanes und erzählt die Bedrängnisse des Judenthumes, die Erhebung und Kämpfe des Volkes vom Anfang unter Mattathias bis zur völligen Befreiung und dem Tode Simons. Die Darstellung umfasst also die Zeit von 169/8-136/5 v. Chr., etwa 33 oder 34 Jahre. Ein besonderer Vorzug ist es, dass eine Anzahl wichtiger Ereignisse nach den Jahren der seleukidischen Aera bestimmt datirt wird.

Das 2. Makkabäerbuch ist nach seinem eigenen Zeugniss (c. 2, 19 ff.) ein Auszug aus Iason von Kyrene, dessen Werk fünf Bücher umfasste, und ist ohne Zweisel ursprünglich griechisch geschieben. Die Darstellung beginnt schon in den letzten Jahren des Seleukos IV. mit der Vorgeschichte der makkabäischen Erhebung, geht dann zu dieser über und versolgt sie bis zum Siege des Judas Makkabäos über Nikanor, also bis 162/1 v. Chr. Es ist im Wesentlichen eine Geschichte des Judas Makkabäos, und der Name Makkabäerbuch  $M\alphaxx\alpha\beta\alphaix\alpha^i$  kommt ihm in höherem Grade und eigentlicher zu als dem ersten. Vorangeschickt ist ein aus dem seleukidischen Jahre 188 = 125/4 v. Chr. datirter Brief der Juden in Judaa an die ägyptischen, worin diese ausgesordert werden, das makkabäische Erinnerungssest der Tempelweihe gleichfalls zu be-

Hieronymus IX 459 ff. Vallarsi. Machabaeorum primum librum Hebraicum repperi. Schürer Gesch. des jüd. Volkes im Zeitalter Jesu Christi III 139 3. Aufl.

<sup>2)</sup> Bei Euseb. hist. eccles. VI 25, 2.

<sup>3)</sup> Man übersetzt, indem man mit H. Stephanus (und vielleicht dem Codex H) σαρβαναιελ liest, Buch der Fürsten der Kinder Gottes oder das Fürstenhaus der Kinder Gottes u. dgl. Vgl. Grimm kurzgef. exeget. Handb. zu d. Apokryphen III S. XV ff. Ewald Gesch. d. Volkes Israel IV3 604. Derenbourg Essai sur l'histoire et la géographie de la Palestine I 450. Nach Origenes war es übrigens nicht der Titel des 1. Makkabäerbuches allein, sondern der makkabäischen Geschichte (τὰ Μακκαβαϊκά) überhaupt.

270 B. NIESE

gehen, und im Anschluss daran einige Legenden von Nehemia i Jeremia erzählt werden. Der eigentliche Titel erscheint in Subscription einiger alter Handschriften. Er lautet nach dem (Alex.: Ἰούδα τοῦ Μακκαβαίου ὑ) πράξεων ἐπιστολή, nach « Venetus Ἰούδα Μακκαβαίου πράξεων ἐπιτομή, wie auch (mens von Alexandrien ) das Buch als τῶν Μακκαβαϊκῶν ἐπιτε citirt. Beides ist berechtigt, da das 2. Makkabäerbuch ein Aus in Form eines Briefes ist.)

Nur zum Theil also fallen die beiden Makkabäerbücher sammen, nämlich für die Jahre 169—161 v. Chr., deren Ereignis wie bei historischen Schriften zu erwarten, in den Grundzüg übereinstimmend erzählt werden. In beiden herrscht ferner i gleiche Tendenz, sie stehen auf streng jüdischem Standpunkte u behandeln die Gegner, die griechischen Bedränger wie die jüdisch Widersacher als gottlose Frevler. Gemeinsam ferner ist beid Werken der Nachdruck, der auf die Stiftung der beiden Gedenktugelegt wird, des von den Juden Channuka genannten Festes i Tempelweihe am 25. Kislev und des sogenannten Nikanortages i 13. des Monats Adar, am Tage vor Purim.4)

Neben solchen Aehnlichkeiten im Ganzen bestehen jedoch grössten Unterschiede und Abweichungen jeglicher Art im Einzeln Von besonderer Bedeutung ist z. B., dass der Tod des Antiocl Epiphanes verschieden gesetzt wird. In jedem der beiden Büdfinden sich Dinge, die das andere entweder verschweigt oder i kurz berührt. Im 2. Buche fehlt Mattathias ganz, und die ers Siege des Judas über Apollonios und Seron werden nur lei angedeutet. Im ersten dagegen wird die Vorgeschichte der I hebung, der Streit zwischen den Hohenpriestern Iason und Menel übergangen; diese beiden Männer werden nie genannt, nicht ein Menelaos, der doch nachher in der Kriegsgeschichte seine Respielt. Ebenso enthält das 2. Makkabäerbuch mehrere Thatsach der gleichzeitigen syrischen Geschichte, die sich im ersten ni

<sup>1)</sup> Maxxaíov die Hs.

<sup>2)</sup> Strom. V 14, 98 p. 705 Pott.

 <sup>&#</sup>x27;H δευτέρα δὲ ἐν είδει ἐπιστολῆς οὖσα sagt schon das oben an führte Scholion zu den Kanones.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 4, 52. 7, 48. 2. Makk. 10, 1 ff. 15, 36.

<sup>5) 1.</sup> Makk. 6. 2. Makk. 9.

<sup>6) 1.</sup> Makk. 3, 10 ff.

anden, es erzählt oft eingehender, genauer und nennt mehr Namen; turz die Verschiedenheiten der beiden Bücher sind ebenso zahlreich wie beträchtlich.

In beiden Büchern herrscht, wie schon gesagt, ein streng jadischer Geist. Uebereinstimmend wird die Frommigkeit der judischen Kämpfer hervorgehoben; die Beispiele, an denen sie sich ermuthigen, werden dem alten Testament entlehnt.1) Bei jeder Gelegenheit wird der göttliche Beistand hervorgehoben, der den Vertheidigern des Glaubens zu Theil ward, oder die Strafe, die den Gottlosen traf. Selbst bei abweichender Erzählung herrscht darin völlige Einigkeit. In beiden Büchern ist z. B. der Tod des Antiochos die göttliche Strafe für die Unterdrückung des jüdischen Gottesdienstes, in beiden ist der sterbende König seiner Schuld bewusst und bereut sie.2) Der Tod des Alkimos, wie ihn das 1. Buch beschreibt, und das Ende des Menelaos im zweiten zeigen bei aller Verschiedenheit der Erzählung doch die gleiche Tendenz; den ungetreuen Priester ereilt die göttliche Strafe.3) Aber die Art, wie dieser Geist sich ausspricht, ist verschieden. Im 1. Makkabäerbuch wird die göttliche Hülfe durch Fasten, Busse und Gebet vermittelt,4) und dies fehlt auch dem zweiten nicht,\*) aber die Hülfe ist unmittelbarer, himmlische Heerschaaren, gewappnete Engel Gottes n Ross und zu Fuss kommen herab, um an der Seite der Ihrigen zu kämpfen. Wer kennt nicht die Geschichte Heliodors, der bei seinem Versuche, den Tempelschatz anzutasten, von einem himmlischen Reiter zu Boden geworfen, aber auf das Gebet des Hohenpriesters Onias verschont wird und sich nun zum Glauben an Gottes Allmacht bekehrt? ) Ueberhaupt liebt das 2. Buch Wunderwerk allerlei Art, wovon das schon erwähnte schreckliche Ende des Menelaos und die Martyrien des greisen Eleazar und der sieben

<sup>1)</sup> Im 1. Makk. ausschliesslich. 2. Makk. 8, 19 f. wird daneben ein anderer Vorfall erwähnt, wo die babylonischen Juden für die bedrängten Makedonier über eine gewaltige Uebermacht der Galater den Sieg erkämpfen. Diese Geschichte hat man vergebens in der Zeit des Seleukos Kallinikos oder Antiochos III. unterzubringen versucht. Wernsdorff S. 96 ff.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 6, 8 ff. 2. Makk. 9, 3 ff.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 9, 54. 2. Makk. 13, 3 f.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 3, 17 ff. 46 ff. 4, 8 ff.

<sup>5) 2.</sup> Makk. 8, 23. 28. 11, 25.

<sup>6) 2.</sup> Makk. 3, 23 ff., vgl. 10, 29.

Brüder,¹) ferner die in den Einleitungskapiteln erzählten Legen Beispiele sind. In dieser Hinsicht ist das 1. Buch viel gemässig das grobe Wunder fehlt, Gott leistet seine Hülfe unsichtbar. zweite ist religiös mit einer Fülle populären Aberglaubens, andere ist nicht minder religiös, aber es ist eine geläuterte, crectere Frömmigkeit.

Auch sonst weht im 2. Makkabäerbuch eine andere Lust : im ersten. Jenes betont wiederholt, dass die Drangsale Israels d Strafe früherer Sünden seien, dass aber durch die Leiden, d Martyrien der Zorn Gottes gesühnt sei, und sich seine Gnade ih wieder zugewandt habe.2) Im 1. Buche tritt dieser Gedanke nt zu Anfang leise hervor,3) dann verschwindet er gänzlich. Wiederho hebt ferner das 2. Makkabäerbuch die strenge Befolgung der Sabba ordnung durch Judas und seine Genossen hervor; am Sabbat ho der Krieg, die Verfolgung aus.4) Das 1. Buch schweigt davos hier findet sich dafür die bekannte Erzählung, wie unter Mattathider Beschluss gefasst ward, dass es erlaubt sei sich am Sabbat 2 vertheidigen, wenn man angegriffen werde, sich also in einer Notl lage befände, und darnach wird später gehandelt.") Von besondere Interesse ist ferner der Unsterblichkeitsglaube, der im 2. Bucl wiederholt und mit Nachdruck verkündet wird; nicht alle Mensche aber die Frommen sollen zum Lohne wieder zum Leben ause stehen ); der Verfasser beweist, dass auch Judas Makkabäos dies-Glauben getheilt habe.7) Davon hat das 1. Buch keine Spur; self da, wo man mit einigem Grund etwas erwarten könnte, in d Abschiedsrede des Mattathias\*) ist von einer Auserstehung nic die Rede. Da wir nun wissen, dass der Glaube an die Auferstehu

<sup>1) 2.</sup> Makk. 13, 5 f. 6, 18 ff. 7, 1 ff.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 5, 17ff. 6, 12 f. 7, 18. 32 f. 37 f. 10, 4. Sehr beachtenswe ist der Ausspruch 5, 19: ἀλλ' οὐ διὰ τὸν τόπον τὸ ἔθνος, ἀλλὰ διὰ τὸ Ινος τὸν τόπον ὁ κύριος ἐξελέξατο.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 1, 11. 64 και έγενετο ὀργή μεγάλη έπι Ἰσοαήλ σφόδου.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 8, 26. 12, 38, vgl. 15, 1 und die 5, 26 und 6, 11 erwäh Hinschlachtung wehrloser Juden durch die Feinde.

<sup>5) 1.</sup> Makk. 2, 39. 9, 34. 43, vgl. Josephus Antiq. XII 277.

<sup>6)</sup> Vgl. besonders c. 7, wo v. 14 zu Antiochos Epiphanes gesagt wo σοὶ μὲν γὸρ ἀνάστασις εἰς ζωὴν οὐκ ἔσται. Vgl. Bertheau de secundo lis Macc. 50 ff. Geiger Urschrift S. 219 ff.

<sup>7) 2.</sup> Makk. 12, 43 ff.

<sup>8) 1.</sup> Makk. 2, 49.

der Frommen zu den Lehren der Pharisäer gehörte, dass dagegen die Sadducäer die Unsterblichkeit leugneten,<sup>1</sup>) so hat man schon längst vermuthet, dass der Verfasser des 2. Buches zur pharisäischen Sekte, der des anderen zur sadducäischen gehört habe.

Wohl am aussalligsten ist zuletzt der Unterschied in der Form der beiden Werke. Während das erste im Uebersetzungsgriechisch der Septuaginta geschrieben ist, solgt das zweite der allgemeinen Litteratursprache. Im ersten verläust die Erzählung in gleichmässiger Ruhe und Würde, dagegen ist das 2. Makkabäerbuch sehr ungleich, an manchen Stellen macht sich die Verkürzung des Epitomators stark bemerklich<sup>2</sup>) und giebt der Darstellung den Charakter eiliger Hast und Flüchtigkeit. Aus der gleichen Ursache mögen sich einige Widersprüche und Verkehrtheiten erklären, die sich im 2. Makkabäerbuche eingenistet haben.<sup>3</sup>)

Die beiden Bücher, deren Charakteristik soeben versucht wurde, stehen bei den Gelehrten in sehr ungleicher Achtung.<sup>4</sup>) Es liegt in der Natur der Sache, dass sich meist die Theologen mit ihnen beschästigt haben, aber auch andere Gelehrte schliessen sich der

<sup>1)</sup> Josephus bell. Iud. II 163. 165. Antiq. XVIII 14. 16.

<sup>2)</sup> Z. B. 2. Makk. 13, 19 ff. 14, 18 ff.

<sup>3)</sup> Das auffälligste ist, dass 2. Makk. 12, 2 ff. Timotheos wieder zum Vorschein kommt, nachdem 10, 37 sein Tod erzählt worden war. Die katholischen Gelehrten und mit ihnen Schlatter nehmen an, dass es sich um zwei gleichnamige Männer handle. Das ist ja möglich, aber doch nicht eben wahrscheinlich.

<sup>4)</sup> Ich verweise auf die verschiedenen Handbücher, z. B. Ed. Reuss Geschichte der heiligen Schriften des alten Testamentes, und auf katholischer Seite Scholz Einleitung in die heiligen Schriften des alten und neuen Testamentes Bd. II. Abraham Geiger Urschrift und Uebersetzungen der Bibel. E. Schürer Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi Bd. 2 und 3, 3. Aufl. Th. Nöldeke Die alttestamentliche Litteratur. Ferner Wilib. Grimm Korzgefasstes exegetisches Handbuch zu den Apokryphen des alten Testamentes Lief. 3 und 4. C. F. Keil Commentar über die Bücher der Makkabäer. Ed. Reuss Das alte Testament Bd. 7. Kautzsch Die Apokryphen und Pseudepigraphen des alten Testamentes. Ewald Geschichte des Volkes Israel IV3 603 ff. Unter den Specialschriften ist das Hauptwerk Gottlieb Wernsdorffs Commentatio historico-critica de fide historica librorum Maccabaeorum Breslau 1747, eine gelehrte und scharfsinnige Schrift, wenn auch der Verfasser mit seiner Kritik nicht selten über das Ziel hinausschiesst. Ausserdem ist noch zu nennen <sup>Carl</sup> Bertheau *De secundo libro Maccabaeorum* Diss. Göttingen 1829. Das bekannte Werk von J. D. Michaelis Deutsche Uebersetzung des 1. Buches der Makkabäer, berührt die hier zu behandelnde Frage nicht.

von jenen begründeten Meinung an, wonach das 1. Makkabäerbu für ein im Kerne gediegenes, ernstes und zuverlässiges Geschich werk gilt, das zweite dagegen für ein leichtfertiges, minderwerthig und zugleich jüngeres Machwerk.1) Die herrschenden Vorstellung vom Charakter und Verlauf der makkabäischen Erhebung s wesentlich nach dem 1. Buch gebildet, an diesem wird daher Werth des zweiten gemessen, und wenn es abweicht, wird es ▼ worsen. Nur zur Ergänzung wird es herangezogen, und besond die im 1. Makkabäerbuch fehlende Vorgeschichte des Aufstam schöpste man aus dem zweiten, lange Zeit ohne Scrupel, ja n einem gewissen Lobe, bis die Kritik auch dahin vordrang. Kosten sprach dem ganzen Buch, auch der Vorgeschichte, jeden historisch Werth ab und legte ihm nur eine gewisse litterarische Bedeutu bei. Alles ist nach ihm ein willkürliches, tendenziöses Gewebe w Thatsachen, die der Versasser, um die Leser zu täuschen, sälschlie für einen Auszug aus lason von Kyrene ausgebe, während in Wah heit alles dem 1. Makkabäerbuch entnommen sei. Nicht gans s weit geht Hugo Willrich ); er versucht zu zeigen, dass die Vo geschichte in absichtlicher Entstellung und Uebermalung vorlies und ihm sind andere mit ähnlichen Vermuthungen nachgefolgt Und wenn das 2. Makkabäerbuch wirklich so schlecht ist, so di ihm offenbar auch dasjenige, was es allein bietet, nicht ohne w teres geglaubt werden.

Diese schlechte Meinung gründet sich auf die vielen und offe baren Fehler des Buches, wie sie schon aus der oben gegeben Charakteristik hervorgehen. Es steht nicht nur mit dem 1. Makibäerbuch in Widerspruch, sondern zuweilen auch mit sich selb und die Erzählung ist öfters recht flüchtig. Und wenn au ein Theil der gerügten Mängel dadurch entschuldigt oder erkliwird, dass wir es eingestandener Maassen mit einer Epitome thun haben, so giebt es doch andere Erscheinungen, die sich nic daraus erklären lassen, die Uebertreibungen, das Wunderwerk u andere Dinge, die an den Glauben des Lesers starke Ansprüc

<sup>1)</sup> Nach Ewald ist es etwa 100 Jahre nach dem ersten geschrieben.

<sup>2)</sup> Theologisch Tijdschrift XII (1878) 491 ff.

<sup>3)</sup> Juden und Griechen vor der makkabäischen Erhebung S. 64 ff.

<sup>4)</sup> Besonders Adolf Büchler, die Tobiaden und die Oniaden im 2. Mak bäerbuche u. s. w. Wien 1899. Vgl. über dieses Buch meine Anzeige in Gött. Gel. Anz. von 1900.

stellen und dem Ansehen des Buches in den Augen kritischer Leser sehr geschadet haben und schaden mussten.

Auch der confessionelle Gegensatz zwischen Protestanten und Katholiken spielt in diese Sache hinein. Bekanntlich hat die alte Kirche die Makkabäerbücher niemals als kanonisch angesehen; erst das Tridentiner Konzil hat sie mit den anderen Apokryphen unter die heiligen Bücher aufgenommen. Für die Katholiken hatte besonders das 2. Buch, in dem die Lehre vom Fegfeuer seine schriftmässige Begründung fand, hohen Werth. Pflichtmässig mussten sie sich der schweren und undankbaren Aufgabe unterziehen, die volle Wahrhastigkeit des Buches zu erweisen und die Widersprüche der beiden Makkabäerbücher untereinander und mit der sonstigen historischen Ueberlieferung auszugleichen. Um so eifriger wandten sich die Protestanten gegen das Buch; sie entdeckten darin oicht nur schwere historische Fehler und Unmöglichkeiten aller Art, sondern auch bedenkliche sittliche Defecte, z. B. die Erzählung <sup>70</sup>m Selbstmord des Razis.¹) Einen charakteristischen Ausdruck hat diese Polemik in der gegen den Jesuiten Frölich gerichteten Schrift Gottlieb Wernsdorffs gefunden, dessen Urtheil vielfach noch jelzt maassgebend ist. Wernsdorff hat auch das 1. Makkabäerbuch aicht verschont, aber diesem hat die Kritik nicht dauernd geschadet. Wie sich schon Luther günstig über dasselbe äusserte, 80 blieb es auch weiter in gutem Ansehen,2) während die Autorität des zweiten immer mehr herabsank und jetzt ungefähr auf dem Nullpunkt steht.3)

Ich bin jedoch der Meinung, dass diese Schätzung nicht gerecht ist, und dass vor allem die neuere Kritik, die sich an das 2. Makkabaerbuch gemacht hat, ganz versehlt ist. Es liegt in Wahrheit kein Grund vor, das 2. Makkabäerbuch in allen Stücken hinter das erste zurückzusetzen, sondern es ist als die ältere und oft reinere Quelle anzusehen. Diesen Satz denke ich im Nachfolgenden zu begründen.

<sup>1) 2.</sup> Makk. 14, 37.

<sup>2)</sup> Wozu auch J. D. Michaelis in seiner deutschen Uebersetzung gewirken hat.

<sup>3)</sup> Eine Ausnahme bildet Schlatter in seiner Schrift über Iason von Kyrene. München 1890. Schlatters Untersuchungen haben viele Mängel und führen zu wichaltbaren Ergebnissen. Oft aber liegt ihnen ein richtiges Gefühl zu Grunde, und jedenfalls ist ihm hoch anzurechnen, dass er eine unparteiischere Würdigung Iasons und des 2. Makkabäerbuches versucht hat.

## Abfassungszeit.

Zuerst muss nun die Abfassungszeit der beiden Makkabaerbücher festgestellt werden. Darüber besteht, was das erste anlangt, kaum eine Meinungsverschiedenheit; denn am Schlusse desselben wird auf eine Geschichte der Regierung des Johannes Hyrkanos hingewiesen, die offenbar voraussetzt, dass dieser schon gestorben ist,1) was 105/4 v. Chr. geschah. Also fällt das Buch später, und zwar wahrscheinlich wenigstens einige Jahre später. Hierzu stimmt c. 8 die Aufzählung der römischen Grossthaten, wo ganz offenbar, um von anderen zweiselhasten Dingen zu schweigen, auf den achtischen Krieg von 146 v. Chr. hingewiesen wird,\*) und einige andere Stellen, aus denen man abnehmen darf, dass zwischen dem Erzählten und dem Erzähler bereits eine geraume Zeit verstrichen ist.\*) Einen ähnlichen Schluss erlaubt c. 2, 59, wo auf den Propheten Daniel in einer Weise Bezug genommen wird, die erkennen lässt, dass dieses Buch, das bekanntlich zwischen 169 und 164 v. Chr. geschrieben worden ist, hereits den kanonischen Schriften des alten Testamentes angehörte. Ferner nimmt man an, dass die Geschichte vor der Vernichtung der jüdischen Selbständigkeit und der hasmonäischen Dynastie durch Pompeius (63 v. Chr.) geschrieben ward. weil der Versasser dieses Ereigniss nirgendwo andeutet, vielmelbs die Herrschaft der Hasmonaer als bestehend vorauszusetzen schein Dies ist kein ganz bindender Beweis, immerhin aber von Bedeutun 89 und man darf daher in Ermangelung anderer Indicien annehme 🕮 dass der Verfasser zwischen 104 und 63 v. Chr. lebte und schrie

<sup>1) 1.</sup> Makk. 15, 23: καὶ τὰ λοιπὰ τῶν λόγων Ἰωάννου καὶ τῶν κείμων αὐτοῦ καὶ τῶν ἀνδραγαθιῶν αὐτοῦ ὧν ἡνδραγάθησε καὶ τῆς οἰσεο δομῆς τῶν τειχέων ὧν ἀνδραγαθιῶν αἰτοῦ ὧν πράξεων αὐτοῦ, ἰδοὺ ταῦ κρίρραπται ἐν βιβλίω ἡμερῶν ἀρχιερωσύνης αὐτοῦ ἀφ' οὖ ἐγενήθη ἀρχιερωσῶς μετὰ τὸν πατέρα αὐτοῦ. Hierzu stimmen auch die Worte 14, 25 τίνα χάρων ἀποδάσομεν Σίμωνι καὶ νίοῖς αὐτοῦ. Es besteht zwar die Meinung, diese noch unter Hyrkanos I. geschrieben (Grimm III p. XXVI), aber der Αμμεdruck τὰ λοιπὰ τῶν λόγων beweist, dass diese Annahme irrig ist.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 8, 9. Vgl. Willrich S. 73, dessen weitere Beobachtung pedoch nicht Stich halten; denn keineswegs wird v. 3 die vollständige Unter werfung Spaniens angedeutet. Die Kämpfe mit den Galatern können auf der allobrogischen Krieg 125—118 v. Chr. gehen.

Die Zeit des 2. Makkabäerbuches lässt sich noch genauer bemmen; denn der Einleitungsbrief ist, wie schon erwähnt, aus m Jahre 188 Sel. = 125/4 v. Chr. datirt. Allein hier beginnt e Schwierigkeit; denn fast allgemein 1) hält man den Brief ir gefälscht oder interpolirt2) oder man glaubt wenigstens, dass r nicht ursprünglich zur Epitome gehört habe,3) sondern erst achtraglich angefügt sei, also auch nicht zur Zeitbestimmung des L Makkabäerbuches benutzt werden könne. Ferner glaubt man, ass sich aus dem Inhalt des 2. Makkabäerbuches mit Nothwendigeit eine spätere Abfassungszeit ergebe; denn die schweren Verstösse egen die historische Wahrheit sollen beweisen, dass diese Uebereserung vor ihrer schriftlichen Auszeichnung längere Zeit mündlich rtgepflanzt worden sei.4) Wann es geschrieben sei, darüber sind e Ansichten verschieden.5) Für sicher gilt nur, dass es vor der retörung Jerusalems (70 n. Chr.) geschah, das nähere hängt davon , wie man sich das Verhältniss zum 1. Makkabäerbuche denkt. ich Grimm und Schürer hat lason dieses nicht gekannt und gebrieben, ehe es in Aegypten bekannt ward. Neuerdings glaubt man loch vielfach, lason habe das 1. Makkabäerbuch benutzt und müsse o in die herodeische Zeit oder in den Ansang des ersten nachristlichen Jahrhunderts fallen und sein Epitomator demnach noch Mter.6) Hierbei fällt jedoch auf, dass sich im 2. Makkabäerbuche gar keine Anspielung auf die spätere Geschichte findet, z. B. auf s Ende der jüdischen Selbständigkeit durch Pompeius, was doch r Zeitbestimmung des ersten gedient hat. Ferner jene Verstösse gen die historische Wahrheit, auf die man hinweist, sind hauptchlich die Abweichungen vom ersten Buche; dieses wird also zum aassstab des anderen gemacht, was eine petitio principii ist, die er nicht gelten darf.

Der Kern der Sache liegt in der Frage nach der Echtheit des roomiums und seinem Verhältniss zur nachfolgenden Geschichte.

<sup>1)</sup> Vgl. Grimm Exeget. Handb. IV 22 ff.

<sup>2)</sup> Valckenaer De Aristobulo Iudaeo 38 f.

<sup>3)</sup> Scholz Einleitung in den heiligen Schriften II 649 ff.

<sup>4)</sup> Grimm S. 19 ff.

<sup>5)</sup> Ewald lässt es etwa 100 Jahre nach dem 1. Makkabäerbuche genieben sein.

<sup>6)</sup> Willrich z. B. nimmt an, dass Iason auch diejenigen Theile des dak kabäerbuches benutzt habe, die nach seiner Meinung erst durch spätere ir beitung hereingekommen sind.

278 B. NIESE

Ist es unecht oder nachträglich hinzugesetzt, so hat es für die 2 bestimmung des Buches keinen Werth; kann dagegen die Une heit nicht erwiesen werden, und der Beweis liegt denen ob, sie behaupten. so muss angenommen werden, dass das 2. Makkabi buch 125/4 v. Chr. geschrieben ward. Es ist also durchaus not den Widmungsbrief zu untersuchen und die Gründe der Uneckt zu prüfen.

Das Schreiben ist von den Juden in Jerusalem und Juda die Glaubensgenossen in Aegypten gerichtet. Es beginnt mit G und Segenswünschen. Sie haben schon früher, sagen sie darn unter König Demetrios (II.) im Jahre 169 (144/3 v. Chr.) zur der Bedrängniss einen Brief nach Aegypten gerichtet, und jetzt Jahre 188 (125/4 v. Chr.) schreiben sie abermals, um zur F des Tempelweihsetes aufzufordern. Sie danken Gott, dass er aus grosser Noth erlöst hat; denn der Dränger Antiochos ist t Um der Mahnung zur Festfeier mehr Nachdruck zu geben, wird sod von der Einweihung des Tempels durch Nehemias erzählt, wie nach Anweisung des Propheten Jeremias das heilige Feuer des a Tempels in einer Naphthaquelle wieder entdeckte und damit Opfer entzundete. Weiter wird nach der Schrift berichtet. Jeremias Stiftshutte, Bundeslade und Räucheraltar aus dem a Tempel in eine Höhle des Berges Nebo rettete, von wo sie ei wenn Gottes Gnade wiederhergestellt und das ganze Volk wie beisammen ist, wieder zum Vorschein kommen soll. Dann 1 der Gottesdienst in seiner ganzen alten Herrlichkeit wieder leben. Auch sind die alten Schriften theils von Nehemia t von Judas wieder zusammengebracht. Darum sollen die ägyptist Juden das Fest mit feiern. Denn wir hoffen, so schliesst der B dass Gott, der das Volk errettet hat, sich weiter erbarmen uns von der ganzen Erde wieder zusammenführen wird; dent hat uns aus grosser Gefahr befreit und die heilige Stätte gereit Was aber die Geschichte des Judas Makkabäos und seiner Bri angeht, so wollen wir jetzt versuchen, das Werk Iasons von rene, der darüber in fünf Büchern gehandelt, in einem Buch zuziehen, hoffen damit ein nützliches Werk zu thun und begit mit der Erzählung.

Dieser Einleitungsbrief, wie er sich giebt, ist die Vor zur nachfolgenden Epitome aus Iason, und ist daher vom tomator verfasst, nicht von lason, von dem erst zuletzt die I . Es ist ein krauses, locker componirtes Schriftstück. Der uptgedanke, der sich in Anfang, Mitte und Ende findet, ist die ihnung, das Fest der Tempelweihe mitzuseiern. Darin liegt zueich der Zusammenhang mit der folgenden Darstellung; denn die istung der beiden makkabäischen Gedenktage bildet gleichsam den ttelpunkt und Abschluss des Ganzen. Unterstützt wird jene Mahng weiter durch die Erzählung von der Einweihung des Tempels d der Auffindung des heiligen Feuers durch Nehemias. Denn ses Fest ist ein Vorläufer der makkabäischen Feier und der aristeller denkt es sich vielleicht an demselben Tage, dem 25. der, begangen. Die Legende hat zugleich den Zweck, wie man atig bemerkt hat, die Heiligkeit des jerusalemischen Tempels unders hervorzuheben, in dem das heilige Feuer des salomokhen Heiligthums sich fortsetzt.1) Dieselbe Tendenz verfolgt die tiblung von den verborgenen Heiligthümern, die an den Tag mmen sollen, wenn Gott wieder gnädig und das ganze Volk eder vereinigt ist.2) Offenbar glaubt der Versasser oder will den unben erwecken, dass dieser Zeitpunkt nicht mehr fern ist: man n dann erinnern, dass im Laufe der Erzählung wiederholt betont rd, wie der Zorn Gottes und die Drangsale des Volkes nur vorergehend sind, und dass Gott seinem Volke bald wieder seine ade zuwenden wird. Dazu sollen dann auch die Aegypter durch beiligung an der Festseier an ihrem Theile mit helsen. Gewiss der innere Zusammenbang zwischen Vorrede und Buch nur ter, aber er ist unzweiselhast vorhanden, und er wird am sichera beglaubigt durch die Ueberlieferung, in der das Proomium n jeher gestanden hat, wo es jetzt steht. Da, wo uns das 2. Makkawhuch in der Litteratur zuerst bestimmt begegnet, bei Clemens a Alexandrien, wird das Proömium als zur Epitome der Makkaischen Geschichte gehörig anerkannt,3) ebenso geben es alle undschriften und die alten Uebersetzungen, auch der Titel des. d. Alexandrinus Ιούδα τοῦ Μακκαβαίου πράξεων ἐπιστολή zeugt den Widmungsbrief.

Man hat vermuthet, dass die Heiligkeit des jerusalemischen Tempels 

 <sup>a</sup> Gegensatze zum Oniastempel damit betont werden solle. Ewald IV<sup>3</sup> 609 f.

 Makk. 2, 7.

Clemens Alex. Strom. V 14, 98 (p. 254 Sylb. 705 Pott.) 'Αριστοβούλω <sup>1</sup> · · · · , οὖ μέμνηται ὁ συνταξάμενος τὴν τῶν Μακκαβαϊκῶν ἐπιτομήν <sup>1</sup> imlich 2. Makk. 1, 10, vgl. Euseb. praep. ev. VIII 9, 38.

Ehe ich an die Prüfung der gegen die Echtheit vorgebrach Beweise gehe, muss ich vorher noch eine andere Sache erledig Man nimmt seit langem fast allgemein an, dass der Widmun brief aus zwei verschiedenen Schreiben zusammengesetzt sei, 1 bringt dies auch in den Ausgaben zum Ausdruck. Der äuss und wesentliche Anhalt¹) zu dieser Annahme ist der Umstand, ( wir eine doppelte Adresse haben: v. 1 heisst es τοῖς ἀδελφ τοῖς κατ' Αϊγυπτον Ιουδαίοις χαίρειν οἱ ἀδελφοὶ οἱ ἐν ἱε σολύμοις Ἰουδαῖοι καὶ οἱ ἐν τῆ χώρα Ἰουδαῖοι εἰρήνην ἀγαί und v. 10 οί εν Ιεροσολύμοις καὶ οί εν τῆ Ιουδαία καὶ ή ρουσία καὶ Ἰούδας ᾿Αριστοβούλφ διδασκάλφ Πτολεμαίου βασιλέως . . . καὶ τοῖς ἐν Αἰγύπτω Ἰουδαίοις χαίρειν ύγιαίνειν. Dem ersten Schreiben pflegt man v. 1-9 zu gel dem zweiten das übrige und weiter. Einige Gelehrte ziehen zweite Hälfte von v. 9, das Datum ἔτους ἐκατοστοῦ καὶ ὀγ ηχοστοῦ καὶ ὀγδόου zum zweiten Brief, meist jedoch rechnet i es zum ersten, so dass beide Daten diesem angehören. Das 1 hältniss der beiden Briefe denkt sich z. B. Wernsdorff2) so, der zweite, der den Namen des Judas als Absender trägt, nach der Wiederherstellung des Gottesdienstes 164 v. Chr. verl und ursprünglich bestimmt war die ägyptischen Juden zur F feier einzuladen, während der erste jüngere auf den Judasbrief Be nimmt, freilich mit irrigem Datum, und der Epitome aus Iason Einleitung oder Begleitbrief dienen sollte.3)

Ich glaube, dass eine solche Theilung des Widmungsbri unmöglich ist. Der angeblich erste Brief, v. 1—9 kann kein a ständiges Schreiben vorstellen, aus dem einfachen Grunde, wei keinen Inhalt hat; denn nach dem Gruss und den Segenswünse bleiben nur übrig die ganz in der Luft schwebenden Worte v καὶ νῦν ἵνα ἄγητε τὰς ἡμέρας τῆς σκηνοπηγίας τοῦ Χασι μηνός. Die neun Verse sind verständlich als Eingang zu ein

<sup>1)</sup> Die Behauptung, dass die Sprache der ersten neun Verse von übrigen Theile des Proömium abweiche, kann nicht erhärtet werden. Danur ein subsidiäres, sehr zweiselhastes Argument.

<sup>2)</sup> A. a. O. S. 64 ff.

<sup>3)</sup> Vielfach glaubt man, dass einer der beiden Briefe, der erste oder zweite oder auch beide aus dem hebräischen (aramäischen) übersetzt sei. dies nicht anzunehmen sei, hat Grimm IV S. 23 f. mit Recht erkanat. selbst glaubt übrigens an die Theilung.

Briefe, als Rückverweisung auf einen früher geschriebenen, aber

nicht als eigenes Schreiben, und es kann kein Zweifel sein, dass die Eingangsepistel c. 1 und 2 ein untheilbares Ganzes bildet, das durch die Identität der Absender und den gemeinsamen Grundgedanken, die Aufforderung zur Festseier, genügend als solches beseichnet wird. Erschwert wird freilich das Verständniss durch die salbungsvolle Breite des Verfassers, der nach Art erbaulicher Schristeller gern dem Zuge des Herzens folgt, und allerlei schweres Gepäck beilegt. Er hat es für nöthig befunden, nach den langen Eingangsätzen die Anrede nochmals seierlicher und aussührlicher u wiederholen, aber wir müssen den geschwätzigen Schriftsteller nehmen so wie er ist. Ueberdies werden die Dinge durch die Annahme zweier Briefe nicht um ein Haar besser als vorher, die Schwierigkeiten und Anstösse bleiben unverändert. Wie wenig befriedigend das Resultat ist, erkennt man auch daraus, dass man weiter den ersten, schon an sich kleinen Brief in zwei noch kleinere Stacke hat zerschlagen wollen,1) nach welchem Recept man aus

dem zweiten leicht vier oder fünf machen könnte.

Erschwerend für das Verständniss wirkten auch die offenbaren Verderbnisse der Ueberlieserung?) und die gänzlich verwahrloste Interpunction unserer Texte. Zieht man dies alles in Erwägung, so ist der Gedankengang des Brieses ganz leidlich klar. 1—6 sind Eingangsgruss und Segenswünsche. Dann v. 7—8 erwähnen die Absender ihr srüheres Schreiben aus dem Jahre 169 zur Zeit der Drangsale, wobei zu beachten ist, dass v. 8 καὶ ἐνεπύρισαν — τοὺς ἄρτους von ἀφ' οὖ abhängt; es wird eben, sehr zur Unzeit, schon jetzt Gelegenheit genommen die ganze Geschichte zu recapituliren. V. 9 s. wird fortgesahren: und jetzt im Jahre 188 schreiben wir euch, damit ihr die Festseier mit uns begehet, und entbieten euch unseren Gruss, wir die Juden aus Jerusalem u. s. w.: καὶ νῦν,

<sup>βτα</sup> ἄγητε τὰς ἡμέρας τῆς σχηνοπηγίας τοῦ Χασελεῦ μηνὸς <sup>ἔτου</sup>ς έχατοστοῦ ὀγδοηχοστοῦ χαὶ ὀγδόου οἱ ἐν Ἱεροσολύμοις <sup>χαὶ</sup> οἱ ἐν τῆ Ἰουδαία — τοῖς ἐν Αἰγύπτῳ Ἰουδαίοις χαίρειν <sup>χαὶ</sup> ὑγιαίνειν; denn so muss man natürlich construiren. Das χαὶ

<sup>1)</sup> Bruston in Stades Zeitschrift für d. alttest. Wiss. 1890 X S. 110 f.
2) Dies lehren auch die zahlreichen und erheblichen Varianten der Han

<sup>2)</sup> Dies lehren auch die zahlreichen und erheblichen Varianten der Handschriften. Wahrscheinlich ist zuweilen etwas ausgefallen. Vergebens habe ich mich bemüht v. 7 zu verstehen: καὶ νῦν ὧδά ἐσμεν προσευχόμενοι (εὐχόμενοι) περὶ ὑμῶν.

rūr weist deutlich genug auf das vorhergehende βασιλεύοντο Δημητρίου zurück.¹) Im weiteren wird der Gedankengang dur die eingelegten heiligen Legenden gestört, die ja einen gewisse Zusammenhang mit den Absichten des Verfassers haben, uns absrecht überflüssig erscheinen, aber gewiss nicht den Leuten, für die das Buch bestimmt war. Der Schriftsteller hat eben die Gelegen heit der Vorrede benutzt, um sie vorzubringen; die Vorrede die ihm als Vehikel seiner Legenden, wie ja auch andere antike Schriftsteller in ihren Proömien Dinge vorgebracht haben, die mit de Inhalt ihrer Bücher wenig oder gar nicht zusammenhängen.¹) I dieser Form hat der Epitomator dem Auszuge aus Iason auch etw von seinem eigenen zur Erbauung des Lesers mitgegeben.

Dass nun der Widmungsbrief nicht ursprünglich zum 2. Makk buche gehöre und unecht sei, sucht man vor allem aus einer Reil schwerer historischer Schnitzer und Unmöglichkeiten nachzuweise die der Verfasser begangen haben soll.3) Zunächst wird besonde in der älteren Litteratur der legendare Charakter stark betont, de die Geschichten von Nehemia und Jeremia haben, die in der Uebe lieferung des alten Testamentes keinerlei Stütze haben und als & findung gelten müssen. Wie sollte es ferner möglich sein, so fra man weiter, dass Rath und Volk von Jerusalem in einem Schreibe an die Aegypter solche Geschichten auf die Autorität der Schri vorbringen können?4) Dieser beiden Argumente können wir u schnell erledigen b; sie würden Gewicht haben, wenn es sich dars handelte, die Kanonicität und somit die unbedingte Wahrhaftigkt des Buches anzusechten. Für unsere Frage kommt es gar nic in Betracht, ob und wie weit diese Geschichten glaubhaft sind od Der Widmungsbrief ist das Proömium des Epitomators, d ebenso frei componirt ist, wie überhaupt die Proömien zu se pslegen; niemand darf hier ein authentisches Schreiben der C

Man würde den Zusammenhang sehr verbessern, wenn man δ' e setzte und καὶ νῦν δ' ἵνα schriebe.

<sup>2)</sup> Ich denke an die Proömien Theopomps mit ihrer Polemik (Dion Halic, ant. Rom. I 1) und an die Reste der Vorreden zu Agatharchides π τῆς ἐρυθρᾶς θαλάσσης bei C. Müller geogr. gr. min. I 111 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. Grimm S. 22 ff.

 <sup>2.</sup> Makk. 2, 1 εύρίσκεται δὲ ἐν ταῖς ἀναγραφαῖς Ἱερεμίας κτλ, τ
 13.

<sup>5)</sup> Vgl. Grimm S. 23.

sinde in Jerusalem erwarten; dies ist nur die vom Versasser gehate Einkleidung; niemand darf auch den legendaren Charakter
ner Geschichten als Zeichen der Unechtheit ansehen. Dass dabei
Schrift oder Schristen citirt werden, ist nicht im mindesten
underbar und kommt bei derartigen Sachen oft vor. Bekanntlich
ben die jüdischen Schristgelehrten im Anschluss an die heiligen
bristen, zum Theil auch nach griechischem Muster Legenden
sug in die Welt gesetzt. Dem hier Erzählten nahe verwandt ist
ster in der Geschichte das Traumgesicht das Judas Makkabäos,
auf das Gebet des Hohenpriesters Onias ebensalls der Prophet
remias erscheint und von Gott das goldene Schwert des Sieges
verbringt.') Wer dies erzählt, dem kann man auch die Geschichten
Widmungsbrieses ohne Bedenken zutrauen.

Es sind aber eine Reihe von anderen Bedenken vorgebracht Zuerst nennt sich unter den Absendern des Briefes (c. 1 10) Judas; damit soll nun, wie schon früh angenommen wurde, idas Makkabaos gemeint sein, der 161 v. Chr. fiel und unmöglich inahe 40 Jahre später 125/4 v. Chr. jenen Brief geschrieben ben kann.2) Ferner hält man es für undenkbar oder doch sehr wahrscheinlich, dass die palästinensischen Juden zur Theilnahme leiner Festfeier auffordern, die schon so viele Jahre früher be-\*Indet war.") Allein die Annahme, dass Judas Makkabäos gemeint i, ist ganz unerwiesen und bei näherer Erwägung unwahrscheinlich. Me der Schriftsteller ihn bezeichnen wollen, so würde er wohl n Beinamen, auch wohl eine Amtsbezeichnung, wie στρατηγός igenetzt haben.4) Es ist ohne Zweisel ein anderer Judas gemeint, as bei der Häufigkeit des Namens ohne jedes Bedenken ist.5) Ebenso M die Aufforderung zur Festseier zu dieser Zeit nichts anstössiges. int im Gegentheil nur zu begreiflich, wenn unter den Kriegsaften, unter denen Judaa so lange litt, das Fest zunächst nicht

<sup>1) 2.</sup> Makk. 15, 12.

<sup>2)</sup> Daher auch Luther Johannes übersetzt, worunter Johannes Hyrkanos i verstehen ist.

<sup>3)</sup> Es wird dem Leser nicht entgehen, dass diese Argumente wiederum enter Linie gegen die Kanonicität der Briese gerichtet sind.

<sup>4)</sup> Wobei ich unerörtert lasse, ob Judas Makkabaos wirklich sich, wie bier geschieht, neben der Gerusia nennen konnte.

<sup>5)</sup> Das nimmt auch Hugo Grotius an, der an einen Verwandten Hyr, L denkt. Einer der Söhne Simons hiess Judas 1. Makk. 16, 2. 9, 14.

auskommen konnte und sich erst nach längerer Zeit Geltung v schaffte. Ueberdies wissen wir gar nicht, ob die Feste wirkl ursprünglich makkabäische Gedenktage waren. Das eine ist Lichtersest,  $\varphi\tilde{\omega}z\alpha$ ,¹) das andere ein Theil des Purim, und es sehr möglich, dass sie erst nachträglich mit den Ereignissen Freiheitskrieges in Verbindung gebracht worden sind.²) Aladist es erst recht in der Ordnung, wenn ihre Feier erst gerat Zeit nach dem begründenden Ereigniss in Anregung gebracht w

Als besonders schwer und entscheidend gilt ein Irrthum, v. 7 begangen sein soll, wo es heisst βασιλεύοντος Δημητοι έτους έχατοστου έξηχοστου ένάτου ήμεις οί Ιουδαίοι γεγε φήκαμεν ύμιτ εν τη θλίψει κτλ. Denn im Jahre 169 Sel. 14 v. Chr. konnte, so sagt man, nach 1. Makk. 11, 54 ff. von ei Bedrängniss der Juden nicht die Rede sein, auch hätten dam Juden den Demetrios II. nicht mehr als König anerkannt, da J nathan schon vorher zu Antiochos VI. und Tryphon abgefallen: Der Versasser habe hier den zweiten Demetrios mit dem ers verwechselt, unter dem bekanntlich Judas fiel und die Juden st bedrängt wurden.2) Aber an solche Verwechselung zu glauben, nicht leicht. Man kann es sich nur so vorstellen, dass der V fasser an Demetrios I. dachte, dann zu einer Chronik griff, h unter den Jahren 168-173 Sel. einen Demetrios verzeichnet a und sich nun von dessen Jahren eins wählte, wobei es weder klärt wird, warum er überhaupt das Bedürfniss nach einem Dat empfand, noch weshalb er gerade 169 wählte. Es ist ferner w richtig, dass Jonathan von Demetrios II. abgefallen und zu sein Rivalen Antiochos VI. und dessen Vormund Diodotos Tryphon ab gegangen war,4) aber gerade in dem fraglichen Jahre 169 Sel. 144/3 v. Chr. geschah ein wichtiges Ereigniss, das viel ande Tryphon nahm in Ptolemais den Jonathan fest, hielt ihn ( Zeitlang gefangen und liess ihn bald darnach hinrichten.")

<sup>1)</sup> Josephus ant. Iud. XII 325.

<sup>2)</sup> Ewald Geschichte des Volkes Israel IV3 407.

<sup>3)</sup> So schon Wernsdorff S. 67.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 11, 54 ff.

<sup>5)</sup> Die Zeit bestimmt sich darnach, dass im nächsten Jahre 170 Se 143/2 v. Chr. Simons Herrschaft ihren Anfang nahm. In demselben J ward ferner Antiochos VI. beseitigt; denn nach den Münzen ist 170 Sel. letztes Jahr und zugleich das erste seines Nachfolgers Tryphon. Babelon

näheren Umstände, unter denen dies geschah, kennen wir zwar aus 1. Makk. 12, 40 ff. nur unvollkommen, 1) aber wir wissen, dass dadurch die Juden, wie natürlich, in die grösste Unruhe und Besorgniss versetzt wurden. 2) Die Folge war selbstverständlich, dass sie sofort zu Demetrios II. zurückkehrten: Simon setzte sich gleich mit ihm in Verbindung, und Demetrios ist es, der ihn zum Hohenpriester machte. 2) Es entspricht also recht gut den Zeitumständen, wenn im Widmungsbriefe das Jahr 169 Sel. eine Zeit der Bedrängniss genannt wird und zugleich Demetrios als König erscheint.

Unter den sonstigen für die Unechtheit der Vorrede angeführten Beweisgrunden befinden sich eigentlich nur zwei, die eine gewisse Bedeutung beanspruchen. Einmal die Beobachtung, dass im Proömium der Stil anders ist als nachher in der Erzählung. Unleugbar ist ein Unterschied vorhanden nicht im Sprach- oder Wortschatz, die wesentlich zusammenfallen,4) wohl aber in der Schreibart. Handhabung der Sprache ist in der Einleitung unbeholfener, ungeschickter als in den übrigen Theilen. Die Erklärung dafür liegt auf der Hand; in der Geschichte excerpirt der Verfasser den Iason von Kyrene und kann sich auch in der Sprache an sein Original anlehnen; an dieser Krücke kommt er leidlich gut vorwärts. segen der Einleitungsbrief ist sein eigenes Werk, eigener Com-Position, eigenen Ausdruckes, und es ist kein Wunder, dass dabei seine Ungeschicklichkeit zu Tage tritt. In der That haben wir es mit einem sehr mittelmässigen Schriftsteller zu thun. Das zeigt auch die Epitome mit ihren zahlreichen Unebenheiten, wo die Darstellung zuweilen zu völliger Formlosigkeit herabsinkt.5) Auch ist klar, dass ein Mann, dessen schriststellerischer Ehrgeiz sich mit

de Syrie CXXXV. CXXXVIII. Das Ende des Antiochos fällt aber erst einige Zeit nach Jonathans Tode, 1. Makk. 13, 31. Es liegt also zwischen Jonathans Gefangennahme und Simons Antritt einige Zeit, und wir haben daher die Verhaftung Jonathans ohne Zweisel in das Jahr 169 Sel. zu setzen.

<sup>1)</sup> Es war darnach Tryphons Heimtücke, der fürchtete, dass Jonathan seinem verbrecherischen Anschlägen auf Antiochos hinderlich sein würde. Ich vermachte, dass Tryphon besorgte, Jonathan würde sich wieder dem Demetrios II. zuwenden, und vielleicht auch Grund zu diesem Argwohn hatte.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 13, 2 καὶ είδε (Σίμων) τὸν λαὸν ὅτι ἐστὶν Εντρομος καὶ ἐκορομος

<sup>3) 1.</sup> Makk. 13, 34. 36. 14, 38.

<sup>4)</sup> Vgl. Ewald Geschichte des Volkes Israel IV 610 A. 1.

<sup>5)</sup> Z. B. c. 13, 18 ff.

286 B. NIESE

einer Epitome begnügt, sich selbst nicht allzuviel zutraut. Wir haben keinen Grund, die stilistische Beschaffenheit, die zahlreichen formalen Mängel des Briefes als Zeichen der Unechtheit anzusehen.')

Ein gewichtigeres Argument liefert die Art, wie v. 13 ff. über

den Tod des Antiochos berichtet wird. Denn diese Erzählung ist mit dem, was c. 9 aussührlicher über das Ende des Antiochos Epiphanes berichtet wird, nicht zu vereinigen. Hier stirbt der König nach schmerzhasten Leiden an einer fürchterlichen Krankheit, dagegen der Antiochos der Einleitung wird im Tempel der Anais,\*) den er berauben will, mit seinem Gefolge unversehens erschlagen. Da nun nicht anzunehmen sei, dass der Versasser der Epitome einen seiner eigenen Erzählung so widerstrebenden Bericht hier vorgetragen habe, so schliesst man, dass nicht er selbst, sonders erst ein späterer Fälscher den Brief versertigt und an seine jetzige Stelle gesetzt habe. Dagegen muss ich zunächst bemerken, dass mit dieser Annahme die Schwierigkeit mehr bei Seite geschoben als wirklich behoben ist; denn auch der Fälscher hätte den Widerspruch doch bemerken müssen. Wie kam er dazu, dieses Stück hier einzusetzen, und zwar ohne jede Nöthigung? denn er häute es ja leicht auslassen oder umändern können. Oder war er ein Mann, der nicht lesen noch schreiben konnte? Das wird niemand glauben. Im übrigen aber bin ich ebenfalls der Meinung, dass der harte Widerspruch sehr gegen die Echtheit des Proomiums sprechen wurde, wenn er wirklich bestünde. Aber ich behaupte, dass an unserer Stelle 2. Makk. 1, 11 ff. unter dem König Antiochos nicht Antiochos IV. Epiphanes, sondern Antiochos VII. Sidetes 20 verstehen ist, der von 138/7-129/8 v. Chr. regierte.3) Sidetes war der letzte Seleukide, der nochmals zu bedeutender Macht gelangte; er hat 130/29 v. Chr. Olymp. 162, 3 einen vollkommen

<sup>1)</sup> Die Wiederholungen des Briefes haben eine ganz passende Analogie in der Ausdauer, mit der in der Geschichte der Gedanke wiederholt wird, dass die Leiden der Juden nur ein vorübergehendes Strafgericht Gottes seien, oben S. 272 A. 2.

<sup>2)</sup> Dieser Name ist ohne Zweisel herzustellen. Die Handschriften bieten theils Navasa theils Avarasa.

<sup>3)</sup> Ich kehre damit zu einer älteren Meinung zurück, die von verschiedenen katholischen Gelehrten, z.B. von Frölich (annales Syriae p. 45, vgl. Scholz Einl. Il 653) aufgestellt, aber von Wernsdorff p. 64 ff. eifrig bekämpft worden ist. Die protestantischen Ausleger, Grimm und Keil, nehmen fast keine Notiz davon.

eichen Feldzug gegen den Hohenpriester Johannes Hyrkanos, Sohn Simons unternommen, hat Jerusalem belagert und er-, die Befestigungen geschleist, den Tempel besucht, den Juden Eroberungen wieder abgenommen und sie zur Unterwerfung, esfolge und Tributzahlung gezwungen.1) Hyrkanos musste ihn h darnach begleiten, als er über den Euphrat gegen die Parther auf diesem Feldzuge hat Antiochos dann schon im nächsten , Olymp. 162, 4 (Frühjahr 128 v. Chr.), in Medien sein Ende iden, und dies Ereigniss wird im Widmungsbrief des 2. Makkasuches erwähnt, freilich in mythischer Entstellung; denn in heit fiel Sidetes in der Schlacht gegen Arsakes. Dieser Umjedoch kann hier kein Bedenken erregen; denn auch wenn die Stelle auf Epiphanes bezieht, muss man eine gleiche Entng annehmen. Auch waren die Verhältnisse, unter denen es zu Grunde ging, wohl geeignet eine solche Legende zu Nach siegreichen Kämpfen überwinterte er in Medien, hier in den Winterquartieren verübte sein zügelloses Heer rössten Gewaltthaten gegen die Eingeborenen. Es kam daher ande zu einer allgemeinen Empörung, und man wandte sich r den Parthern zu. Die Meder übersielen die in den Quarı weit zerstreuten Heeresabtheilungen und zugleich kam Arsakes ückt. Antiochos konnte nur einen kleinen Theil seiner Truppen ieln, zog dem Feinde tollkühn entgegen, ward geschlagen und Der Untergang des Antiochos war also eine Folge der Gebaten seines Heeres, und daraus konnte mit einiger Phantasie wohl die Erzählung entstehen, dass Antiochos den Tempel naia aufsucht, um sich mit der Göttin zu vermählen und unter m Vorwande die Tempelschätze als Mitgift an sich zu nehmen, i er dann von den Priestern in den Tempel gelockt und unbens erschlagen ward. Der Schriststeller benutzte dabei eine che dem Antiochos Epiphanes angehängte Geschichte,2) vielt auch die bekannte Erzählung vom Tode des Antiochos des

<sup>1)</sup> Diod. XXXIV 1. Josephus bell. I 61. ant. XIII 236 ff. cont. Apion. Euseb. chron. I 255. Iustin XXXVI 1, 10. Ueber die Zeit der Erobe-Jerusalems, vgl. meine Ausführungen in dies. Ztschr. 28, 225.

<sup>2)</sup> Granius Licin. p. 9 Bonn. berichtet, wie Antiochos Epiphanes zur Diana Hierapolis kam, um sie zu heirathen, und beim Hochzeitsmahl den Tempeltz als Mitgift an sich nahm. Achnlich lautet was Seneca Suasor. 16 von Intonius in Athen berichtet.

288 B. NIESE

Grossen.1) Nicht selten werden zeitgenössische Ereignisse in gendarer Entstellung erzählt,2) beim Tode des Sidetes kann 1 es um so eher annehmen, als noch heute die Nachrichten dart nicht übereinstimmen.3) Nur auf Sidetes ferner passen die We der Vorrede: Gott hat das Heer, das in der heiligen Stadt ! nach Persien ausgeworfen4); denn auf die Eroberung Jerusale Olymp. 162, 3, folgte in kurzer Frist, fast unmittelbar, der 1 gegen Arsakes und der Tod des Sidetes, Olymp. 162, 4; dage auf Epiphanes kann es nicht gehen, da dessen Zug in die obe Satrapien unter ganz anderen Umständen vor sich ging und allem mit den Kämpfen um Jerusalem in keiner Verbindung sta Für Sidetes passen ebenso trefflich die Worte v. 13 δ ήγεμών: ή περί αὐτὸν ἀνυπόστατος δοκοῦσα εἶναι δύναμις; denn König zog mit einem Heer hinauf, das auf 80000 beziffert wi schlug die Parther dreimal und warf alles nieder, bis er an Zuchtlosigkeit seiner Soldaten zu Grunde ging.5)

Dass die Juden seinen Tod als eine Erlösung mit Freubegrüssten, ist leicht zu begreifen. Man darf sich durch die ausst liche Erzählung des Josephus nicht beeinflussen lassen, der einse und übertrieben den Edelmuth und das Wohlwollen des Sidetes ge die Juden hervorhebt. Antiochos hat den jüdischen Kultus angetastet gelassen, aber im übrigen die Juden vollständig unworfen, was natürlich um so mehr empfunden ward, als man Unabhängigkeit schon erlangt zu haben glaubte. Es ist da durchaus der Sachlage angemessen, wenn nicht lange nach 125/4 v. Chr. der Versasser des 2. Makkabäerbuches seinen Ungang als befreiendes Ereigniss mit besonderem Dank erwähnt. waren zwar seitdem etwa vier oder fünf Jahre vergangen, 3) a

<sup>1)</sup> Diod. XXVIII 3. XXIX 15. Strabo XVI 744 u. a. Stellen.

<sup>2)</sup> Bekannt und verwandt ist der Bericht über das Schicksal des Mithridat gefangenen M.' Aquillius, der gleich zur Fabel wurde. Die Be bei Reinach, Mithradates Eupator S. 126.

<sup>3)</sup> Nach der gewöhnlichen Version fällt er in der Schlacht, nach App. Syr. 68 nimmt er sich das Leben, nach Aelian hist. anim. X 34 stürzt er in einen Abgrund.

 <sup>2.</sup> Makk. 1, 12 αὐτὸς γὰρ ἐξέβρασε τοὺς παραταξαμένους ἐν τῆ ἐ πόλει εἰς τὴν Περσίδα.

<sup>5)</sup> Diod. XXXIV 15-17. lustin. XXXVIII 10.

<sup>6)</sup> Frölichs apologetischer Versuch, die Regierungszeit des Sideles a bis 186 Sel. (127/6 v. Chr.) auszudehnen ist nichtig. Vgl. Wernsdorff S.

ohne Zweisel hat es eine Weile gedauert, ehe die Juden das erfreuliche Ereigniss ausnutzen, ihren früheren Zustand wiederherstellen und ihre Verluste ersetzen konnten.1) Von dem was zunächst folgte, wissen wir wenig, müssen uns aber erinnern, dass Hyrkanos der Hohepriester, mit Antiochos gegen die Parther gezogen war und dass seine Rückkehr vielleicht auf sich warten liess.2) Da in Syrien die Thronstreitigkeiten weitergingen, so war es den Juden möglich, sich wieder unabhängig zu machen. Demetrios II., der aus der parthischen Gefangenschaft entlassene Bruder und Nachsolger des Sidetes, der sie ohne Zweisel in Abhängigkeit hielt, ward schon nach vierjähriger Herrschaft gestürzt; Ptolemäos VII. Physkon, mit dem er in Krieg kam, sandte ihm einen Nebenbuhler, Alexander Zabinas ins Land, und diesem gelang es, die Herrschaft zu gewinnen; auch die Juden schlossen sich ihm an.3) Gerade in diese Zeit 125/4 v. Chr., in die Ansange des Zabinas, sallt das Sendschreiben der jerusalemischen an die ägyptischen Juden und die Epitome des Makkabäerbuches. Ich bin weit entsernt, ihm irgendwelche politische Bedeutung oder Absicht zuzuschreiben, aber man darf sagen, dass es nicht übel in eine Zeit passt, wo die Herrschast des Demetrios beseitigt war und zugleich durch die Person des Zabinas wischen Judäa und Aegypten eine neue politische Verbindung sich gebildet hatte.

Ich glaube hiermit gezeigt zu haben, dass die groben historischen und chronologischen Fehler oder Widersprüche, die man in der Einleitung zu finden geglaubt hat, in Wahrheit nicht existiren. Dazu kommt nun noch, dass man den Widmungsbrief überhaupt nicht wegschneiden kann. Lässt man ihn, wie manche thun, bis

Die letzten Münzen des Sidetes haben die Ziffer 183 (130/29 v. Chr.), mit demselben Jahre beginnt wieder die Prägung des Demetrios II. Babelon rois de Syrie CXLI.

<sup>1)</sup> Sie wandten sich damals auch an die Römer, wie das Senatusconsult bei Josephus ant. XIII 260 ff. zeigt.

<sup>2)</sup> Nach Josephus ant. XIII 254 erfährt Hyrkan den Tod des Antiochos in Judia. Aber diese Nachricht ist ein willkürlicher Zusatz des Josephus zu seiser früheren, sehr summarischen und stark verschobenen Erzählung bell. lud. 162 und daher ohne Werth. Da wir wissen, dass Hyrkan mit in den Osten ging, so liegt nahe zu vermuthen, dass er sammt dem übrigen Heere auch in Medien war und vielleicht in irgend einer Weise an der Katastrophetheilnahm. Wie er nach Hause kam, ist unbekannt.

<sup>3)</sup> Iustin. XXXIX 1. Josephus ant. XIII 269. Euseb. chron. I 257 f.

2, 18 gehen und denkt sich ihn fort, so kann doch unmöglich ( Buch mit v. 19 τὰ δὲ καιὰ τὸν Ἰούδαν τὸν Μακκαβαίον κ angefangen haben, auch wenn man de auslässt. Nothwendig m noch etwas vorangegangen sein; der Interpolator würde also e frühere Vorrede beseitigt und durch sein eigenes Machwerk verdrit haben. Man lese ferner die Schlussworte der Vorrede (2, 32): τεύθεν ούν ἀρξώμεθα τῆς διηγήσεως τοῖς προειρημένοις τι οῦτον ἐπιζεύξαντες· εξηθες γὰς τὸ μὲν πρὸ τῆς ίστος πλεονάζειν, τὴν δὲ ίστος ίαν ἐπιτεμεῖν. Dies bedeutet: , so viel wollen wir dem oben Gesagten hinzugefügt haben und hi mit unserer Geschichte beginnen; denn es ist thöricht einer kur Epitome eine lange Einleitung zu geben.' Mit dem rovovror & ζεύξαντες sind v. 24-31 gemeint, folglich kann unter τοις π econuévois nicht wohl etwas anderes verstanden werden als c. 1-2, 13 gesagte. Dies gehört alles zusammen, und w man also die Einleitung 1, 1-2, 18 wegschneidet, so muss a der Rest des 2. Capitels fallen, und damit die Erwähnung las von Kyrene, der dann seine Existenzberechtigung verlieren wu Wirklich liesse sich wohl denken, dass die Darstellung ohne j Vorrede c. 3 anfinge. Aber dann muss man auch den Schluss Buches 15, 37 ff. streichen; denn jeder Leser muss sehen, dieser Epilog sich an die Einleitung 2, 24 ff. anlehnt und von d selben Manne geschrieben sein muss. Alles greist hier in einat ein, und der überlieferte Zusammenhang kann nicht so leicht rissen werden. Es gelingt nur durch sehr gewaltsame Mittel, sich in keiner Weise rechtfertigen lassen.

Schliesslich erhebt sich noch die Frage, was denn diese I leitung, diese Briefe, die zwar einen Anfang aber kein Ende hal allein für sich bedeutet haben sollten. Als selbständiges Schriftst haben sie offenbar gar keinen Sinn, und so wissen denn auch jenigen, welche sie für unecht erklären, in Wahrheit nichts di anzufangen. Schon ihr Umfang zeigt, dass sie bestimmt wa sich an ein anderes Werk anzulehnen. Wie soll ferner ein spät Bearbeiter oder Fälscher dazu gekommen sein, sie an die Epitaus lason anzufügen? Was wollte er damit? Was dachte er dabei? Auf diese Fragen fehlt jede ausreichende Antwort.<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Man kann sich nicht mit dem begnügen, was Willrich S. 77 dass ,irgend ein Abschreiber, schwerlich der Epitomator selbst, diese be

hat nicht bedacht, wie unwahrscheinlich es ist, dass ein Späterer dieses so eigenthümliche Schriftstück oder gar zwei oder drei Briefe zusammengesetzt, mit falschen Daten versehen und nachträglich und ohne Nöthigung einem ganz anders gearteten Werke sollte vorgesetzt haben. Man hat kein Recht, das, was man dem Epitomator nicht zutrauen mag, einem späteren Redactor aufzubürden. Ein Redactor ist auch Schriftsteller. In Wahrheit ist dies nur ein Nothbehelf; eine unbequeme Last wird auf den geduldigen Rücken eines fingirten Bearbeiters oder Fälschers abgewälzt.

Es liegt demnach kein zwingender oder auch nur wahrscheinlicher Grund vor, den Widmungsbrief von der Epitome Iasons zu trennen. Er gehört an die Stelle, wohin ihn die Ueberlieferung setzt, als die Vorrede, die der Versasser der Epitome seinem Werke vorgesetzt hat, und zwar in Form eines Briefes der jerusalemischen Juden an die ägyptischen, insbesondere an Aristobulos. Es ist also ein litterarischer Brief, der sich dabei ganz auf dem Boden der Wirklichkeit bewegt. Der Adressat Aristobulos ist sicher, wie schon die Alten annahmen, der bekannte judische Philosoph, der unter Ptolemãos Philometor schrieb und also seine Lebenszeit noch bis auf Physkon ausgedehnt hat,1) und auch an der Realität des angeblichen Absenders Judas brauchen wir nicht zu zweiseln. beiden Jahreszahlen entsprechen, wie oben ausgeführt, den Zeitverhältnissen so gut wie nur möglich. Die zweite ist das Datum des Brieses, die erste bezeichnet ein srüheres Schreiben, dessen Existenz anch nicht bezweifelt zu werden braucht. Wenigstens liegt darin nichts, was den Umständen widerspräche; die Beziehungen zwischen den jüdischen Gemeinden in Jerusalem und Alexandreia waren ja

Schreiben Gott weiss wo vorgefunden und sie, auf dass sie nicht umkommen möchten, dem Einleitungsbriefe des Judas Makkabäus vorangestellt hätte. Auf solche Weise kann man auch die Unechtheit der Einleitung des Thukydides beweisen.

<sup>1)</sup> Vgl. Schürer Geschichte des jüdisches Volkes III 384. Diese Annahme hat nicht die geringste Schwierigkeit; denn sonst wissen wir über Aristobuls Zeit mit Sicherheit nur das eine, dass er seine Schrift an Ptolemäos Philometor richtete. Wenn er hier im 2. Makkabäerbuch Lehrer des Königs Ptolemäos genannt wird, so ist darunter natürlich Physkon zu verstehen, was keine Schwierigkeiten hat und auch das Verhältniss zu Philometor nicht berührt; denn Philometor und Physkon waren Brüder mit geringem Altersunterschied. Auch war Physkon, wie neuere Ermittelungen gezeigt haben, keineswegs principieller Judenseind. Willrich Juden und Griechen S. 150 ff.

zahlreich und innig genug. Daraus folgt weiter, dass das 2. Makkabäerbuch wirklich 125/4 v. Chr. geschrieben und also älter ist akdas erste.

Es kann also nicht die Rede davon sein, dass im 2. Makkabäerbuche das erste benutzt oder bekämpst werde, wie Geiger 1) und mit starker Uebertreibung Kosters2) behauptet haben. Es bestehen, wie oben S. 271 ff. ausgeführt wurde, gewisse Unterschiede in den religiösen Anschauungen der beiden Werke, sber es sehlt jede Spur eines geslissentlichen Widerspruches oder einer Polemik, die man nur desshalb gefunden hat, weil man von vornherein von dem höheren Alter des 1. Makkabäerbuches überzeugt Das gleiche gilt von einer Stelle des 2. Makkabäerbuches, wo Geiger und mit ihm Wellhausen?) eine absichtlich abweichende Beurtheilung der Asidäer zu bemerken glauben. Nach dem 1. Matkabaerbuch 7, 13 sind sie friedliche Leute, die dem Hohenpriester Alkimos und Bakchides freundlich entgegenkommen, dafür aber auß roheste misshandelt werden, während im 2. Makkabäerbuche 14,6 Alkimos beim Könige Demetrios I. die Asidäer als die Freunde des Judas und Erzunruhestifter anschwärzt. Man hat übersehen, dass hier eine dem gottlosen Alkimos in den Mund gelegte Anschuldigung vorliegt, die der Schriftsteller gewiss nicht als Wahrheit angesehen wissen will. Man kann also sehr zweifelhaft sein, ob hier auch nur ein abweichender Bericht vorliegt; vollends von absichtlicher Polemik oder Widerspruch ist nicht die leiseste Spur.4) Was endlich Hugo Willrich 5) vorgebracht hat, um die Abhängigkeit des 2. Makkabäerbuches vom ersten zu erweisen, beruht auf so unsicherer Vermuthung, dass es nicht ernstlich in Betracht kommen kann. In Wahrheit existirt im 2. Makkabäerbuche kein Hinweis,

<sup>1)</sup> Urschrift S. 219 ff.

<sup>2)</sup> Theologisch Tijdschrift 1878 S. 491 ff.

<sup>3)</sup> Pharisäer und Sadducäer 82.

<sup>4)</sup> Wellhausen S. 81 hebt noch hervor, dass die Asidäer im 2. Makkabäerbuch nur an jener Stelle vorkommen und schliesst daraus, dass ihre Erwähnung au den Haaren herbeigezogen sei. Aber auch im 1. Makkabäerbuch werden sie nur zweimal genannt. Daraus folgt also nichts. Ebensowenig kann ich mit Wellhausen zwischen 1. Makk. 2, 42 und 2. Makk. 14, 6 einen Gegensatz entdecken. Beide Stellen stimmen vielmehr ziemlich überein, da sich aus der ersteren ergiebt, dass wenigstens früher die Asidäer zu Judas gehalten haben und daher Alkimos mit seiner Arklage vielleicht nicht ganz Unrecht hatte.

<sup>5)</sup> Juden und Griechen S. 69.

ne Beziehung auf das erste; von dieser Seite steht also der übererten Zeitbestimmung nichts im Wege, und ebenso wenig bildet
religiöse Standpunkt, die pharisäischen Lehren des Verfassers
Hinderniss. Die Sekte der Pharisäer wird zuerst unter Simon
ihnt, bestimmter und sicherer dann unter Johannes Hyrkanos,
ihr Schüler gewesen sein soll, dem sie aber trotzdem viel zu
ffen machten.<sup>1</sup>) Zur Zeit, aus der die Vorrede des 2. Makkabuches datirt ist, stehen sie in voller Blüthe.

Es bleibt also dabei, dass die Epitome lasons im Jahre 125/4 ir. geschrieben worden ist, und noch früher das Original selbst. stimmt auch, was wir aus den sonstigen Beziehungen des ies ermitteln können. Es ist zu Grunde gelegt dem sogenannten akkabäerbuche, dem Traktat περί αὐτοχράτορος λογισμοῦ, dem man annimmt, dass er jedenfalls vor der Zerstörung des pels (70 n. Chr.) abgefasst ward. Ebenso wird es vorausat im 3. Makkabäerbuch; denn die Art, wie dort Ptolemäos IV. n der beabsichtigten Entweihung des Tempels von Gott get wird,2) erinnert so stark an die Geschichte Heliodors, dass Entlehnung von da sehr wahrscheinlich ist. Man setzt diese ist mit Ewald gewöhnlich in die Zeit Caligulas, sie kann aber wohl noch älter sein. Endlich findet man mit einiger Wahrnlichkeit im Brief an die Ebräer 11, 35 einen Hinweis auf Martyrien, wie sie 2. Makk. 6 und 7 erzählt werden. Von phus nimmt man an,3) dass er das Buch nicht kenne und hat 18 auf einen verhältnissmässig jungen und apokryphen Charakter iben schliessen wollen. Allerdings citirt Josephus es nirgendwo, dies beweist nichts; denn auch das 1. Makkabäerbuch, das och so ausgiebig benutzt hat, nennt er nicht. Er hat ferner 3e Nachrichten, die das 1. Makkabäerbuch nicht hat, mit dem iten gemeinsam,4) und ich werde weiterhin Gelegenheit haben zu en, dass er sie wahrscheinlich diesem oder dem lason entlehnt in Wahrheit also denjenigen Schriftstellern beizuzählen ist, die lason beeinflusst worden sind.

<sup>1)</sup> Josephus ant. XIII 171 ff. 288 ff.

<sup>2) 3.</sup> Makk. 1, 10-2, 24.

<sup>3)</sup> Grimm S. 20.

<sup>4)</sup> Grimm S. 13. Am bemerkenswerthesten ist der Tod des Menelaos. ephas ant. XII 383 ff. und 2. Makk. 13, 3 ff.

Weitere Prüfung des 2. Makkabäerbuches.

Die herrschende Ansicht entnimmt ihr Urtheil über den We des 2. Makkabäerbuches der Beschaffenheit der Nachrichten, amancherlei Mängeln derselben, in denen man Zeichen einer jünger den Ereignissen selbst schon sehr fern stehenden Zeit zu erkent glaubt. Auch dies ist ein Irrthum, der im nachfolgenden bericht werden soll. Es ist dem Buche ergangen, wie manchem ande es ward verkannt, weil man es nicht richtig verstand.

Die volle Würdigung der Nachrichten ist freilich nicht gileicht, weil fast die gesammte Ueberlieferung jener Zeit in den beid Makkabäerbüchern niedergelegt worden ist und es an einer nich jüdischen, unparteiischen Darstellung, die als Prüfstein dienen könn gänzlich fehlt. Aus den Werken der profanen Historiker, Polybis Poseidonios, Timagenes, Nikolaos ist hierfür kaum etwas erhalt Josephus in der Archäologie hängt ganz von den Makkabäerbüche ab, und auch sein Abriss im Bellum Iudaicum ist von denselb wenigstens beeinflusst, überdies stark verkürzt und durchaus nicht unparteiisch. Er ist sicherlich von Werth, darf aber nicht oh genauere Prüfung zur Controlle benutzt werden und wird dat vorläufig besser bei Seite gelassen. Gleichwohl genügt unse Kenntniss, um zu behaupten, dass im 2. Makkabäerbuche mant sehr gute Nachrichten enthalten sind. 1)

Eine besondere Beachtung verdienen zunächst die gelegendieingefügten Notizen aus der syrischen Geschichte, die sich in il allein finden. Sie gelten mit Recht als vertrauenswürdig und si daher auch allgemein angenommen und benutzt worden. Wir hötz. B. (4, 21) von der Gesandtschaft, die Antiochos Epiphanes bei (legenheit der Mündigkeitserklärung des jungen Ptolemäos Philome an den ägyptischen Hof schickte, wobei zum ersten Male die krierischen Absichten der Aegypter deutlich zu Tage traten. I stimmt zu unseren sonstigen Nachrichten, aus denen hervorg dass die Feindseligkeiten erst nach dem Tode der Kleopatra, Mutter und Vormünderin des jungen Ptolemäos ihren Anfang nahn Bei anderer Gelegenheit (10, 13) wird Ptolemäos Makron erwäder als Statthalter von Cypern von den Aegyptern zu Antio

<sup>1)</sup> Eine Reihe von Einzelheiten wird im nächsten Heft zur  $\mathbf{Sp}_1$  kommen.

orging. In der That wissen wir aus Polybios, dass dieser Ptoleos längere Zeit Cypern verwaltet hat.1) Auch was über Philippos a Nebenbuhler des Lysias erzählt wird, seine Flucht zu Philostor nach Aegypten (9, 29), ist nicht zu beanstanden. 1. Makk. 63 schweigt zwar davon, widerspricht aber auch nicht.2) Weitern (13, 25) wird erzählt, dass der Vertrag Eupators mit den Juden Ptolemais lebhaste Unzusriedenheit erregte, und dass Lysias die regten Bürger beschwichtigen musste. Ganz natürlich; denn tolemais war, da es an Galiläa grenzte, am Kriege zunächst bewiligt, hatte wahrscheinlich mancherlei Unbill von den Aufstänschen erfahren und war ihnen daher besonders feindlich gesinnt.3) n diesen und ähnlichen Stellen haben wir offenbar Stücke einer maueren Geschichtschreibung, die über Ereignisse und Personen Syrien gut unterrichtet war. Ganz entsprechend giebt uns ferner 8 2. Makkabäerbuch allerlei Auskunst über Statthalter und sonstige migliche Beamte im südlichen Syrien, die wir, obwohl es die iden so nahe anging, im 1. Buche vergeblich suchen. Wir erbren, wer die Besatzung der Burg in Jerusalem befehligte, wer Judaa, wer in Samarien kommandirte, wer Strateg in Cölesyrien ad Phonizien war.4) Es wird uns berichtet, dass bei dem Reerungswechsel nach dem Tode des Epiphanes, wie es oft geschah, eser Strateg, der schon erwähnte Ptolemäos Makron, ein geassigter Mann, in Ungnade fiel und durch einen anderen, Protchos, ersetzt ward. Bemerkenswerth ist ferner die Genauigkeit, it welcher Amt und Titel dieser Würdenträger gegeben werden. samte wie der Strateg von Cölesyrien und Phönizien (3, 5 u. a.), r Elephantarches (14, 12), die Ehrentitel Freund oder Milchbruder \* Königs\*) haben genau die Benennungen, wie wir sie aus den ariststellern und Monumenten kennen.6) Der berühmte Heliodoros isst έπὶ τῶν πραγμάτων; in der That ist dies am seleukidischen d später am pergamenischen Hofe der übliche Name der höchsten amten; dass ihn Heliodoros sührte, lehrt eine ihm zu Ehren in

<sup>1)</sup> Polyb. XVIII 55, 6. XXVII 23.

<sup>2)</sup> Nur Josephus ant. XII 386 erzählt, dass Philippos von Antiochos V. idtet ward. Aber dies ist offenbar ein Missverständniss.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 5, 15 ff.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 4, 27. 5, 22 ff. 8, 8.

<sup>5)</sup> Των πρώτων φίλων 8, 9. σύντροφος 9, 29.

<sup>6)</sup> BCH. XIV 587. I 285.

296

Delos gesetzte Inschrift.') Ganz natürlich ist, dass zuweilen Tite vorkommen, von denen wir sonst nichts wissen, wie 5, 24 de Mysarch ( $\mu\nu\sigma\dot{\alpha}\varrho\chi\eta\varsigma$ ), d. h. der Befehlshaber der Myser, die w unter Antiochos III., aber auch unter Epiphanes als ein besondere Truppencorps kennen,²) und der Kypriarch.³) der ebenfalls a Oberster einer Kyprier genannten Truppenabtheilung anzusehen is

Auch diejenigen Stücke, deren Glaubwürdigkeit mit Grund as gesochten wird, zeigen doch deutliche Spuren einer genauere Kenntniss des Epiphanes und seiner Zeit. Der Sturz aus de Wagen, mit dem die Krankheit des Königs beginnt (9, 8), ma wohl eine Fabel sein; aber es scheint, dass man wirklich von Ep phanes derartiges erzählte; nach einer Notiz des Granius Licinian: (p. 9 Bonn) geschah, was hier dem Könige begegnet, seiner Leich die auf dem Wege nach Antiochien, da die Zugthieren scheu wurde aus dem Wagen in den Fluss geschleudert ward. Reuevoll versprich Antiochos in seiner letzten Krankheit den misshandelten Jude hohe Ehren und Entschädigung; er will sie alle den Athenen gleich halten: πάντας αὐτοὺς ἴσους ᾿Αθηναίοις ποιήσειν (v. 15) Wenn dies Capitel auch schweren kritischen Bedenken unterliegt, so muss doch, wer so schrieb, die Gesinnung des Antiocher gut gekannt haben. Es ist genugsam bekannt, dass dieser Fur eifriger Philhellene war, am meisten aber den Athenern seine Gum Er hat bei ihnen eine Zeitlang gewohnt, war dor zuwandte. Strateg, und Polybios4) und andere Historiker berichten von des grossen Wohlthaten, die er ihnen erwies. Eine erwünschte & läuterung zu diesen Berichten ist neuerdings in den Inschriften

<sup>1)</sup> Bull. corr. hell. I 285 'Ηλιόδωρον Αισχύλου 'Αντ[ιοχέα] τὸν ούν τροφον τοῦ βασιλέως Σ[ελεύκου] φιλοπάτορος καὶ ἐπὶ τῶν πρα[γμάτων] τι ταγμένον κτλ., vgl. III 364. Polyb. V 41, 2. Frankel Inschr. v. Pergamos 171—176. Aehnlich wird 2. Makk. 11, 1 der Titel des Lysias correct und su führlich wiedergegeben ἐπίτροπος τοῦ βασιλέως καὶ συγγενής καὶ ἐπὶ τὰ πραγμάτων, vgl. 10, 11.

<sup>2)</sup> Liv. XXXVII 40, 8. Polyb. 31, 3, 3. Die gewöhnliche Erklärung , Erbösewicht', von μίσος, die sich noch in Reussens und Kamphausens Uebsetzung findet (Kautzsch Apokryphen 96) ist ganz verkehrt, ebenso die ε Wahrheit näher kommende Erklärung des H. Grotius, dass Mysarch den į wesenen Statthalter von Mysien bedeute.

<sup>3) 4, 29,</sup> auch ent two Kunglar 12, 2.

<sup>4)</sup> XXVI 1. Ueber seine Anwesenheit in Athen und die dort bekleid Strategie Appian Syr. 45. Catalogue of Greek coins in the Brit. Mus. Att p. 36. Reinach revue des ét. grecques I (1588) 168.

von Pergamon¹) zu Tage gekommen, ein in Pergamon aufgestellter Volksbeschluss der Antiochener aus den ersten Jahren des Antiochos zu Ehren des Eumenes II. und seiner Brüder. Dieses Decret ist genau in den Formen der attischen Volksbeschlüsse gehalten, und wir lernen daraus, dass Antiochos die attische Kanzleisprache in Antiochien eingeführt hat; wahrscheinlich hat er auch athenische Kolonisten dahin verpflanzt und scheint sogar die Verfassung der Stadt nach athenischem Muster umgestaltet zu haben.¹) Antiochos war ein begeisterter Bewunderer Athens, und dies hat der Verfasser in dem Briefe an die Juden zum Ausdrucke gebracht; er verspricht ihnen das höchste, was es nach seiner Schätzung giebt, er will sie den Athenern gleich machen.

Aehnlich steht's mit seinem Brief an die Juden, der im folgenden mitgetheilt wird. Schon die Adresse ist sehr bemerkenswerth. Es heisst (9, 19): τοίς χρηστοίς Ἰουδαίοις τοίς πολίταις πολλά χαίρειν καὶ ὑγιαίνειν καὶ εὖ πράττειν βασιλεὺς καὶ στρατηγὸς Artloyog. Die Juden werden πολίται, als Mitbürger angeredet, wahrscheinlich mit Rücksicht darauf, dass Jerusalem den Namen Antiocheia und die Juden Antiochener genannt waren, wie das 2. Makkabaerbuch vorher (4, 9) mitgetheilt hat, welche Nachricht wiederun sehr gut zu der von den Münzen bezeugten Thatsache stimmt, unter Antiochos mehrere Städte sich dem Könige zu Ehren Antiocheia nannten.3) Er selbst ferner nennt sich Strategen der Jaden, und auch dies hat seine Bedeutung. Wir wissen aus einem bethmten Fragment des Polybios XXVI 1, wie lebhast sich Anliochos sitr das Gemeindeleben der Städte interessirte; er war in Athen Strateg, bewarb sich in Vermischung römischer und griechischer Sitte auch daheim um die städtischen Aemter und strebte eilrig nach Popularität. Diese Eigenart wird hier in dem Briefe zum Ausdruck gebracht, er nennt sich, um den Juden zu schmeicheln, ibren Strategen, und wer weiss, ob er nicht in Jerusalem wirklich einmal zum Strategen gewählt worden ist?

Schliesslich weise ich noch auf das 2. Makk. 11, 34 ff. mitgetheilte Schreiben der römischen Gesandten hin. Ich weiss, dass

<sup>1)</sup> Inschr. v. Pergamon I n. 160.

<sup>2)</sup> Vielleicht hat er einige attische Monate übernommen. In dem bei Josephus ant. XII 264 erhaltenen Schreiben des Epiphanes wird nach dem Hekatombäon datirt. Freilich macht diese Stelle noch Schwierigkeiten.

<sup>3)</sup> Babelon rois de Syrie Cl. Steph. Byz. s. Tagoós.

viele es für gefälscht ansehen, aber in jedem Falle entspricht es ebenso, wie die drei anderen Briefe dort vollkommen dem Kanzleistil der damaligen Zeit, d. h. des 2. vorchristlichen Jahrhunderts. Insonderheit führen die beiden Gesandten, Quintus Memmius und Titus Manlius nur zwei Namen, Nomen und Gentile, ohne Cognomen, ganz wie es der Brauch der damaligen Zeit vorschreibt. Schon gegen das Ende des Jahrhunderts gerieth bekanntlich dieser Gebrauch ins Schwanken, und besonders vornehme Familien, zu denen auch die Manlier gehören, fingen an ihre Cognomina beizusetzen, und dies wird weiterhin so allgemein, dass bekanntlich die Historiker auch den Personen der Vergangenheit die Cognominanzuhängen pflegten. Es ist daher wohl bemerkenswerth, dass in dieser Hinsicht der erwähnte Brief des 2. Makkabäerbuches te keinem Bedenken Anlass giebt.

Endlich zeigen auch Sprache und Wortschatz des 2. Makkabäerbuches durchaus die Gestalt, wie wir sie aus der sonstigen Litteratur des 2. Jahrhunderts kennen. Ich brauche es nicht zu beweisen, da es allgemein anerkannt ist und auch die Erklärer wiederholt darauf hingewiesen haben. Es ist im wesentlichen die Sprache des Polybios,3) die sich zugleich auch in den Urkunden der Zeit findet.4) Auch in dieser Hinsicht passt das 2. Makkabäerbuch vollkommen in die Zeit hinein, in die es durch das Datum der Vorrede gesetzt wird. Dagegen wird jeder Unbefangene es als höchst unwahrscheinlich, ja fast unmöglich ansehen, dass in späterer Zeit ein jüdischer Schriftsteller, noch dazu ein tendenziöser Fälscher, sich eine so gute und genaue Kenntniss der Zeit und ihres Geistes sollte angeeignet haben, wie wir hier tinden, zumal da diese Zeit und ihre Litteratur sehr bald dem Gedächtnisse der Nach-

<sup>1)</sup> Dies ist eine allgemein bekannte Thatsache, über die ich z. B. auf Mommsen Röm. Forsch. I 47 verweisen kann.

<sup>2)</sup> Z. B. in der Inschrift aus Dyme Κόιντος Φάβιος Κοΐντου Μάξιμος Dittenberger syll. 12 316. Ebenso die Scipionen.

<sup>3)</sup> Dem z. B. der weite Gebrauch von zosla entspricht, vgl. die Erklärer zu 8, 20 und Grimms Commentar S. 7.

<sup>4)</sup> Häufiger ist im 2. Makk. (z. B. 5, 11) der Gebrauch von διαλαμβάνειν in der Bedeutung von ὑπολαμβάνειν. Dasselbe findet sich z. B. in der etwas jüngeren ephesischen Inschrift bei Dittenberger syll. 12 329, 20. Man vergleiche ferner 11, 23 im Briefe des Antiochos Eupator den Ausdruck τοῦ πατρὸς ἡμῶν εἰς θεοὺς μεταστάντος mit der Inschrift von Hierapolis ἐπεὶ βασίλισσα ἀπολλωνὶς — μεθέστηκεν εἰς θεούς. Alterthümer von Hierapolis S. 78 n. 30.

welt entschwand und nur in dunkeln Umrissen bekannt blieb, da auch die Schreibart unter dem Einflusse neuer Richtungen erhebliche Wandlungen erfuhr.

Alle Indicien treffen also dahin zusammen, dass wir im 2. Makkabaerbuch und seinem Original Iason von Kyrene ein zeitgenössisches Geschichtswerk aus der Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. besitzen, und dass wir keinen Grund haben, diese in der Vorrede ausdrücklich überlieserte Thatsache bei Seite zu schieben.

## lason von Kyrene.

lason von Kyrene, dem wir uns jetzt zuwenden, muss nach dem Siege des Judas über Nikanor als dem letzten berichteten Ereignisse (162/1 v. Chr.) und vor dem Jahre der Epitome (125/4 v. Chr.) geschrieben haben. Was wir von ihm wissen, beruht allein auf der Aussage des Epitomators (2, 19 ff.) und der Beschaffenheit der Epitome; daran müssen wir uns halten.') Wir dürfen ohne Bedenken annehmen, dass der Epitomator, wie es zu geschehen pflegt, sich oft wörtlich an das Original angeschlossen hat.

lason schrieb also eine Geschichte der jüdischen Erhebung unter Makkabäos und seinen Brüdern in fünf Büchern in dem Umfange, wie ihn das 2. Makkabäerbuch andeutet, d. h. als Einleitung ward die Vorgeschichte vorausgeschickt und den Schluss bildete die Niederlage Nikanors. Zwar nennt der Epitomator in seiner kurzen Nachricht 2, 20 nur die Kriege unter Antiochos Epiphanes und Eupator und erwähnt nicht den Demetrios I., unter den die letzten Ereignisse fallen. Aber dies darf nicht maassgebend sein, da hier keine vollständige Inhaltsangabe gegeben wird und im übrigen der Auszug selbst für das Original zeugt. Uebrigens wird die Zeit des Demetrios nur in ihren Anfängen berührt. Ich hebe dies hervor, weil manche, darunter Hugo Grotius, vermuthet haben, dass im 2. Makkabäerbuch ausser lason noch ein anderes Werk ausgezogen worden sei. Dies ist jedoch unwahrscheinlich; denn warum sollte der Epitomator es nicht gesagt haben? Ebenso wenig darf man annehmen, wie gleichfalls vermuthet worden ist,2) dass die Vor-

<sup>1)</sup> Ob der Iason von Kyrene, dessen Namen man an der Wand eines ägyptischen Tempels gefunden hat, unser Schriftsteller ist, lässt sich natürlich nicht sagen und ist auch von geringem Belang. Schürer III 361.

Neuerdings von Adolf Büchler Die Tobiaden und die Oniaden im
 Makkabäerbuche S. 277 ff.

300 B. NIESE

geschichte des Aufstandes c. 3—5, weil in der Vorrede nicht au drücklich erwähnt, nicht aus Iason stamme; es ist kaum denkb dass der Historiker diese für das Verständniss der Erhebung wesentlichen Ereignisse wider allen Brauch sollte übergangen habe

lason war nach Ausweis der Darstellung, wie auch der Nan das hellenisirte Jesus, andeutet, ein Jude und schrieb seine 6 schichte in der Absicht, die Heldenthaten seiner Landsleute, I sonders des Judas Makkabäos und seiner Brüder zu verherrliche Dies geschieht nach der Weise der damaligen griechischen Geschiel schreibung, d. h. mit den Künsten der Rhetorik. Dies lehrt die Han habung der Sprache und Sprachmittel der Epitome; Iason muss eine blühenden Stil geschrieben haben mit poetischen Wendungen u allerlei ungewöhnlichen Wortbildungen.1) Besonders deutlich w sicher erkennt man seine Art an der Behandlung des Stoffes, wi sie auf jedem Blatt des 2. Makkabäerbuches hervortritt und scho oben S. 271 ff. kurz angedeutet wurde. Dazu gehört die Ueber treibung des jüdischen Heroismus wie der Grausamkeit und Gou losigkeit der Feinde, das Streben nach starken Effecten in Schilde rungen und Erfindungen. Hervorragende Beispiele sind die Ge schichte Heliodors, die Hinrichtung des greisen Eleazar, der Todes Antiochos Epiphanes, das wunderbare Ende des Menelaos : der Selbstmord des Razis, der unseren Theologen so schwere Anstoss gegeben hat.2) Gewaltig übertrieben ist die Zahl der feind lichen Streiter und der Erschlagenen; es geht meist in die Zehn tausende. Antiochos Eupator und Lysias ziehen 163/2 v. Chr. jede mit 110000 Mann zu Fuss, 5300 Reitern, 22 Elephanten un 300 Sichelwagen gegen Judäa ins Feld.3) Erwägt man, dass Al tiochos der Grosse nach langen Rüstungen in der Schlacht b Raphia 217 v. Chr. alles in allem nicht ganz 70000 Mann ins Fe stellte, bei Magnesia kaum 60000,4) so ist ohne Weiteres klar, di die Zahlen in mindestens zehnfacher Vergrösserung erscheinen.

<sup>1)</sup> Poetisch ist z. B. 2. Makk. 4, 41 ξύλων πόχη. Vgl. 4, 47 τοῦς τοὶ πώροις, οἵτινες εἰ καὶ ἐπὶ Σκυθῶν ἔλεγον ἀπελύθησαν ἄν. 11, 11 λε τηδὸν (d. h. mit Lōwenmuth) ἐντινάξαντες εἰς τοὺς πολεμίους. 14, 45 φι μένων κρουνηδὸν τῶν αἰμάτων. Die Commentatoren haben schon län darauf auſmerksam gemacht.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 3, 8 ff. 6, 8 ff. 9, 4 ff. 13, 4 ff. 14, 37 ff.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 13, 1 f.

<sup>4)</sup> Polyb. V 79. Liv. XXXVII 40. Appian Syr. 32.

diese Dinge entsprechen der herrschenden Richtung der rhetorischen Geschichtschreibung, wie wir sie in ihren hervorragendsten Vertretern, Theopomp, Klitarch und Phylarch kennen,1) von der sich nur wenige auserlesene Geister wie Polybios frei gehalten haben. Eigen ist unserem Schriftsteller, dass er seine Kunst etwas grobkörnig und reichlich übt, dass er sie ferner in den Dienst der judischen Sache gestellt hat. Seine Beredtsamkeit ist besonders auf das Erbauliche gerichtet, zu welchem Zwecke ausser der Tapferkeit die Gesetzestreue und Frommigkeit der Juden jeder Zeit hervorgehoben wird. In dieser Richtung bewegen sich auch die Martyrien, Gebete,2) alttestamentliche Beispiele2) und dergleichen mehr. Im übrigen sind die Eigenschaften, die wir am 2. Makkabäerbuch tadeln, die grobe Parteilichkeit, Fabelsucht und Effecthascherei sehr vielen Historikern der hellenistischen Epoche eigen; besonders derbe Exempel finden sich bei den Römern, die auch in dieser Hinsicht Schüler der Griechen sind.4)

Zu den Requisiten dieser Geschichtschreibung gehören nicht zuletzt die Wunder, denen wir nach Ausweis des 2. Makkabäerbuches bei Iason öfters begegnen, wie die Prodigien vor Ausbruch des Krieges, der Traum des Judas, die Erscheinung himmlischer Streiter zur Errettung der Juden. Die himmlischen Erscheinungen τας έξ ούρανοῦ γενομένας ἐπιφανείας legt der Epitomator) dem Iason ausdrücklich bei. Aehnliches findet sich überall bei den Griechen. Die himmlischen Streiter, die den Heliodor vom Heiligthum zurücktreiben und den Juden in der Schlacht zur Seite treten, erinnern durchaus an Apollon und seine göttlichen Genossen, von denen die Perser und später die Gallier aus Delphi vertrieben werden, an Herakles oder die Dioskuren, die an der Seite ihrer Freunde streiten. Man glaube nicht, dass solcherlei Geschichten nur in die Erzählungen längst ver-

Eine sehr gute Analogie zum 2. Makkabäerbuch bildet das, was Polybios II 56 ff. von Phylarch berichtet, wie er die Grausamkeit der Makedonier and Achäer beschrieb, z. B. bei der Hinrichtung des Aristomachos von Argos.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 8, 16 ff. 10, 16 ff. und weiterhin fast in jedem Capitel.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 8, 19. 12, 15. 15, 22.

<sup>4)</sup> Ich darf auf die Historiker der mithridatischen Kriege, ferner auf Sullas Denkwürdigkeiten hinweisen, um von den römischen Annalisten zu schweigen.

<sup>5) 2.</sup> Makk. 5, 2. 15, 12. 3, 24 ff. 10, 29.

<sup>6) 2.</sup> Mekk. 2, 21.

<sup>7)</sup> Herodot VIII 37. Iustin. XXIV 8, 3. Pausan. X 23, 2. Hermes XXXV.

gangener Ereignisse Einlass gefunden hätten; auch die zeitgendesischen Geschichtsbücher waren voll davon, entsprechend dem populären Glauben der damaligen Menschheit; denn die Hellenen, die Heiden waren nicht minder gottesfürchtig und gläubig als die Juden, und sahen bei grossen, entscheidenden Ereignissen überall Wunder, uberall die Zeichen göttlicher Hülse, und die Historiker versehlter nicht, diesen Stoff auszuarbeiten und zu vermehren. liefert die Alexandergeschichte, z. B. was Kallisthenes, der unmittelbare Zeitgenosse, von dem Zurücktreten des Meeres an der pamphylischen Küste und von den Zeichen göttlicher Führung auf dem Wege zur Ammonsoase berichtete.1) Bekannt ist, wie nach Polybios III 47, 8 f. Hannibals Historiker Götter und Göttersöhne aufboten, um ihrem Helden den Weg durch die Einöden der Alpen zu weisen, nicht minder berühmt der oft wiederholte Traum Hannibals, von dem zuerst Silenos, der Zeitgenosse, erzählte.2) Vielleicht noch lehrreicher, weil aus populärem Muse hervorgegangen, ist das Zeugniss der Ehreninschrift für Diophantos, den Feldherrn Mithridates, der um 110 v. Chr. die Chersonesites in der Krim vor den skythischen Barbaren errettete; sein Sieg ward, wie die kurz nachher gesetzte Inschrift bezeugt, von der Schutzgöttin der bedrohten Stadt angekundigt.\*) Etwas später wird der Siegeszug Mithridats durch Vorderasien ebenso von vielverheissenden Sehersprüchen begleitet oder angekündigt,4) wie nachber die Siege Sullas; von letzteren hat Sulla selbst nicht unterlasen in seinen Denkwürdigkeiten zu berichten"); denn derartiges war immer ein Zeichen göttlicher Gunst und Hülfe. Iason unterscheids

<sup>1)</sup> Kallisthenes fr. 25 p. 18. fr. 36 p. 27 Müller.

Cicero de divin. I 49.

Dittenberger syll. I² 326 z. 23: ά διὰ παντὸς Χερσονασιτῶν προστενοῦσα Παρθένος και τότε συμπαροῦσα Διοφάντω προστάμανε μέν τὰν μελουσαν γίνεσθαι προξίν διὰ τῶν ἐν τῷ ἰερῷ γενομένων σαμείων, θάρες δὲ καὶ τόλμαν ἐνεποίησε παντὶ τῷ στρατοπέδω. Achnlich heisst es in det Inschrift von Lete in Makedonien von 117 v. Chr., wo die Letäer ihrem Quästor M. Annius für die Errettung aus dringender Kriegsgefahr danken, καὶ ἐνίκησεν τοὺς πολεμίους μάχη μετὰ τῆς τᾶν θεῶν προνοίας. Dittenberger syll. I² 318 z. 28.

<sup>4)</sup> Poseidonios bei Athen. V 213 B.

<sup>5)</sup> Z. B. Plutarch Sulla 17, vgl. 27. Besonders lehrreich sind die Wunder, die bei der Belagerung von Kyzikos erzählt wurden, wo die göttliche Hülfe durch Decrete und Inschriften beglaubigt war. Plutarch Lucull. 10.

sich von den anderen Historikern durch sein Judenthum; wenn er göuliche Hülfe braucht, so erscheint nicht Apollon oder Herakles, sondern der Engel Gottes, im übrigen besteht kein wesentlicher Unterschied.

Schliesslich ist auch das qualvolle Ende des Antiochos Epiphanes unter Gewissensbissen und Schmerzen, wie es im 2. Makkablerbuch erzählt wird, ganz dem nachgebildet, was man gelegentlich von der göttlichen Heimsuchung der Tyrannen und Gottesverächter wie Agathokles, Sulla und Herodes¹) zu erzählen wusste. Iason von Kyrene, wie ihn das 2. Makkabäerbuch zeigt, schliesst sich also ganz den Gewohnheiten der rhetorischen Schriftstellerei an, and nichts ist an ihm, was nicht vollkommen ins 2. Jahrhundert 7 Chr. hineinpasste. Also ist es ein Irrthum, wenn man in all diesem Wunderkram ein Zeichen späterer Bearbeitung und Entstellung sieht. Im Gegentheil zeigt sich darin eine so lebendige, vamittelbare Theilnahme an den Ereignissen, wie man sie schwerlich sinem späteren Zeitalter zutrauen darf, zumal bei einem Juden; denn historisches Interesse und historischer Sinn war unter den Jaden sehr selten; selbst die makkabäische Erhebung ist dem Gedechtniss bald entschwunden, und ich halte es für kaum denkbar, des ein Buch wie lasons oder das 2. Makkabäerbuch erst zur Zeit des Herodes oder gar noch später abgefasst sein sollte.

Aus dem Gesagten ergiebt sich der Werth Iasons und die Glashwürdigkeit, die ihm zukommt. Als Rhetor und eifriger Parteiganger der makkabäischen Sache wird er überall mit höchster kritischer Vorsicht zu benutzen sein, zugleich hat er aber alle die Vorzüge, die zeitgenössischen Aufzeichnungen eigen sind. Mit den Ereignissen, den handelnden Personen und herrschenden Zuständen war er ohne Zweifel bekannt, und seine Erzählung ist, soweit sie Thatsachen betrifft, im Kern als zuverlässig anzusehen, wie sie denn auch zur profanen Ueberlieferung soweit ersichtlich in bestem Einklange steht. Seine Fehler, die ja auf der Hand liegen, machen ihn nicht werthlos; es hat ja manche Historiker gegeben, z. B. den schon erwähnten Kallisthenes, die trotz zahlreichen Mängeln dennoch werthvolle Träger einer gleichzeitigen Ueberlieferung waren. Am besten kann man Iason wohl mit seinem

<sup>1)</sup> Diodor XXI 16, 5. Plutarch Sulla 36. Josephus bell. lud. 1 656.

späteren Landsmann Josephus vergleichen, dessen Geschichte des jüdischen Krieges ebenso parteiisch und von Rhetorik ebenso umrankt ist, und dennoch Hauptquelle für die Zeit geworden ist und sein muss.

In welchem der Jahre zwischen 161 und 125 v. Chr. Isson schrieb, lässt sich nicht mehr bestimmen, jedenfalls wohl nach den Tode des Makkabäos; das Buch sollte ja eine Verklärung des Helden liefern. Da auf spätere Zeiten, auf das Fürstenthum Jonathaus und Simons, im 2. Makkabaerbuch nirgendwo hingedeutet wird, obwohl beide Brüder gelegentlich erwähnt werden, so ist lasons Werk vielleicht schon vor der Aufrichtung der hasmonäischen Herschaft, also wohl vor 153/2 v. Chr. abgefasst worden, vielleicht in Man kann sich etwa denken, dass er ein Freund des Aegypten. Judas Makkabäos war und nach seinem Tode nach Aegypten 1885wanderte. Wäre uns sein Buch im Original erhalten, so würden wir wohl nähere und bestimmtere Angaben über Zeit und Ort seiner Jetzt haben wir von ihm nun einen stark Schriftstellerei haben. verdünnten Auszug; der Verfasser des 2. Makkabäerbuches, eberfalls ein Jude, der sich Judas zu nennen scheint, hat aus fins Büchern eins gemacht. Er zieht nicht gleichmässig aus; manche erzählt er genauer, manches deutet er nur flüchtig an, und wahr scheinlich hat er die Mängel des Originales noch vergröbert, met auch wohl einzelnes geändert oder zugesetzt haben. Denn er ist nun das Werk lasons durch eine selbst verfasste Vorrede in eine Brief an die agyptischen Juden umgewandelt, um diesen die Feier der makkabäischen Gedenktage ans Herz zu legen, hat also seine besonderen schriftstellerischen Absichten, die man dem Iason nicht zuschreiben darf; daher darf man zweifeln, ob schon dieser in derselben Weise von der Stiftung jener Feste berichtet hat, wie der Epitomator.1) Wohl möglich ist ferner, dass der Bearbeiter die erbauliche, specifisch jüdische Tendenz noch mehr zur Geltung gebracht hat. Von ihm mag wohl die nachdrückliche Betonung der Auferstehungslehre?) herrühren; ihm dürfen wir es zuschreibes, wenn jetzt so oft und so stark hervorgehoben wird, dass die Verwüstung des Tempels und anderes Ungemach nur eine vorübergehende Strafe Gottes für die Sünden seines Volkes seien ); be-

<sup>1) 2.</sup> Makk. 10, 5 ff. 15, 36.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 12, 43.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 5, 17 ff. 6, 12 f. 7, 18. 32 f. 37 f. 10, 3, vgl. S. 272.

sonders c. 6, 12 macht den Eindruck, als wenn der Epitomator rede, nicht Iason. Auch c. 7, das berühmte Martyrium der Mutter mit den sieben Söhnen, kann eine Zuthat des Bearbeiters sein, weil darin ein Widerspruch mit dem früher Erzählten liegt; denn anders als vorher wird Antiochos selbst in Jerusalem anwesend gedacht. Aber es kann auch sein, dass dies nur eine Ungeschicklichkeit des Bearbeiters ist; denn an sich liegt nichts vor, wesshalb nicht Iason selbst die Geschichte erzählt haben könnte. Die Tendenzen Iasons und seines Bearbeiters waren gewiss nahe verwandt.

Ein unleugbarer Vorzug ist es, dass der Epitomator nicht allmlange nach lason ans Werk gegangen ist; wenn er auch nicht
eigentlich Zeitgenosse der Ereignisse ist, so steht er ihnen doch
nahe genug, um noch lebendiges Interesse und eine gewisse Kenntniss für seine Arbeit mitzubringen. Was der Epitomator über Iasons
Werk und sein Verhältniss zu ihm berichtet, 1) anzuzweiseln, ist
nicht gestattet. Es liegt darin ein Grad von Ausrichtigkeit, der
einem Fälscher nicht angemessen sein würde; ein solcher würde
das Buch lieber sich selbst zuschreiben, man hat also, bis das
Gegentheil bewiesen wird, anzunehmen, dass die Erzählung des
2 Makkabäerbuches im wesentlichen, auch dem Umsange nach, dem
Werke Iasons entspricht. 2)

Zum Schlusse sei noch die von Geiger aufgestellte und betonders von Kosters durchgeführte Behauptung erwähnt, dass der
Verfasser des 2. Makkabäerbuches ein Gegner der hasmonäischen
Dynastie gewesen sei und sich auch darin zum 1. Makkabäerbuche in bewussten Gegensatz gebracht habe. Nach Kosters hat
er aus diesem Grunde die Brüder des Judas, besonders Jonathan
und Simon, die Gründer der Dynastie in den Hintergrund geschoben und alles Heldenthum allein auf Judas gehäuft. Diese Behauptung wird bei näherer Prüfung hinfällig; denn es lässt sich
in keinem Falle nachweisen, dass im 2. Makkabäerbuch dem Judas

<sup>1) 2.</sup> Makk. 2, 19 ff.

<sup>2)</sup> Es könnte jemand vermuthen, dass Iason bis zum Tode des Makkasõos gegangen sei, was ja als ein passenderer Abschluss erscheinen kann.
koch halte ich es nicht für wahrscheinlich; die Art, wie c. 4, 11 das Bündniss
les Judas mit den Römern erwähnt wird, scheint mir nicht dafür zu sprechen.
hie Vermuthung Schlatters, dass Iason die Geschichte bis zum Tode Simons, ja
is Johannes Hyrkanos geführt habe, ist völlig unbegründet. Schlatter nimmt
n, dass auch das 1. Makkabäerbuch wesentlich aus Iason geschöpst habe.

etwas zugeschrieben worden sei, was einem der Brüder gebühr Vielmehr verhalten sich den Brüdern gegenüber beide Bücher is wesentlichen gleich. In beiden ist Judas allein der Handelnde; is 1. Makkabäerbuch werden neben ihm Jonathan und Simon als seis Gehülfen einmal erwähnt, ehenso Eleazar.1) Im 2. Makkabäerboc kommen einmal<sup>2</sup>) sämmtliche Brüder vor als von Judas ernans Führer einzelner Heerestheile, einmal wird ferner eine leich Schlappe Simons ohne jeden Tadel erwähnt.3) Dagegen der a anderer Stelle4) mit zwei anderen als Verräther genannte Simo den Judas hinrichten lässt, kann nicht der Bruder des Judas sei und wird auch nicht als solcher bezeichnet. Es ist ein ander gleichnamiger Jude. Nur in einem Punkt unterscheidet sich d 1. Makkabäerbuch wirklich von dem anderen. Während hier Jud genannt wird, erscheint dort wiederholt die Formel "Judas und seit Brüder'.") Dies ist, wie ich nach Geiger annehme, mit Bedac geschehen, involvirt aber keinen Widerspruch zum 2. Makkabäe buch, wo in der Vorrede ganz ähnlich die Brüder dem Judas au drücklich an die Seite gestellt werden.") Auch für das 2. Makk bäerbuch bilden also Judas und seine Brüder ein Ganzes; wet dies nicht bei jeder Gelegenheit wiederholt wird, so bedeutet d keine feindselige Gesinnung gegen die Brüder, sondern kann ett Folge der Kürzung sein. Das 1. Makkabäerbuch hat es allerdin für nöthig gehalten, die Verdienste der Brüder besonders hervo zuheben, ohne dass es jedoch, was sehr wesentlich ist, von d einzelnen, von Simon, Jonathan u. s. w. mehr zu berichten wüs als das andere.

Ja in Wahrheit ist im 1. Makkabäerbuch Judas in viel höher Grade und ausschliesslicher der Held der Erzählung als im zweit

<sup>1) 1.</sup> Makk. 5, 17 ff. 6, 43 ff. Die Nennung des Johannes 1. Makk. 9, 3 fällt nicht mehr in den Rahmen des 2. Makkabäerbuches.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 8, 22 f.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 14, 17 Σίμων δὲ ὁ ἀδελφὸς Ἰούδα συμβεβληκῶς ἦν τῷ κάνορι, βραχέως δὲ διὰ τὴν αἰφνίδιον τῶν ἀντιπάλων ἀφασίαν ἐπτακι ἀφασίαν ist corrupt. Die alte lateinische Uebersetzung hat adventum, zunächst auf ἔφοδον führt; auch an ἐπιφάνειαν oder ἄφιξιν kann man den

<sup>4) 2.</sup> Makk. 10, 19 ff.

Z. B. 1. Makk. 4, 36 εἶπε δὲ Ἰούδας καὶ οἱ ἀδελφοὶ αὐτοῦ. Vgl. 3.
 42. 5, 10. 61. 63. 65. 7, 6. 10. 27.

<sup>6) 2.</sup> Makk. 2, 19 ff. τὰ δὲ κατὰ τὸν Ἰοίδαν τὸν Μακκαβαῖον καὶ τούτου ἀδελφοὺς — πειρασόμεθα δι' ένὸς συντάγματος έπιτεμεῖν.

Nelben Judas und seinen Brüdern wird auf jüdischer Seite niemals ein anderer genannt oder hervorgehoben ausser zwei vorwitzigen, unberusenen Männern, Joseph und Azarias, die wider Judas' Besehl mit den Feinden anbinden und geschlagen werden,¹) also nur zum warnenden Exempel dienen. Dagegen nennt das 2. Makkabäerbuch auch andere Juden mit Auszeichnung, Dositheos, Sosipatros, Esdri²) und gelegentlich andere,²) ist also nicht so einseitig makkabäisch wie das 1. Buch, zu dem ich nunmehr im nächsten Artikel übergehen will.

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

<sup>1) 1.</sup> Makk. 5, 18. 56.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 12, 19. 35.

<sup>3) 11, 17</sup> die Unterhändler Johannes und Absalom, 10, 19 die drei Verrither Simon, Joseph und Zakchäos.

# BEITRÄGE ZUR THEORIE DER ANTIKEN METRIK.

Als Gottfried Hermann das Studium der antiken Metrik in Deutschland erneuerte, verwarf er von vornherein die Lehren der alten Grammatiker als werthlos und hinderlich für eine wahrhaft wissenschaftliche Erkenntniss. Es ist das leicht begreiflich. Machen doch die erhaltenen Werke, meist schlechte Compilationen aus spätrömischer Zeit, auf den ersten Blick einen wenig vertrauenerweckenden Eindruck, während andererseits die überlieserten Lehren in einem schreienden Gegensatz stehen zu unserem modernen, zur Zeit Hermanns eben wieder erwachten Gefühl für die Schönheit dichterischer Formen. So fand das Urtheil des grossen Gelehrten allseitige Zustimmung und man gewöhnte sich, von den grammatici nur mit einer Mischung von Mitleid und Verachtung zu redes. Dieses Gefühl der Ueberlegenheit wurde noch gesteigert, als man im Glauben an allerneueste Theorien kyklische Messung des Daktylus, drei- oder vierzeitige Längen und Pausen je nach Bedarf des modernen rhythmischen Gesühles in die antiken Verse hineintrig-Davon stand freilich bei den Grammatikern nichts zu lesen. Doch konnte man sie, namentlich der Dichtercitate wegen, auch nicht ganz entbehren, und so fanden sich Gelehrte, die ernste Arbeit # sie wendeten und allmählich auch das sachliche Verständniss förderten. Westphal fand den Unterschied zwischen einer älteren und jüngeren Schule; Keil sorgte für die Herstellung der lateinischen Studemund für die der griechischen Texte, und beiden gelangen dabei überraschende Entdeckungen; Christ wies nach, dass Horst, d. h. die römische Kaiserzeit von den Lehren der älteren Schule abhängt. Mit einer genaueren Kenntniss ist auch die Werthschätzung der Grammatiker gestiegen, freilich aber noch lange nicht hoch genug, um ihnen irgend welchen Einfluss auf moderne Wissenschaft einzuräumen. Nicht einmal bei Horaz hat man gewagt, an Stelle neuester Erfindungen die glücklich entdeckte Ueberlieferung zu n. Noch immer hält man sich für berechtigt, mit Achselzucken Grammatikerweisheit' vorbeizugehen, und zwar nicht bloss an Erklärungen und Systemen, — die kann jede Zeit neu aufen und, wenn das Glück gut ist, verbessern — sondern auch len von ihnen überlieferten metrischen Thatsachen, — und ist der Punkt, an dem ich Einspruch erheben möchte. Allers verstösst hier manches gegen unser deutsches Gefühl. Aber das ein Grund sein, um es für falsch zu erklären? Ich werde in meiner Untersuchung ausgehen von dem elegischen ameter, einem Vers, über den alle neueren Metriker einig zu scheinen!) — ein seltener Fall — ich werde zunächst die

scheinen¹) — ein seltener Fall —: ich werde zunächst die e Ueberlieserung vorlegen und dann untersuchen, ob wir ein it haben sie zu verwersen. Es wird sich dabei die Nothligkeit ergeben, die Unterschiede, die den antiken Versbau von modernen im tiessten Grunde trennen, einer erneuten Prüfung interziehen.

Schon G. Hermann nahm in der Mitte des Pentameters eine ie an, Elem. doctr. metr. p. 33: necessaria est (caesura), quae rem pausam requirit, — qualis est in pentametro elegiaco. Dase thut die jetzt allgemein herrschende Ansicht, nur dass sie Stelle der Pause auch Dehnung zulässt. Man vergleiche z. B. bach Griechische Metrik III3 p. 81: ,der Pentameter ist nichts res als ein synkopirter Hexameter, d. h. die Zusammensetzung er katalektisch-daktylischer Tripodien, deren Schlusssilben im inge den Zeitumfang von je einem ganzen Fusse hatten.' Es nur folgerichtig, dass man den altehrwürdigen Namen des ameters als ein Denkmal antiker Unwissenheit beseitigen und der Tiese moderner Erkenntniss einen neuen schaffen wollte. Dieser einstimmigen Erklärung der Neueren steht die ebenso immige Ueberlieserung des Alterthums gegenüber. Schon der e setzt ja deutlich eine andere Auffassung voraus; denn fünf a kann man auf keine andere Weise erhalten, als wenn man lritte und sechste Lange als Ilalbfüsse, d. h. zweizeitig rechnet. kommt dann eine lange Reihe von Zeugnissen der Dichter hl wie der Grammatiker. Wie die fünf Füsse abzutheilen seien, per war man verschiedener Ansicht; dass es fünf seien, daran

<sup>1)</sup> Die Litteratur findet man gesammelt bei Rasi, De elegiae latinae isitione et forma. Patavii 1894.

hat niemals jemand gezweiselt. Als ältesten Gewährsmann für den Namen psiegt man den Hermesianax zu nennen, den bereits 300 gestorbenen Schüler des Aristoteles, der in seiner bei Athena erhaltenen Elegie sagt (XIII 598 a):

Μίμνερμος δὲ τὸν ἡδὺν ος εῦρετο πολλὸν ἀνατλὰς ἡχον καὶ μαλακοῦ πνεῦμ' ἀπὸ πενταμέτρου.

Dabei ist aber Heraclides Ponticus übersehen, dessen Alter dadurch bestimmt wird, dass ihn Plato im Jahre 362 zu seinem Stellvertreter in der Akademie machte. In dessen, wie es scheint, schon von Hieronymus Rhodius ausgeschriebener Erzählung von Chariton und Melanippos stand geschrieben (Athenaus XIII 602 c, cf. Hiller Hieronymi Rhodii fragmenta in der Satura philologa H. Sauppio oblate fr. XVII): ἔχρησεν δὲ (sc. ᾿Απόλλων) καὶ περὶ τῶν ἀμφὶ Χαρείτωνα προτάξας τοῦ ἑξαμέτρου τὸ πεντάμετρον . . . Diese Stellen führen uns in eine Zeit, die der höchsten Blüthe der giechischen Dichtkunst nahe benachbart ist; zugleich beweisen siech dass der Name (τὸ πεντάμετρον) damals geläufig und ohne weiteres verständlich war.

Als Vertreter ferner der klassischen Dichter unter Augustussegt uns Ovid ex Ponto III 3. 30: Apposui senis te duce quinques pedes, wozu die Stellen Amor. I 1. 4 und 30 kommen. Dam folgt die lange Reihe der Grammatiker, der Griechen sowohl wieder Römer, die alle in derselben Weise die doppelte Möglichkeit der Messung angeben. Als Beispiel will ich die Worte des Diemedes p. 520, 32 K hersetzen: pentameter, id est quinarius, settlich duabus semiquinariis, id est ut posterior tome duos dacty habeat et semipedem, quod genus scansionis est usitatius. alii versic scandunt: feritur quinquies, in primis duabus gressionibus est mittit dactylum et spondeum —, tertiam regionem sine dubio per petuo spondeus debet habere —, duobus anapaestis terminatur. Ein ausdrückliches Zeugniss über die Beschaffenheit der mittleren Pause giebt uns endlich Quintilian, der den älteren römischen Grammatikera nahe steht (IX 4, 97): spondeus quoque — modum semper per se

<sup>1)</sup> Eine Pause von zwei Moren erwähnt bekanntlich Augustinus de mus.
4, 14, der dafür auch an dieser Stelle — leider nur an dieser — zu Ehren kommt und dankbar citirt wird. Seine Worte beweisen doch nur, was wir sonst auch schon wissen, dass er von der alten metrischen Ueberlieferung nichts wusste. Man sollte doch froh sein, ein Zeugniss zu besitzen, dass man zu Augustins Zeit die Verse eben anders las, als früher.

habet. optime praecedet eum creticus, ut in hoc ... illud est, quod supra dixi, multum referre, unone verbo sint duo pedes comprehensi an uterque liber. sic enim forte Criminis causa, molle Archipiratae, mollius si tribrachys praecedat facilitates. est enim quoddam ipsa divisione verborum latens tempus, ut in pentametri medio spondio. Durch den Ausdruck latens tempus, sowohl wie durch das erste Beispiel criminis causa wird uns bezeugt, dass die Pause in der Mitte des Pentameters genau ebenso verschwand, wie die zwischen zwei gewöhnlichen Worten in fortlaufender Rede.

Prüsen wir nun den Werth dieser Zeugnisse und beginnen dabei mit den Grammatikern, so ist gegenwärtig allgemein zugestanden, dass sie uns wenigstens die Lehre der besten römischen Kaiserzeit erhalten haben. Haben wir ein Recht der Beobachtungsschärfe dieser Zeit zu misstrauen? Ich erinnere an das bekannte Wort Ciceros de orat. III 50. 196: quotus enim quisque est, qui teneat artem numerorum ac modorum? at in his, si paullum modo offensum est, ut aut contractione brevius fieret aut productione longius, theatra tota reclamant (cf. Or. 173. Parad. 3, 2). Derselbe Cicero sagt nachher: verum ut in versu volgus, si est peccatum, videt, sic si quid in nostra oratione claudicat, sentit. Dies wird hestatigt durch Dionysios Halic. De comp. verb. 11: ἤδη δ' ἔγωγε χαλ εν τοις πολυανθρωποτάτοις θεάτροις, α συμπληροί παντοδαπός καὶ ἄμουσος ὄχλος, ἔδοξα καταμαθείν, ώς φυσική τις έστιν απάντων ήμων οίκειότης — πρός εύρυθμίαν. - - Εθεασάμην άμα πάντας άγανακτοῦντας καὶ δυσαρεστουμένους, ότε τις η προύσιν η κίνησιν η μορφήν έν άσυμμέτροις ποιήσαιτο χρόνοις καὶ τοὺς ξυθμοὺς άφανίσειεν. Wenn das ungebildete Volk jede Abweichung bemerkte, werden doch wohl die Grammatiker sich nicht um einen halben Versfuss geirrt haben! Dürsen wir serner den grossen Elegikern, deren seines Gehör sür den Wohlklang der Verse zu rühmen man nicht müde wird, dürfen wir denen zutrauen, dass sie nicht einen Pentameter richtig scandiren konnten? Wie soll man es endlich ansangen, um die Zeugnisse des Hermesianax und des Heraclides Ponticus zu entkräften, die uns bis in die beste Zeit der griechischen Litteratur zurückführen? An einer Messung, die uns aus der Zeit des Aristoxenos berichtet wird, hat man bisher doch nicht zu zweiseln gewagt.

Nun nehmen die Modernen, um unbequeme Zeugnisse zu beseitigen, gern ihre Zuslucht zur Musik und behaupten, dass nur

durch Unkenntniss derselben die anstössigen Messungen entstande seien. Abgesehen davon aber, dass diesmal die Nachrichten in ein-Zeit zurückgehen, die bisher gegen jenen Verdacht geschützt war beruht die ganze Vorstellung auf einem Irrthum. Die klassischme Musik der Griechen war unter Augustus in Rom recht wohl bekannt. Sehen wir doch, dass Dionysios Halic. noch die Melod ae eines Chorliedes des Euripides beschreibt (De comp. verb. 11). fehlt an jedem Anhalt zu der Annahme, dass die musikalische Tradition des Alterthumes jemals unterbrochen sei. Insbesondere setzte sich der Gesang der Elegien beim Mahle fort bis tief in die römische Kaiserzeit, wie wir beispielsweise aus der Erzählung des Gellius XIX 9 sehen, aus der ich die Worte hersetze: ac posteaquam introducti pueri puellaeque sunt, iucundum in modum 'Ανακρεόντεια pleraque et Sapphica et poetarum quoque recentium èleyeta quaedam έρωτικά dulcia et venusta cecinerunt. Wenn Pentameter von Chören eingeübt und gesungen wurden, musste natürlich gezählt und Takt gehalten werden. Und da soll kein Mensch bemerkt haben, dass die dritte und sechste Länge des Verses nicht zwei, sondern vier Moren dauerte, wenn es nämlich wirklich vier waren? Wer jemals in einem Chore mitgesungen hat, wird überzeugt sein, dass bei der ersten Probe ein Irrthum von einem halben Takt alles umgeworfen hätte. Daraus folgt, dass die Berufung auf die Musik nur den Erfolg hat, die antike Messung des Pentameters zu stotzen und vollends gegen jeden Zweifel zu sichern.

Wir sehen, die Ueberlieferung von sieben Jahrhunderten steht wie eine Mauer, die nirgends einen Angriffspunkt hietet, und wir sind begierig das schwere Geschütz kennen zu lernen, das im Stande war sie zu zertrümmen. Es müssen doch wohl ganz starke und zwingende Gründe gewesen sein, die unsere neueren Metriker so gleichmässig zu ihrem Unglauben gezwungen haben? Indessen wir suchen vergebens. Eine Widerlegung der alten Zeugnisse hat niemand versucht!

Statt mich in allgemeine Betrachtungen über diese sonderbare Thatsache zu verlieren, will ich gleich auf den Punkt losgehen, der alles erklärt, wenn auch nicht entschuldigt, nämlich auf unsere moderne metrische Grundanschauung. Man sagt: ein Vers kommt zu Stande durch den Wechsel von Hebung und Senkung. Wo die Senkung fehlt und zwei Hebungen zusammenstossen, lehrt uns unser Ohr, dass dieser Verlust ausgeglichen wird durch eine Pause

oder durch eine Dehnung. Man braucht nur einen solchen Vers aufmerksam herzusagen und bei jeder Hebung mit dem Finger auf den Tisch zu klopfen, so wird man den Beweis haben.

Das Experiment ist einfach - so einfach, dass die Römer und Griechen es ganz sicher auch gemacht hätten und zu demselben Ergebniss gekommen wären wie wir, wenn sie nämlich die Verse auch so gelesen hätten wie wir. Es ist eine thörichte Vorstellung, dass die Alten nicht gekonnt haben sollten, was jedes Kind kann, und dass sie erst auf Augustinus hätten warten müssen, um eine Pause in einem Verse zu bemerken. Nein, die Alten haben zu ihren Versen sehr scharf Takt geschlagen, mit Händen und Füssen, und wenn sie zu einem anderen Resultat kamen als wir, so folgt daraus nicht, dass sie geirrt haben. Wenn uns tadellose Zeugen versichern, dass zwischen ganzen Versfüssen auch halbe vorkamen, dass Hebungen an Hebungen stossen konnten, um mich vorläufig der modernen Ausdrucksweise zu bedienen, ohne dass ein Ausgleich far die unterdrückte Senkung eintrat, so sind wir verpflichtet ihnen glauben. Allerdings folgt dann daraus, dass sie die Verse nicht gelesen haben können wie wir, und es entsteht die Frage, wie sie gelesen haben.

Ehe ich hierauf zu antworten versuche, möchte ich noch einmal zum Pentameter zurückkehren und auf einen anderen Punkt hinweisen, über den die Alten und Neuen verschiedener Ansicht sind. Es bandelt sich um das \( \frac{3}{2}\text{O} \, \text{S}, \) den Charakter des Verses (cf. Rasi ) a. a. 0. S. 4). Die moderne Auffassung hört aus dem Verse jedenfalls wegen der zwei zusammenstossenden Hebungen — ,den Wogenschlag stärkerer Gemüthsbewegung' (Gleditsch) oder ,das Schwanken und Wogen der Empfindungen' (Gruppe). Sie erklärt ihn demnach als ein Bild der Aufregung, sie findet ihn im Gegensatz zu dem ruhigen Hexameter leidenschaftlich, ja Rossbach nennt den Vers ,energisch'. Dagegen bezeichnet ihn gleich Hermesianax in der oben angeführten Stelle als μαλαχός, die lateinischen Elegiker geben ihm am häufigsten das Beiwort mollis, daneben lenis oder levis (cf. Rasi a. a. O. S. 47). Sie werden das schwerlich von Hermesianax übernommen, sondern damit einem allgemein feststehenden Urtheil Ausdruck gegeben haben. Diese Beiwörter kurzweg auf den Inhalt der Elegien zu beziehen, wie es Rossbach thut (Griech. Metrik III<sup>a</sup> p. 83), ist bare Willkur. Man beachte z. B. den Gegensatz bei Ovid am. I 1, 17 ff.:

cum bene surrexit versu nova pagina prime, attenuat nervos proximus ille meos. nec mihi materia est numeris levioribus apta, aut puer aut longas compta puella comas —

und man wird sich überzeugen, dass dem Dichter nicht der Inha sondern der Rhythmus des Pentameters schwächlicher und weiche vorkam. Es bleibt nichts übrig, als auch hier einen Widerspru zwischen den alten und neuen Kritikern anzuerkennen. Und man diesem Widerspruch können wir wiederum eine Bestätigung unserer Ansicht ableiten, dass der Pentameter im Alterthum eben anders klang und anders gelesen wurde als bei uns. Können wir uns nun davon eine Vorstellung verschaffen? — Ich kann hier eine allgemeine Auseinandersetzung nicht umgehen. Doch hoffe ich, dass sie nicht nur über den Pentameter, sondern über den gesammten antikes Versbau die landläufigen Vorstellungen klären und berichtigen wird.

Man pflegt den Unterschied im Versbau der antiken und der neueren Zeit so zu bestimmen, dass man jenen als quantitirend, diesen als accentuirend bezeichnet. Die Verse der Alten bauen sich auf der Länge und Kürze der Silben auf, die unsrigen auf der verschiedenen Tonstärke. Dieser Unterschied ist, wie man meinen sollte, offenkundig und allgemein bekannt. Man wird es also vielleicht übertrieben finden, wenn ich behaupte, dass er überhaupt noch niemals mit Bewusstsein und Klarheit durchgeführt wordes ist. Dennoch ist es so. Alle metrischen Systeme, die mir bekannt geworden sind, arbeiten auch in der antiken Poesie mit dem Begriff des Accentes im modernen Sinn, indem sie, je nach ihrem Sprackgebrauch, die einen die Arsis, die anderen die Thesis als belost ansehen. Um nur einige hervorragende Namen zu nennen, so hat Usener seine Hypothese von der Entstehung des altgriechisches Versbaus wesentlich auf dem "Hochton" aufgebaut. Wie unbefangen ferner Westphal, der erfolgreichste unter den neueren Metrikern, die antike Thesis oder Basis unserer Hebung oder der tontragenden Silbe gleichsetzt, dafür giebt jede Seite seiner Rhythmik Zeugniss-Ich behaupte nun, dass dies unrichtig ist, und stelle den Satz auf = es giebt in der antiken Poesie keinen Versaccent.

Dieser Satz beruht zunächst auf einer allgemeinen Erwägung Wo bleibt denn der Unterschied zwischen accentuirendem und quantitirendem Versbau, wenn auch dieser wiederum der Accente bedarf it der Annahme von betonten und unbetonten Silben auch in der ten Poesie beseitigt man doch sofort wieder das unterscheidende erkmal und erhält andererseits statt des einfachen ein doppeltes rinzip, was nothwendig zu Widersprüchen führen muss.

Unser Satz beruht ferner auf der Ueberlieferung. Natürlich rählen uns die Alten nicht, dass sie einen Versaccent nicht kennen, undern dass sie von ihm schweigen, ist das erste und nicht unichtigste Argument. Wenn Dichter, Grammatiker und Redner Jahrunderte hindurch in einer Weise, wie wir es gar nicht kennen, we Aufmerksamkeit auf den Rhythmus richten und niemals einer emerkt, dass die Füsse nicht bloss aus Längen und Kürzen betehen, sondern dass sie für das Ohr durch Tonverstärkung markirt verden, so kann man sich ganz sicher darauf verlassen, dass das ihr auch keinen Accent wahrnahm. Aber der Missbrauch der aniken Ausdrücke hat bei uns zu einer solchen Verwirrung geführt, ass ich erst beweisen muss, dass die Alten wirklich von einem iccent nichts gehört und überliefert haben.

Zunächst versuche man einmal, den Begriff ,Versaccent' laeinisch oder griechisch auszudrücken. Das Wort accentus können wir nicht gebrauchen; denn es ist jetzt wohl allgemein zugestanden, lass der antike und moderne Accent nichts gemein hat, als den Namen, dass der antike musikalischer Natur ist und sich auf die Tonhöhe bezieht, der unserige auf die Tonstärke. Versuum accentus könnte also nur bedeuten, dass ein gewisser Theil des Verses höher oder tiefer gesprochen werden soll, als die übrigen. Davon kann aber keine Rede sein. Ebensowenig können wir den "Accent" mit ictus übersetzen. Denn dies Wort bezeichnet den Taktschlag sei es mit dem Finger, wie bei Horaz Od. IV 6. 31 Lesbium servate pedem meique pollicis ictum, sei es mit dem Fuss, wie bei Quintilian IX 4. 51 pedum et digitorum ictu intervalla signant.1) Zunächst ist tlar, dass kein nothwendiger Zusammenhang besteht zwischen einem Taktschlag und der Intensität der Stimme. Zweitens sagt uns aber <sup>r</sup>erentianus Maurus v. 1342 f., dass sowohl die Arsis als die Thesis einen letus erhalten habe:

una longa non valebit edere ex sese pedem, ictibus quia fit duobus, non gemello tempore. brevis utrimque sit licebit, bis ferire convenit.

<sup>1)</sup> Die Stellen über die antike Praxis des Taktirens findet man gesammelt Westphal Griech. Metrik 12 S. 500, 12 S. 103 ff.

Ictus ist also nur eine Bewegung des Körpers, nicht eine Verstärkung der Stimme, und es ist ein grober Fehler Iktus und Hochton gleichzusetzen. Demnach steht fest, dass die Alten sowohl Accent als Ictus in einem anderen Sinn gebraucht haben als wir, und des sie für den modernen Accent überhaupt keine Bezeichnung besitzer.

Nun ist freilich ein Beweis ex silentio niemals ganz zwingend. Man kann aber auch zeigen, dass die Annahme eines Versaccentes in einem unauflöslichen Widerspruch mit einer ganzen Reihe was anderen Nachrichten steht. Zu diesem Zwecke muss ich die Ueberlieferung über Arsis und Thesis durchgehen. Beide Worte bezeichnen ursprünglich nur eine Bewegung des Körpers<sup>1</sup>) (vgl. z. B.

<sup>1)</sup> Gewöhnlich bezieht man sie auf den Taktschlag, aber mit Unrecht. Da Aristoxenos statt θέσις den Ausdruck βάσις braucht, können wir unbe denklich annehmen, dass beide Ausdrücke sich auf die Bewegung der Fine beziehen. Nun hat Westphal schon ganz richtig gefühlt, dass man mit den Fuss nur Zeichen für das Ohr durch Niedertritt geben kann; - man denke sich, dass der Chor mit einer Arsis beginnen sollte — wie hätte sonst der Dirigent des Zeichen geben sollen? Wie hoch hätte er das Bein heben müssen? Dus schon in Aristoxenos Zeit oder noch vorher auch die Arsis mit einen Niedertritt bezeichnet wurde, geht mit Sicherheit hervor aus dem Ausdraft bei Aristoteles Metaph. N 6 (cf. Usener Altgriechischer Versbau S. 41 A. 26): [τὸ ἐπος] βαίνεται ἐν μὲν τῷ δεξιῷ ἐννέα συλλαβαῖς, ἐν δὲ τῷ ἀριστος οκτώ. Der Ausdruck hat nur Sinn, wenn auch die kurzen Silben ihr Zeichen erhielten. Das gleiche folgt für die spätere Zeit aus der Stelle des Caeris Bassus bei Rufinus p. 555 K.: iambicus autem, cum pedes etiam dactylici generis adsumat, desinit iambicus videri, nisi percussione ila moderaveri, ut, cum pedem supplodes, iambum ferias. Um den Jambus von eines Spondeus zu trennen, musste gerade die Kürze besonders scharf markirt werden (cf. Terent. Maur. 2249 ff.). Das ging natürlich nur durch einen doppelte lctus, wie es Terentianus nach Bassus in der oben angeführten Stelle angietig Es bleibt die Frage, ob man bei dem Taktiren mit den Händen ein Beiet und Senken anzunehmen hat, wie Westphal will. Uns Modernen liegt diest Gedanke nahe, er stimmt aber nicht zu den alten Nachrichten. Es bitte schon stutzig machen sollen, dass immer nur von den Fingern die Rede ich während doch die Arme hätten genannt werden müssen. Das Richtige xxxxx Quintilian IX 4. 55 oratio non descendet ad crepitum digitorum und Tertianus Maurus v. 2253 f.: moram, quam pollicis sonore vel plausu peli discriminare solent. Dass der Daumen hier genannt wird, ist nicht zusällig Man schnalzte mit den Fingern, indem man den Mittelfinger an den Daums legte und herunterschnellen liess. Also auch diese Art des Taktirens war fir das Ohr bestimmt, nicht für das Auge (Augustinus berichtet auch hier ab weichend von den anderen von Handeklatschen). Für uns ist es befremdest dass die Griechen und Romer sich durch ein solches Geräusch nicht store

rist. Quintil. p. 31 M: ἄρσις μέν οὖν ἐστι φορά μέρους σώατος έπλ τὸ ἄνω, θέσις δὲ ἐπλ τὸ κάτω ταὐτοῦ μέρους) und agen demnach über die Betonung nichts aus. Da nun aber einmal lie Ansicht verbreitet ist, dass Arsis und Thesis die betonte und anbetonte Silbe bezeichnen, so muss ich die antike Lehre über beide Worte so weit vorlegen, als es für unsere Frage von Wichtigkeit ist.

Die Untersuchung über die Geschichte der beiden Worte eingebend geführt und die Hauptpunkte richtig gestellt zu haben, nachdem durch Bentley und G. Hermann schwere Irrthumer verbreitet waren, ist ein unbestreitbares Verdienst von Westphal. bat zuerst richtig erkannt, dass Aristoxenos im Trochaus die erste, im Jambus die zweite Silbe als Basis oder Thesis bezeichnete, dass aber später der Gebrauch schwankte, indem der eine Theil der Metriker dem grossen Rhythmiker folgte, der andere stets den ersten Theil des Fusses als Arsis, den zweiten als Thesis bezeichnete. Wenn er dann noch einen dritten Gebrauch annimmt, der dem von Bentley eingeführten entspricht und dem des Aristoxenos gerade entgegengesetzt ist, so kann ich ihm hierin allerdings nicht folgen,1) wie überhaupt sehr zu bedauern ist, dass Westphal nach einem guten Anfang nicht die Geduld gehabt hat, tiefer in die

lieuen. Indessen müssen wir die Thatsache hinnehmen nicht bloss für den Chorgesang, sondern sogar für den Solovortrag des Flötenbläsers, der sich ethet den Takt trat (vgl. Westphal a. s. O.). Wenn nun von einem Heben and Senken beim Taktiren nicht die Rede war, so kann auch Arsis und Thesis aicht daher den Namen haben. Vielmehr glaube ich, dass beide Worte, wie auch das zugehörige mois, vom Tanze entlehnt sind, wo sie als alte, volksthumliche Ausdrücke ihre eigentliche Bedeutung hatten. Merkwürdig gut passt dazu die Angabe des loannes Sik. Walz Rhet. Gr. VI 239, 1: ἄρσιν μέν πο-🖦 όρχουμένων Επαρσιν, θέσιν δε την είς γην βάσιν, über deren Herkunst ich allerdings nichts angeben kann. Ebenso sind dann auch die Bezeich-Aungen ὁ ἄνω χρόνος und ὁ κάτω χρόνος bei Aristoxenos zu beurtheilen, die spiter verschwinden.

<sup>1)</sup> Es handelt sich um das Kapitel de arsi et thesi bei Marius Victor. P 40 K. In der ersten Hälste ist es lückenhast, in der zweiten steht aber ma deutlich: bacchius a brevi incipiens in sublatione semper brevem et longam retinet, in positione longam; palimbacchius autem in sublatione longam, in positione longam et brevem. Und: amphibrachys, in quo duae breves, media longa est, in arsi tria, in thesi unum tempus accipiet, rursuspue arsis unum, thesis tria sibimet vindicabit. Es gehört also dies Kapitel pleichfalls zu der Schule, die jeden Fuss mit der Arsis beginnen lässt, und anach ist der Anfang zu verbessern. Uebrigens hat schon Keil auf die Ueberinstimmung mit dem Anonymus Ambrosianus hingewiesen. 21

Ueberlieferung der Grammatiker einzudringen. Er wäre dann vor vielen Irrthümern bewahrt geblieben.

Sehen wir nun zu, was zunächst Aristoxenos über Arsis und Thesis lehrt, so ist das auffallendste, was ihn in Gegensatz zu aller Späteren stellt, dass er beide Ausdrücke entsprechend seinem Gebrauch von πούς nicht auf Einzelfüsse allein, sondern auch auf ganze Reihen bezieht. Es war das ein geistreicher Versuch, die Periode oder das Kolon, d. h. die wahre rhythmische Einheit, die der Dichter erfindet und das Ohr des Hörers ausnimmt, als Ganzes zu behandeln, aber er scheiterte und die Späteren haben ihn nicht wieder aufgenommen. Leider sind uns die Einzelheiten verloren gegangen, wie auch die Besprechung von Arsis und Thesis; doch genügt für unsere Zwecke, dass wir überhaupt wissen, wie Aristoxenos verfuhr. Hatte er beispielsweise eine Reihe von 12 Morea, so theilte er sie entweder in  $3 \times 4$  oder  $2 \times 6$ , und erhielt so entweder - - - | - - - - - ποὺς λαμβικός mit vierzeitiger Arsis usd achtzeitiger Basis, oder z. B. - - - | - - - ποὺς δακτυλικός κά sechszeitiger Arsıs und sechszeitiger Basis. Versucht man nun hier den modernen Accent einzuführen und nimmt an, dass die Basis den schweren oder betonten Takttheil vorstelle, so muss man folgen, dass im ersten Beispiel die sechs, im zweiten die vier Silben der Basis den Hochton trugen, die übrigen den Tiefton. Wenn Wetphal und seine Anhänger diesen Schluss nicht gezogen haben, # sind sie inconsequent gewesen. Sie hätten allerdings mit einer solchen Behauptung schwerlich Glauben gefunden. - Noch ein andere Stelle beweist, dass Aristoxenos von einer Betonung nicht wusste, nämlich seine Aufzählung der έπτὰ διαφοραί ποδικαί' πρώτη μέν, καθ' ήν (οί πόδες) μεγέθει διαφέρουσιν άλλήλων δευτέρα δέ, καθ' ην γένει τρίτη δέ, καθ' ην οί μεν όητοι οί δ' άλογοι των ποδών είσι τετάρτη δέ, καθ' ην οί μέν ασύνθετοι, οἱ δὲ σύνθετοι πέμπτη δέ, καθ' ῆν διαιρέσει διαφέρουσιν αλλήλων Έκτη δέ, καθ' ῆν σχήματι διαφέρουση άλλήλων έβδόμη δέ, καθ' ην άντιθέσει. Wenn der Fall denkber gewesen ware, dass Silbengruppen, wie - o oder - mit verschiedener Betonung gesprochen werden konnten, so hätte das hie erwähnt werden müssen. Nach unserer Vertragsweise ist doch ei grosser Unterschied zwischen 200 oder 2- in daktylischen ut 🗕 🕹 🎍 oder 🚅 in anapästischen Versen. Für Aristoxenos war ab eine διαφορά in der Betonung nicht vorhanden.

Nach ihm klafft nun in unserer Ueberlieferung eine grosse cke. Doch muss immer wieder daran erinnert werden, dass ze für die Alten nicht vorhanden war. Die Bücher und die hre des Begründers der Rhythmik lebten fort bis in die Zeiten s Psellos, und dass auch die Grammatiker sie kannten, beweisen durch wiederholte Citate. Allerdings bieten deren Schriften ein nz anderes Bild dar. An die Stelle der Theorie ist die Praxis r Schule, an die Stelle der wissenschaftlichen Untersuchung ist s Lehrbuch getreten mit Beispielsammlungen, die nach bestimmten undsätzen geordnet sind. Westphal hat nun zuerst zwei metrische hulen getrennt, eine ältere und eine jüngere, was ich festhalte, gleich neuerdings die betreffenden Thatsachen anders gedeutet orden sind.1) Mit dieser Zweitheilung hängt aber, was bisher cht beachtet ist, auch der oben erwähnte doppelte Gebrauch von reis und Thesis zusammen. Und zwar sind diejenigen, die jedesal den ersten Theil des Fusses als Arsis bezeichnen, die älteren mmatiker, während die jungeren, von Heliodor abhängigen, zu \* Ausdrucksweise des Aristoxenos zurückkehren. Die Lehre der teren finden wir unvermischt bei Terentianus Maurus, der in der thandlung der Versfüsse natürlich ebenso von Caesius Bassus ablogig ist, wie in der der Metra. Sollte das noch eines besonderen weises bedürfen, so vergleiche man die Worte des Caesius p. 264, 11. K. proceleumaticus constat ex duobus pariambis, id est ex quatw brevibus syllabis, cuius exemplum in pedum demonstratione mi - mit Terentianus v. 1460 προκελευσματικός primus erit: wes habebit hic quattuor omnes, duo quia sunt pariambi. so sagt z. B. v. 1388 f.:

ãρσις unum possidebit, quando iambum partior; fiat alternum necesse est, cum trochaeum divides ld über den Amphibrachys:

> arsis hinc sumat necesse est tria priora tempora et thesi relinquat unum: vel licet vertas retro, arsis uno sublevetur, deprimant thesin tria.

<sup>1)</sup> F. Leo hat in dies. Ztschr. XXIV 280 ff. das ältere System auf die rgamener, das jüngere auf die Alexandriner zurückgeführt, und Susemihl das in seiner Geschichte der griechischen Litteratur in der Alexandrinert angenommen. Ich habe meinen Widerspruch begründet in dem Aufsatz: Metrik des Philoxenus' in dem C. Robert gewidmeten Sammelbande: aus Anomia. Berlin 1890.

Der zweite Zeuge ist Marius Victorinus in dem Kapitel de arri e thesi (vgl. S. 317 A. 1.). Dieser Abschnitt stammt aus Theomestus, wie ich in meiner Dissertation: Quibus auctoribus Aclius Futus Aphthonius de re metrica usus sit, Vratisl. 1885, nachgewiesen bebe, und geht, wie ich noch jetzt glaube, durch diesen auf Philozens zurück (vgl. meinen S. 319 A. 1 genannten Aufsazt: Die Metrik des Philoxenus). Noch unbekannt, aber deutlich in denselben Kris gehörig sind die Quellen des Diomedes p. 474, 31 f. K. (pes est perticae dictionis . . . modus recipiens arsin et thesin, id est, qui incipit a sublatione, finitur positione), des Atilius Fortunations p. 281, 5 K. und des Anonymus Ambrosianus, Anecdote varia p. 27 Stud., des einzigen, dafür aber um so gewichtigeren Griechen, der zu dieser Schule gehört. Sehr interessant ist, dass derselbe beide Ausdrücke entsprechend sogar vom Hexameter braucht p. 215, 21: άρσις μέν γάρ καλείται ή άρχη του στίχου, θέσις δέ τό  $\tau \acute{\epsilon} \lambda o \varsigma$  ( $\check{a} \varrho \sigma \iota \varsigma = Anheben$ ,  $\vartheta \acute{\epsilon} \sigma \iota \varsigma = Absetzen$ ).

Ueber den Urheber der Terminologie wage ich keine Vermuthung; ihre Begründung giebt uns Terentianus in den dürftiges Worten über den pariambus v. 1345 f.:

bis ferire convenit,

parte nam attollit sonorem, parte reliqua deprimit: ἄρσιν hanc Graeci vocarunt, alteram contra Θέσιν.

Er bezieht also  $\alpha\varrho\sigma\iota\varsigma$  auf die Erhebung, d. h. den Ansatz der Stimme,<sup>3</sup>) wodurch er freilich bei Erklärung der Seois in Schwierigkeiten kommt. Denn was soll deprimere vocem eigentlich bedeute! Da wir nun wissen, dass diese "ältere" Schule im Beginn der im mischen Kaiserzeit herrschte und dass Dichter wie Horaz ihr folgten so kommen wir zu dem Schluss: in der Blüthezeit der römischen Dichtung und mindestens im ganzen ersten nachchristlichen Jahrhundert hat man immer den ersten Theil des Verssusses als Anders

<sup>1)</sup> Theomestus — Theomnestus hat Usener verbessert in Fleckeises Jahrb. 1889 S. 395 für den in der Ueberlieferung verdorbenen Namen Theomestus. Vgl. Leo Ein metrisches Fragment aus Oxyrhynchos. Nachrichten im K. Gesellschaft der Wissenschaften zu Göttingen 1899, 495.

<sup>2)</sup> Ein Rest davon steckt auch in der consusen Mischung, die Aphtenius aus seinen verschiedenen Quellen zusammengebraut hat. Marius Victa. p. 40, 15 K.: est enim arsis sublatio pedis sine sono, thesis positio pedicum sono: item(!) arsis elatio temporis,(!) soni, vocis, thesis depositio quaedam contractio(!) syllabarum. Es ist vergebliche Mühe zu rathen, withm vorgelegen hat.

den zweiten als Thesis bezeichnet. Wollte nun jemand das attellit sonorem des Terentianus auf eine Verstärkung der Stimme, d. h. auf einen Accent der Arsis in unserem Sinne deuten, so würde er bald zu bedenklichen Folgerungen kommen, weil er z. B. beim Jambus die Kürze betonen müsste, bei dem Anapäst beide erste Kürzen. Davon kann natürlich keine Rede sein. Ebenso schlimm wärde es uns freilich gehen, wenn wir die Thesis betonen wollten, weil wir dann beim Trochäus statt der Länge die Kürze betonen müssten, beim Daktylus die Länge schwach, die Kürze stark sprechen müssten. Wir mögen es also anstellen, wie wir wollen, wir kommen durch unsere Betonung in einen unlöslichen Widerspruch mit der Ueberlieferung, und es bleibt gar nichts anderes übrig als zu sagen: satweder sind die Alten vollständig unvernünftig gewesen oder sie haben eben überhaupt keine Betonung in ihren Versen gehabt.

Endlich ist ja auch die Thatsache, dass die Bedeutung von Arsis und Thesis schwankte, dass also die einen z. B. im Trochäus die Länge, die anderen die Kürze als Thesis bezeichneten, nur erklärlich, wenn man von dem Versaccent absieht. Denn der hätte gar nicht schwanken können. Eine Erklärung für diese wunderliche Enscheinung hat meines Wissens noch niemand versucht. mangelt eine bestimmte Ueberlieferung, sodass wir auf Vermuthungen angewiesen sind, und so denke ich mir folgendes. Bei dem älteren Sprachgebrauch trat eine gewisse Unbequemlichkeit ein, wenn Spondeen in jambischen oder trochäischen Versen scandirt wurden. usste dann im ersten Fall die zweite Silbe, im zweiten Fall degegen die erste Silbe als Thesis bezeichnet werden. Oder wenn in Daktylus in einem jambischen Trimeter stand, so musste man die Länge Arsis, die beiden Kürzen Thesis nennen entgegengesetzt dem gewöhnlichen Gebrauche. Und doch hatte der Spondeus sowohl wie der Daktylus in allen Fällen den gleichen Klang. Es lässt sich wohl begreisen, dass irgend ein Gelehrter vorschlug, dem ein Ende machen und ein für alle Mal die erste Silbe als Arsis, die zweite ds Thesis zu bezeichnen. Um die alten Namen festhalten zu können, deutete er sie um und bezog sie auf die Stimme. Wahrscheinlich rurde bei dieser Gelegenheit der alte, nun aber nicht mehr pasende Ausdruck βάσις beseitigt und durch θέσις ersetzt. Das if diese Weise frei gewordene Wort wurde dann zur Bezeichnung Doppelfusses verwendet.

Es bleibt noch übrig, einige Worte über die jüngere metrische

Schule zuzufügen, deren Lehre Marius Victorinus in dem Kapital de rhythmo p. 41 f. K. aufbewahrt hat. Sie schließt sich so eng an Aristoxenos an, dass Westphal sie in der griech. Metrik P 207 f. einem vorneronischen (warum?) Aristoxeneer zuschreibt. Ich glaube in meiner Dissertation p. 43 gezeigt zu haben, dass sie auf lub, d. h. auf Heliodor zurückgeht, der doch wohl Aristoxenos selbst gelesen und p. 43, 2 citirt haben wird. Für unsere Frage will ich nur bemerken, dass er Thesis und Arsis in der durch Westphal eingeführten Art braucht und dass er von einer Betonung der Thesis ebenso wenig weiss, wie die anderen Metriker.")

Verlassen wir nun diese, so bleibt noch übrig kurz der Redser zu gedenken, denen wir manche werthvolle Nachricht über dem Rhythmus verdanken. Es ist bekannt, dass die kunstvolle Rede die Verwendung von Versfüssen verlangte und dass man die attischen Redner daraufhin eifrig studirte. Wenn man nun bei diesen Trimeter und Hexameter oder Bruchstücke von solchen entdeckte, so ist es unmittelbar einleuchtend, dass von einer Accentuation nicht die Rede sein kann. In der Prosa hat der Versaccent keinen Platz, sondern hier kommt nur Länge und Kürze in Betracht. Das ist so klar, dass jedes weitere Wort überflüssig ist.

Diese Aussührungen werden genügen, um den oben ausgestellten Satz zu beweisen, dass es in den antiken Versen keinen Accent gegeben hat. Er ist negativ und hat zunächst den negatives Nutzen, dass er salsche Fragen und salsche Annahmen beseitiges kann. Hoffentlich wird man sich in Zukunst Untersuchungen über das Verhältniss von Wort- und Versaccent ersparen und wird sich nicht mehr bemühen, die Betonung des Dochmius zu ergründen Unser Satz kann uns aber auch positiv fördern; denn auf seinen, wie ich hosse, sesten Grunde können wir in neuer und klarer Weise die Frage stellen, welche Gestalt eine Dichtung und Musik annimmt, die rein auf dem Prinzip der Quantität ausgebaut ist. Diese Frage zu beantworten, ist freilich erst das letzte Ziel aller metrischen Wissenschast. Und während unser Grundsatz nur aus der theoretischen Ueberlieserung des Alterthumes zu sinden war, w

<sup>1)</sup> Auffällig könnte scheinen, dass sich bei den späteren Griechen keine weitere Spur von dieser Lehre Heliodors findet. Aber da Hephästion keine Definition von Arsis und Thesis gegeben hatte, so schwiegen auch seine Scholiasten darüber.

wird sich die wirkliche Kenntniss der antiken Verskunst wesentlich nur aus den Werken der Dichter gewinnen lassen. Einige allgemeine Andeutungen mögen aber hier Platz finden.

1. Wir haben in unserer accentuirenden Poesie Gedichte, in denen von Anfang bis zu Ende im regelmässigen Wechsel betonte und unbetonte Silben auf einander folgen. Als Beispiel möge dienen Platens Grab im Busento:

Nächtlich am Busento lispeln bei Cosenza dumpfe Lieder,

Aus den Wassern schallt es Antwort, und in Wirbeln klingt es wieder oder das ganz ebenso gebaute: der Tod des Carus. Sie sind von vollendeter Klangschönheit, und ich glaube, dass Platen durch ihre Einsachheit und strenge Grösse den Eindruck des Antiken erreicht m haben meinte. Gerade sie aber sind geeignet, den Gegensatz gegen echte antike Metrik am schärssten zu zeigen. Denn nichts vermied diese mehr, als durchgeführte Gleichmässigkeit. Bei uns belebt der Accent die immer wiederkehrende Absolge der Silben; last man ihn weg, so bleibt eine öde Monotonie und unerträgliche Einsormigkeit. Daher giebt es in der quantitirenden Poesie keine Verse aus lauter gleich langen Silhen, z.B. keine Hexameter aus lauter Spondeen. Selbst gleichmässiger Wechsel von Längen und Kürzen in längerer Dauer war dem griechischen Ohre unerträglich. Daher verschwinden die Hexameter aus reinen Daktylen zwischen der Masse der aus Spondeen und Daktylen gemischten; bei den Jamben und Trochäen setzte man Spondeen ein und ertrug lieber Taktwechsel, als eintöniges Geklapper.

2. Will ein moderner Dichter Abwechselung in den Rhythmus bringen, so wechselt er in der Zahl der tonlosen Silben, die er wischen die tontragenden einschiebt, oder er lässt diese auch unmittelbar an einander stossen. Die quantitirende Poesie muss andere Mittel suchen. Das erste und einsachste ist die Weglassung eines Takttheiles wie im Pentameter, das zweite ist der Taktwechsel, der in jambischen und trochäischen Versen bereits in der Volkspoesie vorgebildet war. Archilochos sührte ihn weiter, indem er Reihen des γένος ἴσον und διπλάσιον vereinigte, die Lesbier mischten dann beide γένη nach Belieben. Das dritte Mittel endlich war Umstellung von Längen und Kürzen, wie im Austakt ---, in viersilbigen Gruppen ---, von achtsilbigen Gruppen

3. In der modernen Dichtung ist Taktgleichkeit durch Accent zum Grundgesetz geworden. Wird die Reihe der Acce unterbrochen, so ist der Vers zu Ende. Taktgleichheit verla also unerbittlich unser Ohr und Taktgleichheit ist das Losungsw aller geworden, die die griechischen Verse haben für unserer Ge zurechtstutzen und in unsere musikalischen Schemata haben e zwingen wollen. Taktgleichheit ist aber nicht nöthig für eine qu titirende Metrik ohne Accente, ja sie ist nicht einmal möglich sie, da unter ihrer Herrschaft alles Leben erstarren würde. So es denn eine Thatsache, dass die Ueberlieferung der Al die Taktgleichheit ablehnt (vgl. Westphal Griech. Metril p. 683 ff.), und wir begreifen, dass gerade das Prinzip der Qu tität es war, das die Griechen zwang nach immer neuen Ger tungen des Sprachstoffes zu suchen, bis sie zu jenen wunderbe Versgebilden kamen, wie sie keine accentuirende Poesie auch annähernd hervorgebracht hat. In welcher Weise freilich die wähnten Kunstmittel allmählich ausgebildet, verwendet und vollkommnet wurden, das zu verfolgen ist Sache der historisc Einzelforschung. Wie viel hier noch zu lernen ist, das mögen meisterhasten Untersuchungen von Wilamowitz zeigen.

Versuchen wir endlich das gewonnene Resultat praktisch verwerthen, bei dem Lesen der antiken Verse unsere Accenti verbannen, dafür Längen und Kürzen scharf zu beobachten. fehlt uns zwar immer noch eins, um richtig, d. h. wie die A zu lesen, das ist die genaue Vorstellung vom Klange des ant Sprachaccentes. Aber ein annähernd zutressendes Bild vom Kl griechischer Declamation und griechischen Gesanges können uns doch machen. Könnten wir einen antiken Chor ein Lied sie hören, so würden wir zuerst jedenfalls eine gewisse Eintönig empfinden und den lebenspendenden Accent schmerzlich vermit Der stetige Wechsel von langen und kurzen Silben würde vielleicht klingen, wie das gleichmässige Plätschern des Was Wenn wir aber unser Ohr gewöhnt hätten, so, denke ich, w die Wirkung etwa die gleiche sein, wie die der antiken Bauk Hat doch ein geistreicher Philosoph die Baukunst eine gefro Musik genannt. Der alte Baumeister errichtete seinen Tei immer in demselben gleichmässigen Viereck, stellte die Säule gleichen Abständen, verzichtete auf jeden Vorsprung etwa an Ecken oder an den Eingungen, vermied jede Spitze, auf die

#### BEITRÄGE ZUR THEORIE DER ANTIKEN METRIK

ch zustrebte. Man stelle in Gedanken einen gothischen Dom neben mit seinem dreitheiligen Dach, seinem Strebesystem und orbau, seinen Thürmen, oder eine Kirche der Renaissance mit en Haupt- und Nebenkuppeln, ihren Kapellen und Portalen. er eine Vielheit, die durch gewaltige Accente und Höhepunkter Einheit zusammengefasst wird, dort eine Einheit, die sich erst mählich in eine Vielheit der Bestandttheile zerlegt. Und doch, lich unvergänglicher Zauber geht von dem griechischen Tempel sie So muss auch die Wirkung des griechischen Gesanges geseen sein.

Steglitz.

GERHARD SCHULTZ.

## DAS WORT IIIIOE IN DEN ERETRISCHEN PERSONENNAMEN.

Schon lange hat sich mir die Wahrnehmung aufgedrängt, dass das Element Entrog in den Namen der Eretrier sich hoher Bevorzugung erfreut. Da ich jetzt im Stande bin für die Beobachung mehr als 40 Vollnamen geltend zu machen, halte ich für erlaubt sie mitzutheilen.

Ich beginne mit der Durchmusterung des grossen Kataloges, des Έφ. άρχ. 1887 83 ff. von Tsuntas, besser ') Έφ. άρχ. 1895 131 🕰

<sup>1)</sup> Dies Urtheil stützt sich auf das Studium eines Abklatsches, den mir Herr Kuruniotis aus Eretria in Folge liebenswürdiger Vermittelung von Paml Wolters in Athen verschafft hat. Von Kleinigkeiten abgesehen bestätigt des Abklatsch an allen Stellen, wo ich ihn zu lesen vermag, die Angaben des zweiten Herausgebers. So steht III 22 KTHMAFPOY, nicht THM-; I 117 KAA-ΛΙΚΛΕΟΥ, nicht BAΛΛί-; II 137; ΙΟΓΕΝΟΥ (l. (Δ)ιογένου), nicht 101-; 1 173 ξΩΤΕΩ, nicht I..ΞΕΩ; I 176 ΒΛΕΓΥΡΟΥ, nicht ΚΛΕΟΓΥΡΟΥ; III 180 Φ.Σ ξενίδης ΟΙΝΑΡΓΟ ., nicht Φιλοξενίδης εΟΙΝ-. Aus dem Namenbuche falles also Ballunlens, Zeufrs, Kleoπυρος bis auf weiteres weg, während Kripayes der erste Beleg für die Verwendung von κτημα als vorderes Compositionsglied ist. Umgekehrt scheint mir der erste Herausgeber mit ΣΙΦΩΝ (III 126) im Rechte gegen den zweiten zu sein, der Ziquer angiebt. An anderen Stelles lässt mich der Abklatsch im Stiche. II 106 liest Ts. Στρατόνικος ΓΕ, St. EN-ΓΙΩ, Ι 140 Τε. ΔΟΡ . . . . , Staur. Δόριττος, Ι 158 Τε. . Σ . . . ΣΚΟΣ, St. Δοφτ κίσκος (man erwartet wenigstens Άσφαλίσκος), I 191 Ts. ΚΑΛΛ ... ΔΟΥ, St Kalantoov (dies sicher falsch). Den Namen Oaltosos (III 174) hätte St. nicht in Θαλίδιος verändern sollen: er war schon von Blass (Kühner<sup>3</sup> I 82) richtig gedeutet. — Auch von der Ep. aez. 1897 144 s. publicirten Inschrift besitet ich durch Herrn Kurionitis Güte zwei Abklatsche, die die Angaben seines Ftosimile sast überall bestätigen. Namentlich ist der Bunzos gesichert, den er gelesen hat; damit ist der Bénges des Alkaios aus der Isolirtheit besreit. III a giell der Herausgeber ΛΥΡΙΣΚΟΣ ΑΥΓΩΝ . Σ. Nach den Abklatschen kann man aut - so urtheilt auch mein College Blass — zwischen ΛΥΓΩΝ. ٤ oder ΛΥΙΩΝ.\$ schwanken, und nach der Art, wie auf dem einen von ihnen das dritte Zeichen erscheint, wurde ich es lieber für I als für Γ halten (die Seitenhasta steht schräg und macht eher den Eindruck eines zufälligen Risses). Avler wire

von Stauropulos veröffentlicht worden ist. Seine Zeit wird dadurch bestimmt, dass er zwei Persönlichkeiten mit der  $B\varphi$ .  $d\varrho\chi$ . 1892 136 ff. und 1895 144 herausgegebenen Ephebenliste gemeinsam hat (Wilhelm  $B\varphi$ .  $d\varrho\chi$ . 1892 140), die nach Holleaux (Rev. d. ét. gr. 10. 157 ff.) zwischen die Jahre 308 und 304 fällt. Ich werde die Liste so anlegen, dass ich nicht nur einen, sondern sämmtliche Träger eines Namens anführe, soweit sich nicht ein Grund dafür geltend machen lässt, dass sie identisch seien, und dass ich die Belege für einen Namen durch Heranziehen anderer Quellen vervollständige.

Απήμαντος Αίριπ(π)ίδου Ωρώπιος III 38.

Απημανίος Αιψιπ(π)ισου Σεφωπίος Η 38.
Αμείνιππος Μενίππου Ταμυναιεύς Ι 149.

"Αρχιππος Φιλίνου Ωρώπιος Ι39; "Αρχιππος 'Αρχιδάμου Ταμύνηθεν ΙΙ 99; "Αρχιππος Χαιρέου Παρθεν(ιόθεν) ΙΙΙ 118; "Αρχιππος Πίθωνος Ώρωπόθεν ΙΙΙ 169; Χαίριππος 'Αρχίππου Αάκεθεν 240 f.; "Αρχιππος 'Αρχίου Μινθουντόθεν 312. — Ξενοφάτης 'Αρχίππου έξ ΩΟΥ ΒCH. 2. 277 10.

"Αρχιππος Ζαρ., Έφ. ἀρχ. 1895 127<sub>42</sub>; [Δη]μότιμος 'Αρχιπη- - 144<sub>33</sub>; "Αρχιππος Κλεοτίμου Δυσ., 1897 143 II <sub>14</sub>.

Δώριππος Δωροθέου Βουδιόθεν ΙΙ 15.

Αρέτων Έρασίππου Λάκεθεν II  $_{118}$ ; Έράσιππος Εὐπόλιδος Λάκεθεν II  $_{119}$ ; Έράσιππος Μνησάρχου Λάκεθεν II  $_{168}$ . — Έρά $[\sigma\iota\pi]$ πος [Λά]κ(ε)θεν muss wohl CIA. 4 Suppl. 2 n. 116 c  $_{15}$  geschrieben werden; die Abschrift Lollings bietet im Demotikon hinter zwei Fehlstellen I P $\odot$ EN.

Εὐδήμιππος Εὐδήμου Βουδιόθεν ΙΙ 6.

Κρίθων Θαρριππίδου Βουδιόθεν 16.

Ίππα ρχίδης Πρωτοφά(νου) ἐξ Αἰγλεφείρης 220.

Έκτορίδης Ίπποστράτου Κοτυλαιεύς  $I_{129}$ ; Σώστρατος Ίπποστράτου  $\Omega$ ρωπόθεν 214. — Ein Ίππόστρατος ohne weitere Bezeichnung BCH. 3. 213 n. 7.

mit tor gebildetes Hypokoristikon zu Λύανδρος (man beachte, dass der Sohn Λυρίσκος heisst); Λύγων wäre ein Spitzname, der den Träger mit dem λύγος vergliche. I 17 erscheint hinter dem Bruche ΣΤΕΙΣΙΚΡΑΤΟΥ; es ist also zu lesen -- 5 Τεισικράτου. — Auf der Urkunde bilden die Styräer einen Demos von Eretria. Sie ist folglich gleichzeitig mit dem Vertrage des Chairephanes, den Holleaux zwischen die Jahre 322 und 309/8 setzt (Rov. des ét. gr. 10. 189¹). Ich bemerke noch, dass Έφ. άρχ. 1897 149 b 9 ΦΑΛΟΜΑΧΟΣ aus ΦΑΝΟ-νerlesen oder verschrieben ist.

Παράμονος Καλλιππου Κωμαιεύς III 80. — Ohne sage des Demos Κάλλιππος, Έφ. ἀρχ. 1892 155 n. 43; Κ[άλ] λιππος, Αθηνᾶ 1893 352 n. 11; Κλεαρίστη Καλλίππου Blink enberg n. 66.

'Αμείνιππος Μενίππου Ταμυναιεύς Ι 149.

Νικανδρίδης Νικίππου Βουδιόθεν II 11; Διονύσιος Νικίππου Κοτυλαιεύς I 132; Νίκιππος Αυκωνίδου Βουδιόθεν 200; Νίκιππος Αΐσχρωνος Ταμύνηθεν 325. — Νίκιππος Μνησάρχου, 'Αθηνά 1893 359 n. 43.

Πάτριππος Πατροκλέους Βουδιόθεν ΙΙ 10.

Ποσείδιππος Ήγησάνδ(ρου) Δάκεθεν 232. — Ποσείδιππος Blinkenberg n. 121; Νικησώ Ποσιδίππου Blinkenber s. 102.

Πρήξιππος Πρηξινίχου Βουδιόθεν III 21; Πρηξιτέλη Πρηξίππου 'Ωρωπόθεν III 163. — Πρήξιππος - - - -, 'Εφ. ἀρ... 1895 144 11; Πρήξιππος Με - - 1897 149 b 6.

Εὐκράτης Πρωτίππου Λάκεθεν ΙΙ 169.

Πύθιππος Ἐπικτήτου Κοτυλαιεύς Ι 138. — - - ετος Πυθίππου ἐξ ᾿Ασ., Ἐφ. ἀρχ. 1897 143 Ι 19.

Σώσιππος Άντιφάνου Βουδιόθεν ΙΙ 150.

Τε λέσι ππος Τελερίου Λάκεθεν I 119; Τελέσι ππος Τεισπάν(δρου) βρωπόθεν 209.

Ἰδαίος Φανίππου Λάκεθεν II 179; Πολυκράτης und Φα=== νοκλέης Φανίππου Ταμύνηθεν 262 ff.

[Κηφι]σόδωρος Φιλίππου Κωμαιεύς Ι 73; Φίλιππος Σωπόλιδος Λάκεθεν Ι 106; 'Αρτέμων Φιλίππου Λάκεθεν ΙΙ 116 Φίλιππος Προξένου Λάκεθεν ΙΙ 125; Φίλιππος Φιλομήλο Τοτιάηθεν ΙΙ 199. — Φίλιππος . . . . ονος BCH. 3. 212 n. 4 5 Φίλιππος Τηχίππου Philol. 10. 302 72.

Φύ ο κιππος ') 'Αρχελάου Κωμαιεύς ΙΙΙ 73.

Χαίριππος Χαιρίω Λάκεθεν II 122; Χαίριππος 'Αργ-Ιππου Λάκεθεν 240; Χαιριππίδης 'Ηραίωνος Κωμαιεύς II 81. — Χαίριππος - - - -, 'Εφ. άρχ. 1897 144 III 39; Χαιρίππη Ζηλέου Blinkenberg n. 150.

Dies sind 23 Vollnamen mit Γππος. Zu ihnen kommt eine Koseform: Γππων Λασθένου Περαεύς Il 139. Der Name des Vaters lässt vermuthen, dass Γππων Verkürzung von Γπποσθένης

<sup>1)</sup> Vgl. φύρκος τείχος Hes.

sei; und da wir finden werden, dass der Name Innos Pérns für Eretria beglaubigt ist, erhält diese Vermuthung eine weitere Stütze.

Die Zahl der eretrischen Namen, die das Element Ennog variiren, lässt sich mit Hinzuziehung anderer Quellen nahezu verdoppeln. Ich führe zuerst die Namen an, die zu den bisher erwähnten in lediglich formalem Verhältnisse stehn.

Αίριππη 'Αρχεμάχου, 'Εφ. άρχ. 1899 227.

Δήμιππος Δημοτίμου Blinkenberg n. 26; Ευφημος Δημ-Ιππου Ζαρη., Έφ. άρχ. 1897 144 II 13; Δήμιππος Ίστι. 1895 127 25; Δήμιππος Φη. 130 45.

Άρχὼ Θρασίππου Blinkenberg n. 16.

"Ιππαρχος Demosth. 9. 58, 18. 295; 'Ανθηδών Ίππάρχου, Έφ. άρχ. 1897 162 n. 24; Ίππαρχίων 149 b 10.

--όδωφος Καλλιππίδου, 'Αρχ. ἐφ. 1869 347 n. 412 23; Κα[λλ-- | Κα]λλιππίδου Ζ[αρ]., 'Εφ. άρχ. 1895 129 γ f.

Diesen funf schliesse ich die Namen an, die Enwog in Verbindung mit einem neuen Elemente oder doch in anderer Anerdnung als in der Urkunde enthalten, von der wir ausgegangen sind.

 $A\lambda i [\xi] \iota \pi \pi [o \xi]$  auf einer Bronzemunze des britischen Museums (Catalogue Central Greece 124).

 $^{2}A\lambda[x]\iota\pi[\pi \circ \varsigma --]$ ,  $^{2}E\varphi$ .  $^{2}d\varrho\chi$ . 1895 130 48.

[Αρί] στιππος Στυρ., Έφ. άρχ. 1895 127 47.

 $E[\tilde{v}\iota]\pi\pi\sigma\varsigma$  oder  $E[\varphi\iota]\pi\pi\sigma\varsigma$  oder  $E[\chi\iota]\pi\pi\sigma\varsigma$  äqxwv BCH. 2. 278 32.

Εὐθ(ι) ππίδης πολέμαρχος, 'Αρχ. ἐφ. 1869 347 n. 412 1. 'Ηγή ριππος Αυσ., 'Εφ. ἀρχ. 1895 127 23; 'Ηγήριππος Ηγηριν[ίχ]ου [Πα]ν[α]. 144 20 (vgl. 130 37);  $N \dots$  ος 'Ηγησίππου O[iχα]. 1897 144 III 36.

Ίππο κλέης Τε., Έφ. ἀρχ. 1895 130 44; Αὐτοκλείδης Ίπποκλέου Άφαρ. BCH. 2. 277 15.

*[πποχύδης Δημονίκου 'Ω., 'Εφ. ἀρχ.* 1897 144 III 9.

Ίππόλοχος, Ἐφ. ἀρχ. 1895 126 ε.

Ίππόνικος Στυς., Έφ. άρχ. 1895 127 40.

Ίπποσθέν[ης] Μιν(θ). ClA. 4 Suppl. 2 n. 116 c 6; Ιπποσθένης Δυστό(θεν), Έφ. ἀρχ. 1895 126 γ. Ίπποχάρης, Έφ. ἀρχ. 1897 149 b 11; Blinkenberg n. 55.

Ίπποχάρης, Έφ. άρχ. 1897 149 b 11; Blinkenberg n. 55. Κύδιππος Άφα., Έφ. άρχ. 1895 130 29. Aυσίππη Blinkenberg n. 89.

"Ο ρειππος, Έφ. ἀρχ. 1899 146 n. 23.

Κλεόπομπος Στρ[ατ] ίππου Ε, Έφ. ἀρχ. 1897 144 III 38. Φίλιππος Τηχίππου 1) Philol. 10. 302 72, vgl. Τήχιππος Φιλίππου, 'Αθηνά 1893 3481.

Τίμιππος, Έφ. ἀρχ. 1887 79 n. 2 2.

Τιμηρίππη, Άθηνᾶ 1893 354 n. 21.

Wenn von den etwa 200 Vollnamen, deren eines Glied das Wort Innog bildet, ein Fünstel in dem Gebiet einer einzigen Stadt, theilweise mit gewisser Vorliebe verwendet worden ist, so kann das nicht Zufall sein. Wer es dafür halten wollte, den würde ich bitten sich einmal die Namen der Bleiplättchen von Styra zu betrachten: auf den 447 bekannten Plättchen kommt ein einzige= auf ἵππος aufgebauter Name zu Tage, Ἱππώνδης Ion. Insch n. 18, 373. Auf dem Vertrage, den Eretria mit Chairephanes geschlossen hat, erscheint allerdings ein Innóvinos Stvo. und ei -['Aρl]στιππος Στυρ. unter den δμόσαντες. Aber diese Styrie sind keine Bürger der autonomen Stadt Styra, sondern Bürger de Stadt Eretria aus dem Demos Styra; ich habe mich daher fu berechtigt gehalten, sie ohne weiteres als eretrisches Sprachg zu behandeln. Ist also der Zufall ausgeschlossen, so erhebt si die Frage, ob wir den Grund zu erkennen vermögen, aus de das Wort εππος in den Namen eretrischer πολίται eine so gros Rolle spielt. Der altgriechische Mannesname pflegt eine bestimm Seite des Mannesideals zu umschreiben. Ideal des eretrische Mannes alter Zeit war es einen prächtigen Marstall aufweisen zu können. Dies folgt aus dem, was Aristoteles über die alte Ver-

<sup>1)</sup> Τήχιππος weiss ich nur unter der Annahme zu erklären, dass nebel τάχος (vgl. Τάχιππος) ein Nomen τἄχος gestanden habe (vgl. γᾶθος, κᾶδος, κᾶχος, κᾶδος, λᾶθος, μᾶκος, μᾶχος, πρᾶγος), das sich zu τάχος verhalten würde wie πένθος zu πάθος. Sprachlich unmöglich ist der Vorschlag, der in Stauropulos Worten Έφ. ἀρχ. 1895 167 enthalten ist: ,Τησά — Τωσά. Παρβλ. Τήχιππος. Nirgends auf der 72 Columnen langen Inschrift sind die Laute η und ει confundirt. Auch die Erklärung von Τησώ ist ohne Zweifel falsch; ich vermag jedoch hier keinen positiven Vorschlag zu machen und muss mich mit dem Hinweise begnügen, dass auf einer delischen Choregeninschrift von 281 die Namenform Τήσος erscheint (BCH. 7. 108 n. 4 11).

sung von Eretria berichtet: διόπες ἐπὶ τῶν ἀρχαίων χρόνων ταις πόλεσιν ἐν τοῖς ἵπποις ἡ δύναμις ην, ὀλιγαρχίαι παρὰ νύτοις ἦσαν. ἐχρῶντο δὲ πρὸς τοὺς πολεμίους ἵπποις πρὸς τὸς ἀστυγείτονας, οἶον Ἐρετριεῖς καὶ Χαλκιδεῖς καὶ Μάγητες οἱ ἐπὶ Μαιάνδρωι καὶ τῶν ἄλλων πολλοὶ περὶ τὴν folar (Polit. 4. 3 p. 1289 b 36). In dieser Zeit kann das Wort πος seine Bevorzugung in der eretrischen Namengebung erhalten when; und die folgenden Geschlechter setzen fort, was ihnen lurch die Tradition an die Hand gegeben war.

Halle. F. BECHTEL.

## ZUM KALENDER DER PROVINZ ASIEN.

Nachdem kürzlich, bei den Ausgrabungen in Priene, der Beschluss des Landtages der Provinz Asien aus der Zeit des Kaisen Augustus (9 v. Chr. oder bald darauf) über die Einführung eines neuen Kalenders vollständig zu Tage gekommen ist,1) kann es keinen Zweifel mehr unterliegen, dass dieser neue Kalender dem römischen der damaligen Zeit in allen wesentlichen Dingen, in der Länge des Jahres und der Vertheilung der Tage auf die einzelnen Monata, genau entsprach, dass aber der Jahresanfang der römische 23. September (a. d. IX. kal. Oct., der Geburtstag des Kaisers Augustus) war, und dass das Jahr weiter sich dem römischen in der Weise anschloss, dass an jedem römischen a. d. IX kal. in Asien ein neuer Monat begann<sup>2</sup>); wie dies übrigens Usener schon im J. 1874 mit Hülse des Florentiner Hemerologiums und der wenigen dams bekannten Bruchstücke der Verhandlungen aus der Zeit des Argustus höchst wahrscheinlich gemacht hatte.3) Auch im Schaltjahr sollte, und dies hat der neue Fund zuerst gelehrt, von dem Prinzip der Fixirung der asiatischen Monatsanfänge auf die römischen 4 d. IX kal. nicht abgegangen werden. Es hatte dies zur Folge, dass, da bekanntlich in Rom im Schaltjahr zwei Tage die Bezeichnung a. d. VI kal. Martias führten, der asiatische Monat, der a. d. IX kal. Martias (21. Februar) begann und a. d. X kal. Apriles (23. März) schloss, der Ξανθικός, im Schaltjahr 32 Tage hatte?

<sup>1)</sup> Mitth. des deutschen arch. Inst. in Athen 1899 S. 275 ff., mit Erläuterungen von Mommsen und Wilamowitz.

<sup>2)</sup> Inschrift von Priene (s. Anm. 1) v. 72 ff.: Γνα δε από τοῦ νῦν στοιή σωσιν οἱ μῆνες καὶ αἱ ἡμέραι, . . . . . τῆ πρὸ ἐννέα καλανδῶν Φεβρον αρίων ὅξομεν νουμηνίαν μηνὸς Δύστρου, καὶ καθ' ἔκαστον μῆνα ἀρχὶ ἔκτα τῆς νουμηνίας ἡ πρὸ ἐννέα καλανδῶν.

<sup>3)</sup> Usener Bull. dell' Inst. 1874 p. 75 ff.

<sup>4)</sup> Inschrift von Priene v. 71 ff.: έφ' ἔτος δέ[?] διὰ τὴν ἐντεριαλέριον ὁ Κανθικὸς ἀχθήσεται ἡμερῶν λβ'. — Mit Nothwendigkeit ergiebt sich übriges aus dieser Durchführung der Fixirung der Monatsansänge auf die römischen a. d. IX kal., dass asianisches und römisches Schaltjahr zusammen fielen. Hätten die Asianer in einem römischen Gemeinjahr ihrem Κανθικός 32 Tage

urch diese Eigenthümlichkeit erklärt sich nun ein sonder-, bisher wohl kaum beachteter Irrthum des Galenus über den chen Kalender seiner Zeit. Nach Galenus Versicherung hätte len Römern jedes vierte Jahr der dritte Monat des Jahres 32 # 31 Tage gehabt! Galen im Commentar zu Hippokrates Epin B. I (XVII 1, 22 ed. Kühn): παρά 'Ρωμαίοις ὁ σύμπας ένι-; είς (μῆνας) ιβ΄ διαιρούμενος, ένὸς μὲν αὐτῶν ὀκτὼ καὶ τη ήμερων όντος, δη δεύτερον λέγουσι μετά τάς τροπάς ρινάς, αὐτοῦ δὲ τοῦ πρώτου μετὰ τὰς τροπάς, ὅν καὶ ον δλου τοῦ ἔτους ἀριθμοῦσιν, μίαν ἐπὶ ταὶς λ' προσειτος, ωσπερ γε καὶ τοῦ γ΄ μετὰ τὰς τροπάς· καὶ γὰρ καὶ : αὐτός ἐστι μιᾶς καὶ λ΄ ἡμερῶν, ὁ δὲ τέταρτος τριαήμερος κτλ. . . . Εν δε τῷ δ΄ Ετει τὸν τρίτον ἀπὸ τοῦ τοιοῦσι δυ οῖν καὶ λ' ἡμερῶν, ἐν' ἔκαστος τῶν ἐνιαυγένηται τξε΄ ήμερῶν καὶ προσέτι τετάρτης ήμέρας μιᾶς. Galenus von Jugend auf einen Kalender gebraucht hatte, in em in jedem vierten Jahr nicht der einzige 28 tägige Monat 9 Tage, sondern der auf diesen zunächstfolgende 31 tägige 2 Tage gebracht wurde, so ist der Irrthum erklärlich. (Gabatte, als er jenes schrieb, zwar vermuthlich schon mehrere in Rom zugebracht,2) aber vielleicht noch niemals den Feeines Schaltjahres).

Wie Usener ebenfalls an der Hand des Florentiner Hemerons gezeigt hat,<sup>3</sup>) pflegte man in Asien auch nach Einführung weuen Kalenders nominell sämmtlichen Monaten 30 Tage zu; in den 31tägigen zählte man den ersten Monatstag doppelt begann die eigentliche Zählung erst mit dem zweiten Tage. wirklichen Ersten, der, wie gesagt, immer mit einem römischen IX kal. zusammentraf, scheint man zu Ehren des Augustus, in einem a. d. IX kal. geboren war, Σεβαστή genannt zu 1. Wie hielt man es nun mit dem 32tägigen Monat des

en, so würde der Anfang ihres nächsten Monates, des 'Αρτεμισιούν, auf VIII kal. Apriles gerückt sein, und ebenso die Anfange aller folgenden e, bis zur nächsten römischen Schaltung, um eins sich verschoben haben.

1) So ist offenbar zu schreiben für ἀπὸ τοῦ δ' (oder dies ganz zu

en). 2) Ilberg Rhein. Mus. 44 S. 213.

<sup>3)</sup> Usener Bull. dell' Inst. 1874 p. 77. 78.

Und zwar nicht etwa bloss in den 31 tägigen Monaten. Zu Pergamum wie jetzt feststeht, auch der Panemos, ein 30 tägiger Monat seine Zemes XXXIV.

Schaltjahres? Durch einen sonderbaren Zufall haben wir unter d wenigen Beispielen, in denen römische und asianische Datiru uns vereint vorliegen, eines, das in den Anfang eines solch 32 tägigen Monates gehört. Nach einer bekannten, jetzt im B tischen Museum befindlichen Inschrift aus Ephesus hat der Wo thäter jener Stadt C. Vibius Salutaris eine seiner Schenkungen 22. Februar 104 (πρὸ η΄ καλανδῶν Μαρτίων, unter dem Cons des Sex. Attius Suburanus und M. Asinius Marcellus) und zugk μηνός 'Ανθεστηριώνος β' Σεβαστη vollzogen (Greek inscr. in British Museum n. CCCCLXXXI l. 318 ff., Vol. III S. 123. 133). Monat, den man in Ephesus damals noch nach alter Weise θεστηριών nannte und der nach dieser Inschrift dem gem asianischen Ξανθικός entsprochen haben muss, begann o Zweifel, jenen Vorschriften aus der Zeit des Kaisers Augustus sprechend, am 21. Februar (a. d. IX kal. Mart.); der 22. Febt war also factisch der zweite des ephesischen Monates. Aber ni mit Unrecht hat man an der Bezeichnung des zweiten als zwei Anstoss genommen,1) da der \( \mathbb{E} \alpha \mathcal{P} \cdot \mathbb{E} \alpha \delta \cdot \text{einer der 31 t\text{ t\text{ t\text{ gigen Mot}}} \) war, in denen die beiden Anfangstage die Ziffer A trugen. A musste die Bezeichnung eines zweiten Monatstages als Seßen auffallen. Die Erklärung dürfte darin liegen, dass das Jahr 1 wie bekannt, ein Schaltjahr war, in welchem der am 21. Febr beginnende asianische Monat 32 Tage hatte. Es sieht nach der schrift von Ephesus so aus, als ob in solchen Monaten der erste 1 als Σεβαστή, der zweite als δευτέρα Σεβαστή bezeichnet won sei\*); die reguläre Durchzählung begann dann mit dem dritte

Aus den in einer fälschlich dem heiligen Johannes Ch βαστή (Fränkel Inschriften von Pergamon S. 262). — Ob in der von flet Annal. dell' Inst. 1852, 153 und danach von Waddington 1676 veröllichten Inschrift wirklich ein 6. Monatstag als Σοβαστή bezeichnet we soll, ist nicht ganz sicher. — In Aegypten haftete, wie Wilcken kürzlich gestellt hat (Ostraka S. 812. 813), der Name Σοβαστή nicht ausschlies am ersten des Monates.

- 1) Lightfoot the apostolic fathers part. Il vol. 12 p. 683.
- 2) In der Inschrift von Lagina in Karien Bull. de corr. hell. 11, p. 29 ist mit  $\dot{\eta}$   $\pi \varrho \dot{\omega} \tau \eta$   $\Sigma \epsilon \beta a \sigma \tau \dot{\eta}$  der erste Tag des ganzen Jahres ger wie der Beisatz  $\tau o \dot{v}$   $Kai \sigma a \varrho o \epsilon$   $\mu \eta \nu \dot{\sigma} s$  zeigt.
- 3) Dass die Zählung der Tage im Zardskos des Schaltjahres mit dritten begonnen habe, ist auch Mommsens Ansicht, der (a. a. O. S. 285) i der Schalttag sei den beiden gleichmässig als "ersten" bezeichneten Antagen des Monates voraufgegangen.

sostomus zugeschriebenen Osterrede') enthaltenen, zum Theil ausdrücklich als asianisch bezeichneten Daten?) hat man früher wohl geglaubt folgern zu müssen, der Schalttag im asianischen Kalender habe seinen Platz nicht in dem am 21. Februar beginnenden 31 tägigen Monat gehabt, sondern später im Jahre.3) Es scheint aber, dass jene Daten nicht zu einer solchen Annahme authigen und sich überhaupt mit dem System des asianischen Kalenders, wie er unter Augustus gestaltet worden ist, vereinigen lassen. Es handelt sich in jener Rede um die Bestimmung des sichsten, sowie um die Lage einiger künftigen Osterseste. jene Rede gehalten wurde, fiel die erste Luna XIV nach der Frühlings-Tag- und Nachtgleiche auf den 26. des 7. Monates, 9 d. h. wenn dieser Monat damals noch wie früher a. d. IX kal. Apriles, am 24. März begann, auf den 18. April. Dieser Tag war aber damals ein Sonntag, Ostern sollte desshalb auf den nächsten Sonnlag, also den 25. April, auf den 2. Tag des 8. Monates, wie der Redner sich ausdrückt, verschoben werden.<sup>5</sup>) Wenn der 2. Tag des 8. Monates auf den 25. April fiel,\*) so begann entweder der

<sup>1)</sup> Dieselbe ist zuerst herausgegeben von Savile in dessen Chrysostomussugabe Bd. 5 (Eton 1612) S. 940 ff., dann in der Pariser (Montfauconschen) Assgabe der Werke des Chrysostomus Bd. 8 app. spur. p. 275 ff. (danach viederholt bei Migne Patrolog. Gr. 59, 746 ff.).

 <sup>2)</sup> p. 275 ed. Montf. — p. 746 Migne: (Θεοφάνια) ἐπιτελεῖται ἡμέρς ἐφισμένη, τρισκαιδεκάτη τετάρτου μηνὸς κατὰ ᾿Ασιανούς. P. 276 ed. Montf.
 — p. 747 Migne: τεσσαρεσκαιδεκάτην γὰρ μηνὸς τοῦ πρώτου φυλάττει, τουτίστι μηνὸς ἐβδόμου κατ᾽ ᾿Ασιανούς.

<sup>3)</sup> Usher de Maced. et Asian. anno solari c. V (p. 104 ed. Genev. 1722), den Noris annus et epochae Syromaced. (Flor. 1689, I 2 p. 17) und Ideler 1424 beistimmen; Mommsen Mitth. des archäol. Inst. in Athen 1891 S. 238.

<sup>4)</sup> Die vorhergehende Luna XIV war zu früh gefallen, πρὸ δύο ήμεροῦν τὰ ἱσημερίας, desshalb kam sie nicht in Betracht, ἀνάγκην Εχομεν ταύτην κὰν παρεῖναι. ἀλλ' αὖτη πάλιν ἡ ἀρμόζουσα τεσσαρεσκαιδεκάτη, fährt der Redner fort, μηνὸς ἐβδόμου εἰκάδι Εκτη συντρέχει.

<sup>5)</sup> Έπειδή (?) καὶ Κυριακή συμπίπτει, sagt der Redner nach den in der vorigen Anm. angeführten Worten und fährt fort: ἐπεὶ οὖν ἡ τεσσαρεσκαιδεκάτη αὖ τῆ Κυριακή συμπίπτει, τὴν τῆς ἀναστάσεως ἐορτὴν εἰς τὴν ἐξῆς Κυριακήν μετατίθεμεν . . . καὶ οὕτω τῆ εἰκάδι ἔπτη τοῦ ἐβδόμου μηνὸς ἐβδομάδα ἐπισυνάπτοντες εἰς δευτέραν ὀγδόυ μηνὸς τὴν ἀναστάσιμον ἄγομεν: und gegen Schluss der Rede (p. 284 ed. Montf., p. 754 ed. Migne): κῶν μὲν γίνεται δευτέρα ὀγδόου ἡ ἀναστάσιμος.

<sup>6)</sup> Die Annahme Mommsens (ath. Mitth. 1891, 238), mit dem 2. Tag des 3. Monates sei der 24. April gemeint, verträgt sich nicht mit dem, was in ler Rede über den vorhergehenden Sonntag gesagt ist.

8. Monat am 24. April, a. d. VIII (nicht a. d. IX) kal. Maias, und hat der 7. Monat, der am 24. März begann, 31 Tage gehalt so urtheilte man früher; oder es muss doch, und so werden wir im Anschluss an Useners Auseinandersetzungen sagen, die Durchzählung der Tage des 8. Monates am 24. April begonnen babes, der 23. April braucht nicht unbedingt den 31. Tag des vorhergehenden Monates gebildet, sondern kann immerhin an der Spitze des neuen Monates gestanden haben.1) Es lassen sich also die Angaben über dieses eine Osterfest mit der im Wesentlichen unveränderten Fortexistenz des unter Augustus eingeführten Kalenders vereinigen. Ebenso aber auch die Angaben über die folgenden Osterseste. Es sollte nämlich im nächsten Jahre das Ostersest am 17. des 7. Monates, und in den beiden darauf folgenden am 9. und am 29. des 7. Monates geseiert werden,3) d. h., wenn auch is diesen drei Jahren, ob auch eines von ihnen ein Schaltjahr wu, der 7. Monat regelmässig a. d. IX kal. Apr. (24. März) begans, am 9., 1. und 21. April. Dass Ostern in vier aufeinanderfolgenden Jahren am 25., 9., 1. und 21. April gefeiert worden ist, kam zu ersten Mal in den Jahren 387-390 vor (und dann erst wieder 919-922), in deren erstes also jene Rede gehören müsste. Uni ich sehe in der That kein Hinderniss, die Rede dem Jahre 387 zuzuweisen.3) Freilich hat man im Jahre 387 Ostern vielerwärt,

<sup>1)</sup> So sind vielleicht auch noch andere Datirungen zu erklären. Nach einer Stelle zu Ansang derselben Rede (s. S. 335 A. 2) wird als Datum des Festes Θεοφάνια (Epiphanias) der 13. des 4. Monates genannt, woster man, de dieser 4. Monat a. d. kal. IX Ian. (24. Dec.) begann, zunächst den 5. Januar halten würde, factisch aber wohl den 6. Januar zu halten hat, indem die Durchzählung der Tage dieses 31 tägigen Monates (des Παρίνειος, ath. Mith. 1899 S. 290) erst am 2. begann. — Nach Epiphanius παρὶ μέτρουν καὶ στον μοῦν c. 20 sand das Begräbniss Valentinians II (im Jahre 392) am 16. Mit und zugleich am 23. des "griechischen" Monates Αρτεμίσειος statt. Ist hier der asianische Kalender gemeint, so ist der Monat der a. d. IX kal. Mei (23. April) ansangende achte des asianischen Jahres, dessen 23. Tag nur dan auf den 16. Mai sällt, wenn die Durchzählung der Tage mit dem 24. April beginnt.

<sup>2)</sup> p. 284 ed. Montf., 748 Migne: Νῦν μὲν γίνεται δευτέρα ὀγδέον ἡ ἀναστάσιμος, εἰς δὲ τὸ ἐπιὸν ἐπτακαιδεκάτη ἐβδόμου μηνὸς γίνεται, κὰ πάλιν εἰς τὸ ἐξῆς ἐνάτη ἐβδόμου μηνὸς καὶ αὖθις εἰς τὸ τρίτον Ετος εἰκὶκ ἐνάτη τοῦ μηνὸς ἡ ἀναστάσιμος γνωρισθήσεται.

<sup>3)</sup> Das ist, wie ich sehe, auch Useners Meinung (Religionsgesch. Untersuchungen I 241).

besonders auch in Rom, nicht am 25. April, sondern früher (am 21. Marz) gefeiert. Aber gerade dadurch wird das offenkundige Streben des Redners erst erklärlich, die so späte Feier des Festes m rechtfertigen. Es ist dasselbe Osterfest, auf das sich ein bekanntes Schreiben des Ambrosius an die Bischöfe der Provinz Aemilia bezieht; und zum Theil werden in diesem Schreiben dieselben Argumente vorgebracht wie in der griechischen Festrede. So wird hier wie dort darauf hingewiesen, dass an einer Osterfeier an 21. April doch noch niemand Anstoss genommen habe (in der Rede p. 284 Montf., 748 Migne: οί μέν γὰς αλτιώμενοι δμολογοῦσιν εἰχάδι ἐνάτη ἐβδόμου μηνὸς — d. i. am 21. April γεγενήσθαι πάσχα πολλάκις. Ambrosius ep. 23 c. 17: sed cum ante sexennium celebraverimus pascha dominicum undecimo kal. Maii, ... moveri non debemus eqs.). In der That hatte man im J. 379 Ostern am 21. April begangen.1) Ambrosius weist ausserdem auch auf das Osterfest am 23. April im Jahre 360 hin.2) Aus beiden Schriftstücken geht hervor, dass Ostern am 25. April damals etwas ginzlich Unerhörtes war (in der That hätte der Fall vorher nur ein einziges Mal eintreten können, im Jahre 140 n. Chr.). Auch von einer Feier des Osterfestes am 24. April scheint dem Redner bein Beispiel bekannt gewesen zu sein. Mir scheint dies viel besser in das Jahr 387 zu passen als in das 7. Jahrhundert, in welche Zeit (672 n. Chr.) Usher die Rede hat setzen wollen, zu welcher Zeit innerhalb der Kirche, abgesehen vom fernen Westen, keine Differenzen mehr über die Daten des Osterfestes herrschten, und Ostern schon oft am 24. sowohl als am 25. April gefeiert worden war (am 24. April z. B. in den Jahren 634 und 645, am 25. April im Jahre 577). Auch passt gerade in den Ausgang des 4. Jahrhunderts die Erwähnung einer merkwürdigen Spielart des Quartodecimanismus, die damals innerhalb der Gemeinschaft der Montaaisten aufgekommen war; eine Gruppe dieser Secte hatte ange-

<sup>1)</sup> In demselben Sinne heisst es gegen Schluss der Rede, nachdem erwähnt ist, dass das Ostersest in einigen Jahren auf den 21. April (den 29. des 7. Monates) fallen würde (s. S. 336 A. 2): καὶ οὐδεὶς πρὸς ταῦτα βλάπτεται, οὐδεὶς πρὸς ταῦτα λυπεῖται.

<sup>2)</sup> Ambrosius a. a. 0. c. 21: sicut septuagesimo sexto anno ex die imperii Diocletiani factum est: nam tunc vigesimo octavo die Pharmuthi
mensis, qui est nono kalendas Maii (23. Apr.), Dominicam Paschae celebraissus sine ulla dubitatione maiorum (wo freilich die Zahlen zum Theil erst
urch Correctur der Ueberlieferung hergestellt sind).

### 338 H. DESSAU, ZUM KALENDER DER PROVINZ ASIEN

fangen, Ostern ohne Rücksicht auf den Mond und ohne Rücksi auf den Wochentag regelmässig am 14. des Frühlingsmonates, am 24. März beginnenden asianischen 7. Monates zu feiern.<sup>1</sup>) i 7. Jahrhundert waren Quartodecimanismus und Montanismus längerloschen.<sup>2</sup>) — Ist dies richtig, und gehört die Rede in das J. 38 so zeigt sich, dass im Schaltjahr (388) die einzelnen Tage d 7. asianischen Monates auf dieselben Apriltage fielen wie im Gemei jahr, dass also auch damals noch der Schalttag jedenfalls nie später als im 6., allem Anschein nach eben im 6. Monat eingele wurde, wie es unter Augustus bestimmt worden war.

Berlin.

H. DESSAU.

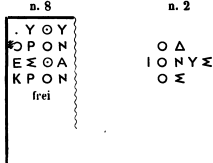
<sup>1)</sup> p. 276 ed. Montf. — p. 747 Migne: έστι δέ τις άλλη αξροσις ή ι Μοντανιστών, . . . . . τεσσαρεσκαιδεκάτην γὰρ μηνὸς τοῦ πρώτου λάττει, τουτέστι μηνὸς έβδόμου κατ' Ασιανούς, οὐ τεσσαρεσκαιδεκάτην σελήνης. Hiervon wissen wir sonst nur durch Sozomenus, der die Sache der Regierung des Kaisers Theodosius erzählt (7, 18).

Hilgenfeld der Paschastreit der alten Kirche S. 399. Bonwetsch schichte des Montanismus S. 55.

## MISCELLEN.

## DIONYSOSINSCHRIFT AUS NAXOS.

A. de Ridder hat im Bull. de corr. hell. XXI 1897, 20, 2 und 8 zwei Inschriftreste mitgetheilt, den einen nach der Veröffenting des naxischen Localforschers Markopolis in der athenischen ta, den anderen (n. 8) nach Autopsie. Letzteren sah ich 1899 bei Herrn Markopolis, welcher vermuthete, dass beide Stücke mmengehören möchten, und mir gleichzeitig seine Originalhrift von n. 2 zeigte. Aus dieser folgte, dass n. 2 στοιχηδον ordnet war, wie dies für n. 8 bereits durch de Ridders Abschrift eht. Verbessert man nun noch im Lemma zu n. 8, wie man, Complet à gauche statt à droite, und bemerkt, dass auch antiker Rand, unten aber freier Raum ist, so kann man den ich der Zusammensetzung beginnen.



Als unmittelbar einleuchtend ergeben sich für den Schluss: •ύ]|εσθα[ι Δ]ιονύσ[ωι] | Κρον[ιῶν]ος. Dies bedeutet eine nlänge von 13 Buchstaben. Wenn man dann in Z. 2 erst die ellung beseitigt hat, als müsste es sich durchaus um einen handeln, und festhält, dass der Stein dionysisch ist, findet leicht das übrige: EYOYΣΙΣΤΑΝΑΙΧ ΟΡΟΝ ΚΑΙΟ[Λ]ΑΣΟΥ ΕΣΘΑΙΔΙΟΝΥΣΩΙ ΚΡΟΝΙΩΝΟΣ

[E] $\hat{v}$  $\hat{v}$  $\hat{v}$ [ $\hat{s}$  [ $\hat{s}$  $\hat{s}$ 

Dass ich ein von Markopolis gelesenes  $\Delta$  in  $\Lambda$  geändert habewird nicht als grosses Wagniss gelten. Für die ovlat genügt auf die Ausführungen von P. Stengel und H. von Fritze, beide in dies. Ztschr. (XXIX 627 ff. und XXXII 235 ff.), zu verweisen. Befremdlich ist zunächst die Zeitangabe; wir erwarten ein genaucs Datum, wie in den ähnlich abgefassten rhodischen Steinen IGha. I 892. 905. 906. Aber dies Datum ist da, nur etwas versteckt. Edθυς ίσταμένο(v) - Κρονιώνος wird verlangt, aber da ίστάναι unmittelbar auf ἱσταμένου gefolgt ware, liess man das Participius weg, und stellte die zusammengehörenden Zeitbestimmungen an die eindrucksvollsten Stellen, an Anfang und Ende; so weiss jeder, was gemeint ist. Wer die Construction hart findet, möge erwigen, dass der Stein n. 2 in Polichni, an der Südwestküste der Insel, weitab von der Stadt gefunden ward (n. 8 war bereits, als Markopolis es feststellen konnte, nach den Κατωχώρια verschleppt), also von einem ländlichen Dionysosheiligthum stammt. - Da hat mass es mit der Formulirung nicht so genau genommen.

Berlin.

F. HILLER VON GAERTRINGEN.

## VERSE VON KOMIKERN BEI CLEMENS ALEXANDRINUS.

Menander frg. 786 Kock: ὁ χρηστός ἐστι πολλαχοῦ σωτήριος. Stobaeus Fl. 37, 6. Dazu Clemens Protrept. c. X s. 105 (I p. 107 Ddf.): εὖ γάρ τοι παντὸς μᾶλλον τοῦτο εἴρηται ὁ Χριστός ἐστι πανταχοῦ σωτήριος. Es ist ὁ χρηστός m schreiben; denn von Christus ist gar nicht die Rede. Πανταχοῦ, was besser scheint als πολλαχοῦ, hat auch das Flor. Monac. 110.

Men. frg. 993 Kock: ,ἀνατρέχω Μέν. ἀντὶ τοῦ ἀναλύω. Suidas et Zonaras. non intellego' (K.). Sehr naturlich. Clemem Paedagog. III c. XII 93 (I p. 399 Ddf.): τὸ μὲν γὰρ ἔξαμαφτάνων πᾶσιν ἔμφυτον καὶ κοινόν, ἀναδραμεῖν δὲ τὴν ἁμαφτίαν

τὸ τοῦ τυχόντος ἀνδρός, ἀλλὶ ἀξιολόγου. Das sind also drei Verse von Menander:

> τὸ μὲν ἐξαμαρτάνειν ἄπασιν ἔμφυτον καὶ κοινόν, ἀναδραμεῖν δὲ τὴν ἁμαρτίαν οὐ τοῦ τυχόντος ἀνδρός, ἀλλ' ἀξιολόγου.

Dies ermuthigt zu weiterem Suchen, und man braucht zunächst gar nicht weit zu gehen, um etwas zu finden. Ebend. s. 92 Ende: καὶ οἰκέταις μὲν χρηστέον ὡς ἐαυτοῖς· ἄνθρωποι γάρ εἰσιν ὡς ἡμεῖς· ὁ γὰρ θεὸς πᾶσιν (πᾶσιν in marg. P) τοῖς ἐλευθίροις καὶ τοῖς δούλοις ἐστὶν ᾶν σκοπῆς ἴσος. Das ᾶν σκοπῆς weist so sicher wie etwas auf Dialog; also doch auch wohl Menander:

ό γὰρ θεὸς (τοις?) πᾶσι, τοις τ' έλευθέροις και τοισ(ι) δούλοις, ἐστὶν ἂν σκοπῆς ἴσος.

Psed III c. 3 s. 20 (I p. 342 Ddf.) spricht Clemens von dem πετττοῦσθαι verweichlichter Männer, und sagt schliesslich von ihnen: καταμαφτυφεί δ' αὐτῶν ἡ ἐν τῷ δημοσίῳ ἀναισχυντία τὴν ἐν τῷ ἀφανεί ἐπ' ἐξουσίας ἀκολασίαν· ὁ γὰς ὑπὸ τὰς αὐγὰς τὸν ἄνδια ἀρνούμενος πρόδηλός ἐστι νύκτως ἐλεγχόμενος γυνή. Des giebt zwei Verse:

ό γὰρ ὑπὸ τὰς αὐγὰς τὸν ἄνδρ' ἀρνούμενος νύκτωρ πρόδηλός ἐστ' ἐλεγχόμενος γυνή. Weher die Verse sind, scheint die spätere Stelle c. 11 s. 69 p. 380 μεigen: ἔχοι δ' ἄν κάκεῖνο ἄριστα τὸ εἰρημένον:

τὸ δ' δλον οὐκ ἐπίσταμαι ἐγὼ ψιθυρίζειν οὐδὲ κατακεκλασμένος κλάγιον ποιήσας τὸν τράχηλον περιπατεῖν, ὥσπερ ἐτέρους ὁρῷ κιναίδους ἐνθάδε πολλοὺς ἐν ἄστει καὶ πεπιττοκοπημένους.

Daran mochte Meineke (IV p. 611) die vorher c. 3 s. 15 p. 337 im Nomin. citirten Verse hängen, unter Aenderung in den Accusativ:

χλανίσι δε δη φαναϊσι (Mein. für διαφανέσι) περιπεπεμμένους

καὶ μαστίχην τρώγοντας, όζοντας μύρου.

Das kann richtig sein; doch an καὶ πεπιττοκ. schliesst sich viel besser καὶ χλανίσι —; nämlich das δὲ ist von Cl. nur gesetzt, weil κουράς μὲν . . ἀποκειρόμενοι bei ihm vorhergeht. Als weitere Fortsetzung aber passt nun sehr gut ὁ γὰρ ὑπὸ τὰς αὐ-

yàs xxé., zur Begründung dafür, dass diese Leute als xivacios bezeichnet sind.

Diese aus Clemens neugewonnenen Verse scheinen mir sicher zu sein; etwas weniger die folgenden:

Paedagog. II c. 2 s. 28 p. 238: τὸ δὲ πληθος της οἰνοφλυγίας θαλάττης εἴκασεν (der Dichter der vorher citirten Verse) ἀπειλη, ἐν ἡ βεβυθισμένον τὸ σῶμα ἄσπες ναῦς δέδυκεν εἰς βυθὸν ἀκοσμίας, ταῖς τοῦ οἴνου τρικυμίαις ἐπικεχωσμένον. Εἰς βυθὸν gleich nach βεβυθισμένον scheint doch deutlich auf ein Citat zu weisen. Also

τὸ σῶμα δ' ωσπες ναῦς δέδυκεν εἰς βυθόν, οἴνου τρικυμίαισ(ιν) ἐπικεχωσμένον.

Warum nicht ἐπικεχυμένον, was doch natürlicher war? Weil das nicht in den Vers ging. Cl. fährt fort: ὁ δὲ χυβερνήτης, ὁ νοῦς ὁ ἀνθεωπινος, περιφέρεται τῷ χλύδωνι ὑπερεχούσης τῆς μέθης, ἐνθαλαττεύων τε ἰλιγγιῷ τῷ ζόφῳ τῆς καταιγίδος, τοῦ τῆς ἀληθείας ἀστοχήσας λιμένος, ἕως ἄν περιπεσών (L. Dindorf: ἀντιπερ. codd.) ὑφάλοις πέτραις αὐτὸς αὐτὸς ἀντῶν ἐξοκείλας εἰς ἡδονὰς διαφθείρη.

Paedagog. III c. 5 s. 32 p. 352 f.: οἱ γὰς παςεισαγόμενει παςὰ τὰ λουτρὰ ταῖς δεσποίναις γυμναῖς μελέτην ἴσχουσιν ἀποδύσασθαι πρὸς τόλμαν ἐπιθυμίας ἔθει πονης ῷ παςαγς άφοντες τὸν φόβον. Πεςιγράφ. Lowth; Dindorf indem hält auch παςαγράφειν in diesem Sinne für richtig hellenistisch (Thesaur. s. v.).

Paed. c. 6 s. 34 p. 353 f.: μή πη ἄρα καὶ πρὸς ἡμᾶς φήση τις · ὁ ἵππος αὐτοῦ πεντεκαίδεκα ταλάντων ἐστὶν ἄξιος ἢ τὸ χωρίον ἢ ὁ οἰκέτης ἢ τὸ χρυσίον, αὐτὸς δὲ χαλκῶν ἐστὶ τιμιώτερος τριῶν. So Hdschr.; ἐστιν οὐ τιμ. Lowth. Unter der Voraussetzung, dass hier ein Trimeter zu Grunde liegt, kand man schreiben ἐστὶ ἀτιμότερος (werthloser), oder ἐστι τίμιος, π ist für drei Heller (zu) theuer. Der Gedanke kehrt wieder II, c. 10 s. 115 p. 312, auf eine Frau übertragen, doch ohne Spur von Versen. Halle.

#### DIE PUNKTE ZUR BEZEICHNUNG DES METRISCHEN ICTUS.

Bekanntlich ist bei dem Anonymus Bellermanns περλ μουσικής überliefert, dass die metrische Arsis, der unbetonte Takttheil, in der Musikschrift durch einen Punkt über der Note gekennzeichnet werde: i-, während die Thesis, der schwere Takttheil, durch die Abwesenheit dieses Punktes bezeichnet sei. Bekannt ist auch, dass Westphal die Emendation dieser Stelle verlangte, um den umgekehrten Sinn zu gewinnen, und andere zu demselben Zwecke die Ausdrücke ägoig und Heoris zu umgekehrtem Sinne zu wenden suchten. Ich habe in meiner Ausgabe des Bakchylides p. L² (XLIV¹), wie ich meine, aufgezeigt, dass die Ueberlieferung einschliesslich der noch jetzt, auf Stein und Papyrus, sich bei lyrischen Stücken findenden Punkte in sich völlig einhellig ist, und dass darnach die

la i

ò

ָּרָיָּר**ִי** 

ur.X

z:O

- 650

LÁZEC LOTOS

R Ec

{ **=** 

5 [

25 i i

, हेर

Worte des Anonymus bleiben müssen wie sie sind, und bedeuten müssen, was sie nach wohlbekanntem und sehr festem Sprachgebrauche bedeuten, dass also gegen Westphal, O. Crusius, Th. Reinach F. Hanssen Recht behält.

Wesshalb also komme ich, nach so kurzer Zeit, auf diesen Gegenstand zurück? Weil ich etwas Thatsächliches übersehen habe,

dessen Hervorziehung und Deutung O. Crusius' Verdienst ist.')

Nämlich in Herondas' Choliamben ist einmal, I 40, der Schluss
eines Verses so notirt: XIAAP,HKATACTHO.1.2) Damit muss,
wie Crusius richtig sagt, die auch anderweitig genugsam erwiesene
Betonung des Choliambus (>---2)----2, ----2 bezeichnet sein.

Dann aber bezeichnet der Punkt doch den schweren Takttheil, die
Thesis, und nicht die Arsis. Also hat Hanssen dennoch Unrecht?

Silbe und unter dem κάτω χρόνος — Θέσις, die Punkte des Anonymus sind Punkte ἄνω über der unbetonten Silbe und Note und dem ἄνω χρόνος — ἄρσις. Daraus wird alsbald das ursprüngliche System klar: der Trimeter, der gerade wie der hinkende, sollte notirt sein — — — — indem in jeder Dipodie die erste Hälfte Arsis, die zweite Thesis war. Aber beiderlei Punkte un setzen war nicht nöthig, und ebenso wenig nöthig, beide Silben des schweren Takttheiles bei einem zu recitirenden Verse zu kenn-

Ich sage nein! Dies sind Punkte κάτω, unter der betonten

zeichnen, indem (wie wir es auch machen) die Bezeichnung der Länge als betont genügte. Umgekehrt wurden, wo Noten hinzukamen, die χρόνοι ἄνω bezeichnet, die χρόνοι κάτω nicht. Wesshalb?

<sup>1)</sup> Crasius Philol. LIII (N. F. VII) 224 f.

<sup>2)</sup> Die Punkte stehen etwas unterhalb der Zeile. An den von Crusius noch ausserdem genannten Stellen I 16 und V 6 kann ich nichts erkennen. Die vordere Hälfte des V. I 40 ist schlecht erhalten.

Sehr einfach, weil die Noten hart über dem Texte standen, so dass für deutliche Punkte κάτω kein Raum war; also nahm man hier die Punkte ἄνω, und alles ist nach wie vor in schönster Uebereinstimmung.

Halle.

F. BLASS.

## HIERONYMUS UND DIE COLLATIO LEGUM MOSAICARUM ET ROMANORUM.

Die älteste, wohl den frühesten Jahrhunderten des Mittelalters angehörige Vita des Hieronymus, welche erstmals von Mabillon veröffentlicht worden ist,') enthält die Angabe, dass dieser Schriftsteller an die Iurisconsulti einen Liber singularis sonansque gerichtet habe: ad iuris quoque consultos singularem sonantemque edidit librum.') Die Folgerungen, welche ich daraus ziehe, gehen zunächst die hettigen Iurisconsulti an, welchen jene Notiz, soweit ich sehe, unbekannt geblieben ist. Ich darf aber auch bei den Lesern dieser Zeitschrift einiges Interesse für den Versuch voraussetzen, auf der Grundlage dieses Berichtes das Schriftenregister des Kirchenvaten mit einem, überdies erhaltenen, juristischen Opus zu bereichen, und gebe daher hier eine Zusammenfassung dessen, was ich mit an einem anderen Orte ausführlich darzulegen vorbehalte.

Die Ueberlieserung der Vita, dass Hieronymus eine Schrift Al Iurisconsultos versasst hat, verdient meines Erachtens keine Beanstandung. Allerdings werden ja sowohl in jener Lebensbeschreibung selbst, wie auch sonst, dem Kirchenvater Schriften, theologischen Inhaltes, fälschlich auf Rechnung gesetzt.<sup>3</sup>) Aber damit erklärt sich noch nicht, wie die Vita, bez. ihre Quelle, zu deren Absassungszeit Begriff und Name des Rechtsgelehrten sast in Verschollenheit gerathen waren, ohne Grund eine als Liber ad lurisconsultos bezeichnete Schrift mit einem Theologen, wie Hieronymus, als dem Autor derselben in Verbindung bringen konnte. Andereseits aber ist der Thatbestand, dass Hieronymus eine Schrift ab-

<sup>1)</sup> Vett. Anall. IV 194-196. Vgl. dazu Acta Sanctorum, Sept. VIII 421 und 422.

<sup>2)</sup> Martianay nimmt in seinem Abdruck der Vita (Opp. Hieron. V 1-8) die folgenden Varianten einer Handschrift in den Text: iuris quoque consultus singularem tonantemque edidit librum (vgl. p. 9, 10).

<sup>3)</sup> Vgl. Acta Sanctorum a. a. O. p. 666 § LXXVII sqq., 421 sub N. 17 und 18.

sst hat, hinter welcher eine juristische vermuthet werden darf wenn die Vita sie einen Liber singularis sonansque nennt, so das wohl nur rhetorischer Ausdruck für ein treffliches Werk, wohl auffallend, aber doch nicht befremdend: denn der Kirchenr ist zwar kein Jurist, immerhin aber, wie seine Schriften en, dem Juristischen nicht fremd geblieben; er erkennt die chästigung mit der Rechtswissenschaft als eine wissenschaftliche tiplin an (Advers. Pelagg. 1, 21), erblickt in Papinian den grossen ster der weltlichen Gesetze (Bpist. 77, 3) und lässt es auch sonst Bezugnahmen auf das römische Recht nicht fehlen (z. B. Epist. 6; 77, 3; 123, 16; Comment. in Epist. ad Gal. 2, 4 ad v. 29). Es ist nun aber eine anonyme Schrift römischen Rechtes auf gekommen, in welcher das Werk des Hieronymus Ad Iurismitos zu erblicken mit guten Grunden sich vertheidigen lässt. ist die unter dem Namen der Collatio legum Mosaicarum et nanarum bekannte Sammlung,1) welche — soviel ist davon erten - unter 16 die Materie kennzeichnenden Rubriken Texte l zwar des Pentateuches einerseits, des römischen Rechtes anerseits zusammenstellt und mit vereinzelten Bemerkungen des amlers begleitet.2) Die auffallende Erscheinung, welcher wir des Hieronymus Werk Ad Iurisconsultos begegnet sind, Abung einer juristischen Schrift durch einen Kirchenschriftsteller, ut hier wieder: denn wenn wir mit Krüger3) annehmen dürsen, 6 der Autor der Collatio kein Jurist gewesen ist, so verräth ne Herkunft aus der Schule des Theologen die Systematisirung Stoffes nach der Materienfolge des Dekaloges, sowie die mehr 1 theologischen, als den juristischen Standpunkt vertretende Idenz des Autors, durch Aufweisung der Analogien des moschen und des römischen Rechtes die Uebereinstimmung, ja

<sup>1)</sup> Die beste Ausgabe ist von Mommsen *Coll. librr. iuris anteiust.* III sqq. Vgl. zu dieser Schrift Krüger Geschichte der Quellen S. 302 ff., und amsen a. O. p. 109 sqq.

<sup>2)</sup> Mommsen a. a. O. p. 130, sagt mit Bezug auf diese Bemerkungen (bei sinnung der angeblichen Autorschaft des Ambrosius): neque . . stili genus smbrosio abhorret. Dasselbe wird gewiss auch mit Bezug auf Hieronymus gelten haben; z. B. quia, statt des Accusatives cum Infinitiv, hinter scire, es an der im Texte (S. 346) aufgeführten charakteristischen Stelle heisst wei ihm ganz gewöhnlich, so in der Hiobübersetzung nach der Septuaginta Lagarde Mittheilungen II 193 sqq.) 23, 2; 36, 5; 37, 15; 42, 2.

<sup>3)</sup> A. O. S. 303.

sogar die Herkunft des letzteren aus der Lex divina darzutht Wie aber dem Hieronymus Papinian als Spitze der römischen Jur prudenz erscheint, so ist auch in der Collatio dieser Jurist I zahlreichen Auszügen aus mehreren seiner Werke vertreten, u wenn diese Schrift neben Auszügen aus den älteren Constitution sammlungen, dem Gregorianus und dem Hermogenianus, eine C stitution vom Jahre 390, welche später in den Codex Theodosia überging, nicht in der an letzterer Stelle überlieferten Gest sondern als Extravagante benutzt (vgl. unten), so bedient sich at Hieronymus (Epist. 52, 6), der ja die Abfassung des genann Gesetzbuches vom Jahre 438 nicht mehr erlebte, eines wohl dieses, aber in keine ältere Sammlung aufgenommenen Geset vom Jahre 370 (C. Th. 16, 2, 20).1) Noch mehr fällt, wie ich glau ins Gewicht, dass auch die Collatio, wie das von dem Werke Hieronymus ausgesagt wird, als ein Liber ad Iurisconsultos gel konnte, und zwar nicht bloss als Buch juristischen Inhaltes, sond noch in einem besonderen und auf die Angabe der Vita Ad im consultos . . edidit librum ganz vorzüglich passenden Sinne. Denn einer Stelle der Schrift, in welcher sich der Sammler der Colla an seine Leser wendet, bezeichnet er sie, und zwar ohne jed weiteren Zusatz, als Iurisconsulti. Es heisst da folgender Mass (7, 1, 1): quod si duodecim tabularum nocturnum furem quet modo, diurnum autem si se audeat telo defendere, interfici iuba scitote, iuris consulti, quia Moyses prius hoc statuit. Wie lek konnte dann von dem Urheber der Vita, bezw. von seiner Quel diese in der Schrist ganz einzig dastehende, auch an und sür si sehr auffallende Peroration der Iurisconsulti geradezu zur Bezeit nung des Werkes verwendet worden sein!

Mit Rücksicht auf die Benutzung der genannten Constitutivom Jahre 390 vor ihrer Aufnahme in den Codex Theodosian ergiebt sich, dass die Abfassungszeit der Collatio zwischen 390 u 438 fällt: innerhalb dieses Zeitraumes liegt aber auch die schr stellerische Thätigkeit des Hieronymus (geboren 340, gestorben 420 Und wenn sodann die Constitution vom Jahre 390, welche in Sammlung die Inscription Impp. Valentinianus Theodosius et Arca Auggg. ad Orientium vicarium urbis Romae, sowie das Proposi

<sup>1)</sup> Vgl. Gothofredus ad h. l. (ed. Ritter VI 55).

<sup>2)</sup> Einzelheiten z. B. bei Zöckler Hieronymus S. 1 ff., VIII ff.

Pr. id. Maias Romae in atrio Minervae suhrt, vom Autor als Imperatoris Theodosii constitutio bezeichnet wird (5, 3, 1), obschon sie nicht von Theodosius, sondern von Valentinian, dem Kaiser des Westreiches, herrührt, so erklärt sich das am leichtesten, wenn die Collatio in demjenigen Theile des Römerreiches abgesast ist, an dessen Regierung die, wie überall, so auch auf dem Gebiete der Gesetzgebung dominirende Persönlichkeit des Theodosius sortdauernd Antheil gehabt hat, das ist also im Osten. Hier war es aber auch, wo Hieronymus, dem die Bedeutung des Kaisers, sowohl im allgemeinen wie im besonderen als Gesetzgeber, nicht entgehen konnte, vom Jahre 386 bis zu seinem Tode, im Kloster bei Bethlehem, litterarisch thätig war. Ja es lässt sich diesem Autor geradezu als eine Geslogenheit nachweisen, occidentalische Vorgänge auch der Regierungszeit des Theodosius zu datiren.

Einen Einwand gegen die Zuschreibung der Collatio an Hieronymus könnte man aus dem Umstande herleiten zu müssen meinen,
dass die Pentateuchstellen, welche darin aufgeführt sind, eine Italarecension darstellen und somit nicht denjenigen Bibeltext wiedergeben, der unter dem Namen des Hieronymianischen bekannt ist.<sup>4</sup>)
Es kommt jedoch bezüglich der in die Collatio aufgenommenen
Textstellen des Pentateuchs — keine derselben gehört der Genesis
an — insbesondere in Betracht, dass Hieronymus seine Uebersetzung
erst im Jahre 396 begonnen und bis zum Jahre 404 fortgeführt hat<sup>8</sup>):
nichts aber hindert anzunehmen, dass die Collatio zusammengestellt
worden ist, bevor die Pentateuchübersetzung vollendet war.

Amsterdam.

MAX CONRAT.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu Mommsen a. a. O. S. 127 und 128.

<sup>2)</sup> Er rechnet mit Bezug auf sein Leben nach den Regierungsjahren des Theodosius (vgl. das Vorwort zu der Schrift De viris illustribus und Epist. 48). In einem Briefe an Paulinus (Epist. 49) gedenkt er aus Anlass der von letzterem nach dem Siege des Theodosius über Eugenius abgefassten Lobrede des Kaisers mit den folgenden Worten: Felix Theodosius, qui a tali Christi oratore defenditur. illustrasti purpuras eius et utilitatem legum futuris saeculis consecrasti.

<sup>3)</sup> Z. B. den Tod des Damasus (384) und des Pacianus (391) in der Schrift De viris illustribus 103 und 106.

<sup>4)</sup> Vgl. hierzu Mommsen a. a. O. S. 130 sqq.

<sup>5)</sup> Vgl. Resleucykl. f. prot. Theol. und Kirche<sup>3</sup> III 39.

#### ΘΑΚΑΘΑΛΠΑΣ.

Im 29. Stücke des zweiten Bandes der Oxyrynchos Papyri liest man:

δ γὰρ ἀλέκτωρ ἠστόχηκέ μου

καὶ ΘΑΚΑΘΑΛΠΑΔΟΣ ἐρασθεὶς ἐμὲν ἐνκατέλεπε.

Grenfell und Hunt bemerken dazu: ,Θακαθαλπάς is conceivably the name of a hen'. Die Vermuthung ist richtig, nur muss eine kleine Correctur vorgenommen werden, damit ein möglicher Name heraus komme. Man schreibe Θακ(ο)θαλπάδος, der Sitzwärmerin, und erinnere sich der aus Herondas bekannten Wendung Θάλπειν τὸν δίφρον.

Halle.

F. BECHTEL.

# ZUR GESCHICHTE DER MEDICIN IM ALTERTHUM.

(Vgl. Bd. XXIII 556 f.).

V. In dies. Ztschr. (XXIII 561 A. 3) batte ich die Vermuthung ausgesprochen, dass die zahlreichen Citate medicinischer Schriftsteller über den diätetischen Werth der Nahrungsmittel in den drei ersten Büchern der Compilation des Athenaios aus dem  $\sigma \nu \mu \pi \acute{\sigma} \sigma \iota \sigma \nu \tau$  des grossen Empirikers Herakleides von Tarent stammen. Im Folgenden will ich versuchen diese Vermuthung näher zu begründen.

In den Deipnosophisten des Naukratiten finden sich im ganzen sechs Hippokratescitate, von denen eine Anführung 1) rein glossographischen Charakters ist, sich also von den übrigen ohne Weiteres absondert. Durch die Wiederkehr dieser Glosse bei Hes. s. v.  $\psi \delta \alpha$  (wo allerdings nur das Klearchcitat wiedergegeben ist) ist ihre Herleitung aus einer lexicalischen Vorlage, d. h. aus Herodian 2) oder Pamphilos gesichert. Andererseits wird durch das 49. Capitel des 2. Buches über die Benennung und diätetische Wirkung der Pinienkerne, in dem gleichfalls ein Hippokratescitat 3) erscheint, da sich

<sup>1)</sup> Ath. IX 399 b: μνημονεύει δὲ τῶν ψυῶν καὶ Ἰπποκράτης ὁ ἱερώτωτος. Das Citat bezieht sich auf περὶ φύσ. ἀνθρ. c. 11 (VI 58 L), wo die schlechte Ueberlieferung ψύας hat, vgl. περὶ ὀστίων φύσ. c. 9 (IX 174). Das Scholion im Parisinus F zu περὶ φύσ. ἀνθρ. (vgl. Littré) stammt ohne Zweifel aus derselben lexikalischen Ueberlieferung, vgl. dazu liberg das Hippokrates-glossar des Erotian Abh. der sächs. Ges. d. W. XIV 121 f. Dieselbe Ueberlieferung bei Poll. On. II 185, der aus Rufus-Soran schöpft (Vogt Sorani Ephesii liber de etymologiis corporis humani quatenus restitui possit Greifsw. Diss. 1882), und Soran benutzt wieder den Irenāus, den Schüler des Heliodor (Wilamowitz Herakl. l¹ 186 A 130), vgl. Reitzenstein Gesch. der gr. Etymologika 383.

<sup>2)</sup> Vgl. Reitzenstein a. a. O. 371 ff.

<sup>3)</sup> Ath. Il 57 c: Ἡπποκράτης δὲ ἐν τῷ περὶ πτισάνης, ὁ ἐκ τοῦ ἡμίσους μὲν νοθεύεται, ὑπ' ἐνίων δὲ καὶ ὅλον, κοκκάλους (sc. τοὺς πυρῆνας τοῦ στροβίλου καλεῖ). Das Citat bezieht sich auf περὶ φύσ. ἀνθρ. c. 11 (VI 58 L), vgl. Gal. gloss. Hipp. (XIX 113). Ilberg a. a. O. 116.

die Glossen bei Hesych s. κῶνος, κόκκαλος, πυρῆνες, στρόβιλοι wiederfinden, die Annahme fast zur Gewissheit erhoben, dass Pamphilos als Quelle jenes ganzen Citatennestes, also auch der antilichen Schriftsteller anzusehen ist, d. h. dass Pamphilos die unmittelbare Vorlage des Athenaios für die gesammte medicinische Ueberlieferung ist. Die übrigen vier Citate gehören dem medicinischen Excurs über die Heilwirkung des Wassers im 2. Buche an (II c. 24 p. 45 d ff.): sie zeigen sachliche Benutzung des Hippokrates.¹)

Wer die medicinischen Partien der drei ersten Bücher des Athenaios durchliest (I c. 59 ff.), wird sich des Eindruckes nicht erwehren, dass ihnen dieselbe medicinische Compilation zu Grunde liegt: das gemeinsame Band besteht in der Wiederkehr derselbes Gewährsmänner. Hippokrates, Philistion, Diokles, Praxagoras, Phylotimos, Mnesitheos, Pleistonikos, Euenor, Diphilos, Erasistratos, Glaukias, Andreas und Hikesios werden citirt, d. h. Aerzte der besten Zeit, die in gleicher Vollständigkeit nur noch in den vos den Heilkräften der Gemüsearten handelnden Büchern der plininischen Compilation (Bd. XX—XXII) benutzt sind. Ferner ist in hohem Grade beachtenswerth, dass die Quelle Kritik an den hippekratischen Schriften übte: sie kannte die verschiedenen Titel der Schrift περὶ διαίτης ὁξέων²) und erklärte sie zur Hälfte für ner

<sup>1)</sup> Ath. 45 e: καὶ ὁ γλυκάζων δ' οἶνος οὐ βαρίνει τὴν κεφαλήν, ὡς Ἱππν κράτης ἐν τῷ περὶ διαίτης φησίν, ὅ τινες μὲν ἐπιγράφουσι περὶ διαίτης δὲ πρὸς τὰς Κνίδιας γνώμας — Hipp. περὶ διαίτη ὁξ. c. 50 (134 K). — Ath. 46 b: φησὶ δὲ καὶ Ἱπποκράτης 'ὕδωρ τὸ τερίσι θερμαινύμενον καὶ ψυχόμενον ἀεὶ κουφότερον' — Aph. V 26 (IV 542 L) Ερίδι II 11 (V 88 L). — Ath. 46 b: ἐν δὲ τῷ περὶ ὑδάτων Ἱπποκράτης καὶσ τὸ χρηστὸν ὕδωρ πότιμον (πολύτιμον CE) — περὶ ὑγρῶν χρήσιος c. 1 (II 118 L), vgl. Theoph. hist. plaut. VII 5, 2: τῶν δὲ ὑδάτων ἄριστα τὰ πότιμα καὶ τὰ ψυχρά. So wird die Schrift such von Erotisn citirt (Ilberg a. a. 0. 1½ Litte I 151. 370 f.). — 46 c: Ἱπποκράτης δ' ἐν τῷ περὶ τόπων ἄριστα φτων εἶναι τῶν ὑδάτων ὅσα ἐκ μετεὰ ρων χωρίων ῥεῖ καὶ ἐκ λόφων γεηρῶν κτὶ — περὶ ἀροῦν, vgl. Ilberg a. a. 0.

<sup>2)</sup> Nach Erotian war die Schrift betitelt: περὶ πτισάνης. Im Marc. 269 (\$\mathbb{A}\) steht als Ueberschrift: 'Ιπποκράτης περὶ διαίτης δξέων, οἱ δὲ περὶ πτισένης οἱ δὲ πρὸς τὸς Κνηδίας γνώμας. Soran kennt die beiden Titel: περὶ πα σάνης und πρὸς τὰς Κνιδίας γνώμας (Cael. Aur.). Er begreift auch di νύθα unter dem Titel wie Erotian. Einmal (Cael. Aur. A. M. II 29 — πα διαίτης όξ. (νύθα) c. 34 p. 164, 21) citirt er den zweiten Teil als διαιτητική

351

echt (58 c), ja sie wusste zu berichten, dass einige Aerzte die ganze Schrift für unecht hielten. Es liegt auf der Hand, dass als Quelle nur ein Mediciner in Betracht kommen kann, der sich gleichzeitig mit Hippokrates abgegeben hat, und es ist bezeichnend, dass sich das Wissen der Quelle in diesem Punkte nahe mit dem berührt, was Galen in seinem Commentar zu dieser Schrift über Titel und Echtheit berichtet.')

Für die Zeit der Quelle ergiebt sich soviel, dass sie srühestens der ersten Hälste des 1. Jahrhunderts v. Chr. zuzuweisen ist, da der jungste der compilirten Aerzte, der Erasistrateer Hikesios, nach meinen Aussührungen<sup>2</sup>) dem Ausgange des 2. resp. dem Anfange des 1. Jahrhunderts angehört. Andererseits verwehrt uns die Thatsache, dass die pharmakologischen Schriften der Folgezeit wie die Werke des Asklepiades, Krateuas, Sextius Niger und Dioskurides ginzlich bei Seite gelassen sind, ihre Zeit allzutief hinabzurücken. Eine weitere Einschränkung gestattet der Abschnitt über die physibalischen Eigenschaften und den hygienischen Werth des Wassers (Il 42 c. d. 46 a—d). Die Zusammengehörigkeit dieser beiden Stücke folgt aus der theilweisen Uebereinstimmung mit Plin. XXXI 31 f., and die bereits P. Rusch in seiner Greisswalder Dissertation (1882) & Posidonio Lucreti Cari auctore 33 f. aufmerksam gemacht hat, ohne jedoch aus dieser Uebereinstimmung die richtigen Schlussfolgerungen gezogen zu haben.

Seit der Zeit des 5. Jahrhunderts war von den Aerzten die wichtige Frage lebhaft discutirt worden, welches Wasser der Gewadheit am zuträglichsten und welches ungesund sei. In der grupdlegenden Schrift περὶ ἀέρων ὑδ. τόπ. versicht der geistvolle Ver-

Bispecrates vero libro reguliari, quem diaeleticum vocavit (περὶ διαίτης bei Ath.), peripneumonicae inquit remedium aplandum ex coccalo atque gabano etc., vgl. Gal. XV 452: τοῦτον τὸν λόγον (c. 10 p. 113, 19 K) ἀνα-γνῶναι μοι δοποῦσι μόνον οἱ περὶ πτισάνης ἐπιγράψαντες τὸ βιβλίον· ὥσ-κερ αὖ πάλω οἱ πρὸς τὰς Κνιδίας γνώμας τὸ πρῶτον προοίμιον· ἐδείχθη γὰρ ἐν τῷ δευτέρφ μημέτι πρὸς τοὺς Κνιδίους ἰατροὺς τὸν λόγον ποιού-ρενος, ἀλλὰ προτρέπων ἐπὶ τὴν ἄσκησιν τῆς τῶν ὀξέων νοσημάτων θερα-κείας. ὁ δὰ δὴ τρίτος λόγος, ὃν ἄχρι δεῦρο διῆλθεν, ῆδη αὐτῆς τῆς διαιτητωῆς τέχνης τῶν ὀξέων νοσημάτων ἐστίν. Die νόθα standen schon zu Erssistratos Zeit hinter dem Buch περὶ πτισάνης (Gal. XV 744). Diokles beante sie schon als hippokratisch. Darüber an einem anderen Ort.

<sup>1)</sup> Gal. XV 452. 744. Littré I 327 ff.

<sup>2)</sup> Susemihl Litteraturgeschichte der Alex. II 418 f.

fasser mit eingehender Begründung die Ansicht (c. 7 p. 40, 1 dass das stehende Wasser aus Sümpfen und Teichen dem Mem schädlich sei (p. 42, 2), nächstdem das Wasser, dessen Quelle Gebirge entspringen oder das aus einem an Mineralstoffen re Boden kommt (p. 42, 8). Das Schnee- und Eiswasser (p. 4! ist seiner Ansicht nach ohne Ausnahme schlecht, weil bein frieren die klaren, leichten und süssen Bestandttheile des Wausgesondert werden und die schmutzigsten und schwersten zurückbleiben (p. 46, 11). Dagegen empfiehlt er (p. 42, 11 Quellwasser, das aus hochgelegenen Gegenden kommt und auf Temperatur in Folge der tiefen Lage der Quellen im Sommer im Winter warm ist, sowie das Regenwasser (p. 44, 1f.), auf Beseitigung des schlechten Geruches abzukochen räth.

Diese Theorie des Hippokrates ist, wenn auch vielfach ficirt, doch in den Gründzügen für die Folgezeit maassgeben worden. Schon in den pseudoaristotelischen Problemen hat hippokratische Ansicht von der Schädlichkeit des Schnee- un wassers Verwendung gefunden,¹) und dass sie noch in der K zeit fortlebte, dafür sind der von Oribasios in seinem grossen Sau werk erhaltene Tractat des Rufus περὶ ὑδάτων (Orib. I 324 Buch II seines umfänglichen Werkes περὶ διαίτης) sowie distreuten Bemerkungen des Galen ein vollgültiger Beweis.³)

Rufus rühmt wie Hippokrates das Wasser der Quellen im Osten entspringen auf Hügeln und Bergen, weil es klar, flüssig, wohlriechend, süss und weder allzu warm noch allzu sei. Ruf. 328, 6: πηγαία δὲ τὰ μὲν πρὸς ἀνατολὰς νει πάντα καὶ ὑγρότητι καὶ λεπτότητι καὶ εὐωδία καὶ τῷ μει μὲν ψυχραίνειν, μετρίως δὲ θερμαίνειν προύχει τῶν ἄλ. 329, 9: λόφοι δὲ καὶ ὄρη κρείσσω καὶ γὰρ καθαρώτερ λεπτότερα καὶ εὐωδέστερα καὶ ταῖς γλυκύτησιν ἡδίω (εὐδατα) παρέχουσιν — Hipp. 42, 11: ἄριστα δὲ ὁκόσα ἐκ ωρων χωρίων ἑεῖ καὶ λόφων γεηρῶν. αὐτά τε γάρ ἐστ

<sup>1)</sup> Poschenrieder die naturwissenschaftlichen Schriften des Ariin ihrem Verhältniss zu Hippokrates, Progr. von Bamberg (1887) 41. 'Arist. Ps. 223 n. 197.

<sup>2)</sup> Zur Ergänzung des Oribasios vgl. Aet. tetrab. I c. 165 (F Daremberg-Ruelle 341), wo Vorsicht geboten ist, weil das Excerpt au und Rufus zusammengestückt ist (vgl. Ruf. 342, 3 f. — Gal. bei Orib. I 3 und Simeon Seth p. 109 L, der gleichfalls indirect aus Galen und Rufus

<sup>3)</sup> Vgl. Gal. bei Orib. a. a. O.

κέα καὶ λεπτά (λευκά cod.) καὶ τὸν οίνον φέρειν όλίγον οἶά τέ έστιν τοῦ δὲ χειμώνος θερμά γίνεται, τοῦ δὲ θέρεος ψυχρά . . . μάλιστα δὲ ἐπαινέω ὧν τὰ ῥεύματα πρὸς τὰς ἀνατολάς του ήλιου έρρωγασι και μαλλον πρός τάς θερινάς. ἀνάγκη γὰρ λαμπρότερα εἶναι καὶ εὐώδεα καὶ κοῦφα. Das Wasser, das aus einem felsigen oder mineralreichen Boden kommt, steht ihm an Güte nach.1) Ruf. 330, 3: τὰ δὲ πετρώδη χείρω μὶν τῆ σκληρότητι καὶ τῆ ψύξει, καθαρά δὲ πλέον τῶν ἄλλων καὶ ἀνυπόστατα. μεγίστη δὲ τοῖς ὕδασι διαφορὰ καὶ Ιπισημοτάτη έχ τε μετάλλων καὶ βοτανών πεφυχυιών αὐτόθι. τὰ μὲν οὖν μέταλλα εἴς τε τὴν ἄλλην οἴκησιν καὶ εἰς τὴν των υδάτων πόσιν βλαβερά - Hipp. 42, 4: δεύτερα δε δσων είσιν αί πηγαί έκ πετρέων - σκληρά γάρ άνάγκη είναι - η έχ γῆς, ὅχου Θερμά ὕδατά ἐστιν ἢ σίδηρος γίνεται ἢ χαλχὸς η άργυρος η χρυσός η θείον η στυπτηρίη η άσφαλτον η νίτρον . . . οὐ τοίνυν ἐκ τοιαύτης γῆς οἶόν τε ὕδατα ἀγαθὰ γίνε-69at. Im allgemeinen ist das Wasser am besten, das im Winter warm, im Sommer kühl ist, da es aus den tiefsten Quellen kommt3): όσα γὰς αὖ τοῦ μὲν χειμῶνος θεςμά ἐστι, τοῦ δὲ θέςους ψυχρά δοκεί πως είναι κάλλιστα, τὰ δὲ ὁμοίως ἔχοντα ψύξεως καί θερμότητος ταϊς ωραις κάκιστα· του μέν γάρ θέρους έπιπολής τη γη τὸ θερμὸν γίνεται, τοῦ δὲ χειμῶνος εἰς βάθος καταδύεται, καὶ διὰ τοῦτό μοι δοκεί πηγαί τε ὅσαι ἐκ βαθυτάτων φέουσι καὶ όσα ἄντρα κοϊλα πάντα είναι κατὰ μίν χειμώνα θερμότατα, κατά δὲ θέρος ψυχρότατα = Hipp. 42, 14: τοῦ δὲ χειμῶνος θερμὰ γίνεται (εc. τὰ ἄριστα ὕδατα), τοῦ δὲ θέρεος ψυχρά· οὕτω γὰρ ᾶν εἴη ἐκ βαθυτάτων πηγίων. Das Regenwasser3) wird von ihm gleichfalls geschätzt, weil

<sup>1)</sup> Theoph. hist. plant. VII 5, 2: χείριστα δὲ τὰ άλυκὰ καὶ δυσμανή, δι' εκαὶ ἐκ τῶν ὀχετῶν οὐ χρηστά συμπεριφέρει γὰρ σπέρματα πόας. Ruf. 330, 7: βοτάναι δὲ ὁτὲ μὲν καὶ πάγυ βλάπτουσι τὸ ὕδωρ, ὁτὲ δὲ καὶ προστεμωροῦσιν αὐτὸ τὸ σίον καὶ ἡ καλαμίνθη καὶ τὸ ἀδίαντον ταῦτα γὰρ πλεῖστα ἐν τοῖς ὀχετοῖς πέφυκεν.

<sup>2)</sup> Vgl. die weitere Begründung dieser Ansicht bei dem Vers. von περί.

<sup>3)</sup> Praxagoras theilte die Ansicht des Hippokrates Ath. 46 d: Πραξαγάρας το ταὐτά φησι· όπαινοῖ δὰ τὸ ὅμβριον. Desgleichen Theophrast a. a. O.: ἀγαθὰ δὰ τὰ ἐκ Διός. Ein kurzes Excerpt aus Rusus steht im Commentar des Galen zu περὶ χυμῶν XVI 362. Galen selbst steht völlig unter dem Banne der hippokratischen Schrift, vgl. Gal. bei Orib. I 309 s.

es leicht, dunn, klar und suss ist. Ruf. 326, 3: περὶ δὰ τῶν ὄ βρίων ύδάτων γινώσκω τάδε· τὰ ὄμβρια κοῦφά τε ἐστι κ 🖛 λεπτά και καθαρά και γλυκέα γευομένφ - Hipp. 44, 3: 🕶 μέν ὄμβρια χουφότατα καὶ γλυχύτατά έστι καὶ λεπτότατα κ λαμπρότατα. Das Schnee- und Eiswasser hält er für schädlic. weil es wegen seiner Härte und Kälte weder die Verdauung noch die Urinsecretion besordert und allerlei Gebrechen im Gesolge bat. Ruf. 328, 1: δσα δὲ ἀπὸ χιόνων καὶ κουστάλλων δεί υδακα πάντα σκληρά μέν καὶ ψύξει ὑπερβάλλοντα, γλυκέα δὲ γευφμένω κτλ. = Hipp. 45, 22: τὰ δὲ ἀπὸ χιόνος καὶ κουστάλλου πονηρά πάντα ' δκόταν γάρ απαξ παγή, οὐκ ἔτι ἐς τὴν ἀρχαίην φύσιν καθίσταται, άλλά τὸ μὲν αὐτοῦ λαμπ**ρὸν καί** κούφον καὶ γλυκὸ ἐκκρίνεται, τὸ δὲ θολωδέστατον καὶ σταθμωδέστατον λείπεται. Desgleichen das stagnirende Wasser und das Wasser aus Teichen, weil es einen faulen Geruch hat und im Sommer warm, im Winter kalt ist. Rus. 325, 2: τὰ δὲ ἐχ λίμτης πάντα κάκιστα όσμήν τε γάρ έχει άτοπον οία σεσηπότα καί τοῦ μέν θέρους θερμά γίνεται, τοῦ δὲ χειμῶνος ψυχρά, ὅπις μέγιστον σημείον τίθεμαι πονηρίας ύδάτων - Hipp. 40, 15: δχόσα μεν ούν έστιν έλώδεα και στάσιμα και λιμναία, ταῦτα ανάγκη του μέν θέρεος είναι θερμά και παχέα και όδμήν έχοντα, άτε ούκ ἀπόρουτα ἐόντα. Die Erkrankungen, welche der Genuss von solchem Wasser im Gefolge hat, werden von im in Uebereinstimmung mit Hippokrates angegeben: im Sommer Dyenterie, Leienterie und dadurch herbeigeführte Wassersucht (Rus. 325, 7 = Hipp. 41, 10), im Winter Milzleiden und offene Wunder an den Füssen (Ruf. 325, 8 = Hipp. 40, 22. 41, 23).

Eine abweichende Theorie von dem Werth und Unwerth des Wassers liegt bei Plin. (XXXI 31f.) und bei Ath. (II 42 c) wir, deren Quelle zwar gleichfalls an Hippokrates anknüpst, aber deutlich genug gegen verschiedene Sätze desselben polemisirt. Die Polemik besteht darin, dass sie die Schädlichkeit des Schnee- und Eiswassers bestreitet, ja dass sie es sür gesunder erklärt als das Regenwasser. Als Grund wird die dem Hippokrates entnommene, von Xenophanes resp. Diogenes stammende Annahme angesührt, dass beide leichter seien als andere Wasser, da bei der Verdunstung des Wassers nur die leichtesten Bestandttheile desselben von der Soune hinausgezogen würden: das Schneewasser werde weiter durch die Reibung der Lust verdünnt, das Eiswasser durch den Frost verseinert. In Ueber-

instimmung mit Hippokrates befindet sich die Quelle, wenn sie behauptet, dass das stagnirende Wasser schlechter sei als das fliessende, weil das fliessende Wasser durch seine Bewegung und Reibung verdünnt werde.

### Ath. 42 c:

τὰ δ' ἐπίρουτα καὶ ἐξ ὀχετοῦ ώς ξπίπαν βελτίω των στασίμων χοπτόμενά τε1) μαλαχώτερα γίνεται. διά τοῦτο καί (τὰ) ἀπὸ τῆς χιόνος δοχεῖ χρητὸ ποτιμώτερον χαὶ τοῦτο χεκαὶ ὁ κρύσταλλος αὐτὸς κουφότερος τοῦ ἄλλου ὕδατος.

## Plin. XXXI 31:

quaeritur inter medicos cuius generis aquae sint utilissimae. stagnantes pigrasque merito damnant, utiliores quae profluunt existimantes, cursu enim percussuque στὰ είναι· καὶ γὰρ ἀνάγεται ipso extenuari atque proficere, eoque miror cisternarum ab aliquis πομμένον έστι τῷ ἀέρι· διὸ και maxime probari. sed hi rationem των υμβρίων βελτίω· και τὰ adferunt, quoniam levissima sit ta χρυστάλλου δὲ διὰ τὸ κου- imbrium, ut quae subire potuerit φότερα είναι· σημείον δ' ότι ac pendere in aere. ideo et nives praeferunt nivibusque etiam glaciem velut ad infinitum coacta subtilitate. leviora enim haec esse et glaciem multo leviorem aqua.

Eugen Oder2) hat in seiner ganz vortrefflichen Abhandlung ,ein angebliches Bruchstück des Demokrit über die Entdeckung unterirdischer Quellen' (Philol. Suppl. VII 1899, 306) die ausgehobenen Worte des Athenaios auf die theophrasteische Schrift περί ὕδατος, die thatsächlich in jenem Abschnitt benutzt ist (41 f.), zurückgeführt and für Plinius auf Grund der Beweisführung von Rusch Benutzung derselben Quelle angenommen. Wimmer hat sogar in seiner Ausgabe des Theophrast die ganze Partie des Athenaios (41 f.-43 f.) für Theophrast in Anspruch genommen (fr. 159). Dem gegenüber hat schon Rusch (a. a. O. 35) mit Recht darauf aufmerksam gemacht, dass die 70n Ath. 43a erwähnten βασιλικά καλούμενα ὕδατα in Prusa nicht ius Theophrast stammen können, da die Gründung von Prusa erst

<sup>1)</sup> Kaibel hat vermuthet κοπτόμενά τε (τῷ ἀέρι). Oder Quellensucher n Alterthum Phil. Suppl. VII (1899) 306 ist ihm gefolgt. Dass die Uebereferung untadelig ist, beweist Plinius. Das fliessende Wasser wird dadurch eich, dass es sich aneinander reibt in Folge seiner Bewegung, nicht durch e Reibung der Luft.

<sup>2)</sup> Ich bemerke, dass mein Aufsatz schon im Entwurf vorlag, als die phandlung Oders erschien.

gegen Ende des 3. Jahrhunderts fällt. Ebenso wenig konnte Thee phrast aber auch von den Heilquellen von Bajae berichten, da si erst in der Litteratur einer weit späteren Zeit austreten.1) Kur in jenem Abschnitt des Athenaios sind zwei Quellen nebeneinande benutzt: Theophrast περί ΰδατος und ein späterer Schriftstella Die Epitomirung des 2. Buches hat diesen Thatbestand verwisch Da die angeführten Worte des Athenaios sich völlig mit Plinig decken, wogegen die von Oder constatirte Uebereinstimmung m Vitruv (187, 23), die dadurch hervorgerufen ist, dass die Quelle des Athenaios und Vitruv in letzter Linie von Hippokrates abhängig sind, als völlig unwesentlich und nichts beweisend zurücktreten muss, so haben wir anzunehmen, dass beide Autoren dieselbe Quelk benutzten, und wenn es nun bei Plinius zu Anfang jenes Abschnittes heisst: quaeritur inter medicos cuius generis aquae sist utilissimae und im solgenden der Arzt Epigenes und andere medici erwähnt werden, so ist wohl kein Zweisel mehr, dass die gemeissame Quelle ein Arzt gewesen ist, der nicht nur über den Nutzen und Schaden des Wassers gehandelt, sondern wie wir aus Athenaios entnehmen dürsen, auch paradoxa beigefügt hat. Durch die Resultat werden wir der Annahme überhoben, zu der Oder a. a. 0. auf Grund von Theophrast hist. pl. VII 5, 2 gezwungen ist, das Theophrasts Ansicht vom Epitomator nur ungenau wiedergegebes sei. Uebrigens ist die Uebereinstimmung zwischen Plinius und Athenaios weitgehender als Rusch a. a. O. 34 gesehen hat, und es verdient besondere Beachtung, dass die Quelle des Plinius die Ansichten mehrerer Aerzte ohne Namensnennung anführt, die von dem Gewährsmann des Athenaios mit Namen genannt werden. die Behauptung des aus Argos in Akarnanien stammenden Arus Euenor, der 322/1 in Athen das Bürgerrecht erhielt,\*) dass des Cisternenwasser das Beste sei (Ath. 46 d: Εὐήνως δὲ τὰ λακκοῖο sc. ἐπαινεί) bei Plin. XXXI 31 wieder: eoque miror cisternarus ab aliquis maxime probari und wird weiter unten (34) mit det Citat eines anderen Arztes modificirt: nam cisternas etiam medi confitentur inutiles alvo duritia faucibusque, etiam limi non ali inesse plus aut animalium quae faciunt taedium. Die Behauptui des Erasistratos, dass einige Aerzte das Wasser hinsichtlich d

<sup>1)</sup> Lucr. VI 748. Hor. Ep. I 16, 5. Ovid met. XV 713. Strab. V 227

<sup>2)</sup> Vgl. Wilamowitz in dies. Ztschr. XXII 240 A. 1.

eifischen Gewichtes mit der Waage prüfen, aber ohne Erfolg') ic: Ἐρασίστρατος δέ φησιν ώς 'δοκιμάζουσί τινες τὰ ὕδατα αθμω ανεξετάστως ίδου γαρ του έξ Αμφιαράου ύδατος ιὶ (τοῦ) ἐξ Ἐρετρίας συμβαλλομένων, τοῦ μὲν φαύλου, τοῦ χρηστοῦ ὄντος, οὐδ' ήτις έστὶ διαφορά κατά τὸν σταθμόν, l. Euenor 46 d) hat ihre Parallele in den plinianischen Worten 9): quidam statera iudicant de salubritate, frustrante diligentia, ando perrarum est ut levior sit aliqua. Das bekannte, in der edicinischen Litteratur so häufig wiederkehrende Wort des Hippoales: υδως το ταχέως θεςμαινόμενον και ψυχόμενον άει πφότερον (Ath. 46 b) ist der Quelle des Plinius gleichfalls beinul\*) (38): certior subtilitas inter pares meliorem esse quae cafat refrigereturque celerius. Was Ath. (46 b) als sicheres Erkeningszeichen der Schädlichkeit des Wassers anführt, dass es in splernen oder silbernen Gefässen Grünspan ansetzt und dass alsenfrüchte schwer in ihm kochen,3) wird von Plinius gleichfalls rmerkt (37). Endlich sei darauf verwiesen, dass einzelne Notizen sersten Abschnittes bei Athenaios durchaus hippokrateisch sind: B. dass das salzhaltige Wasser schwer zu erweichen sei (Ath. 42 b. ipp. 43, 21), dass das schwere und harte Wasser gesundheitshadlich sei (Ath. 42 c. Hipp. 42, 4. 46, 3. Ruf. bei Orib. I 333, 6), 186 das Wasser, das von Bergen kommt, dem in der Ebene vornziehen sei (Ath. 42 d. Hipp. 42, 11. Ruf. bei Orib. I 329) und 188 das dicke Wasser im Sommer warm, im Winter kalt ist th. 42 d. Hipp. 40, 16. Ruf. bei Orib. 325, 3). Desgleichen bei linius. Die Notiz (33): nec vero pauci inter ipsos e contrario ex h ac nivibus insaluberrimos potus praedicant, quoniam exactum inde quod tenuissimum fuerit. minui certe liquorem omnem conlatione deprehenditur geht auf Hipp. (45, 22 f.) und dessen Nacheter, ebenso die Angabe, dass das Regenwasser am schnellsten Fäulnis übergebe (33 = Hipp. 44, 22). Für Plinius schliesse 1 aus der Thatsache, dass er die von der ärztlichen Quelle vortragene Theorie von dem Werth des Schnee- und Eiswassers mit ssem Nachdruck zurückweist (32: horum sententiam refelli inter-

<sup>1)</sup> Cels. Il 18 (66, 26): nam levis pondere apparet: et ex iis quae pone pares sunt, eo melior quaeque est, quo celerius et calefit et frigescit, que celerius ex ea legumina percoquuntur. Rus. bei Orib. I 333, 5.

<sup>2)</sup> Cels. a. a. O. Ruf. bei Orib. I 333, 8.

<sup>3)</sup> Cels. a. a. O. Vitr. VIII 4. Gal. bei Orib. I 308.

est vitae), während Athenaios nur darüber referirt, dass bei ih indirecte Benutzung desselben Gewährsmannes vorliegt wie I Athenaios, und eine erwünschte Bestätigung für diese Schlus folgerung erhalten wir durch den von Rusch geführten Nachwe dass Plinius seine Partie aus Varro entlehnt hat. Wenn dageg F. Münzer in seinen Beiträgen zur Quellenkritik der Naturgeschich des Plinius (Berlin 1897, 43) in der Kritik des Plinius eine b wusste Polemik gegen Celsus (a. a. O.) erkennen will, so ist die Annahme auf eine irrige Auffassung des Celsus zurückzusühre Seine Worte lauten: aqua levissima pluvialis est, deinde fontan tum ex flumine, tum ex puteo; post haec ex nive aut glacie; gr vior his ex lacu; gravissima ex palude. Ich meine, deutlich konnte Celsus die Ansicht nicht zum Ausdruck bringen, dass das Schnee- und Eiswasser für schlechter halte als Regen-, Quel Fluss- und Brunnenwasser, als indem er sein grösseres Gewie betonte, da ja auch nach seiner Meinung der Werth des Wassdurch das geringere Gewicht bedingt ist. Diese Ansicht ist all doch der von der Quelle des Athenaios-Plinius vertretenen gera entgegengesetzt.

In engem Zusammenhang mit dieser rein medicinischen A: einandersetzung über den Nutzen des Wassers steht bei Athena der Abschnitt über merkwürdige Quellen und Flüsse, deren A gaben zum Theil bei Plinius wiederkehren. Ein Theil dieser Par. doxa geht sicher auf Theophrasts Schrift περί ΰδατος zurück, un daraus erklärt sich die theilweise Uebereinstimmung mit Plinim dessen Quelle (Poseidonios) den Theophrast gleichfalls verarbeitete Andererseits hat die vorhergehende Untersuchung gelehrt, dass in der medicinischen Vorlage gleichfalls Paradoxa behandelt waren in welchem Umfange, lässt sich nicht mehr erkennen -, und dass diese Verknüpfung auch der medicinischen Litteratur eigen war, beweist das Beispiel des Rusus, in dessen Tractat περί ὑδάτων das paradoxographische Element ebenso berücksichtigt ist, gleich falls, wie natürlich auf diesem Gebiet, in theilweiser Ueberein stimmung mit Plinius und Athenaios.1) Der Katalog, der bei Kall mann Pausanias der Perieget (33 f.) nachzutragen ist, möge hie Platz finden:

<sup>1)</sup> Vgl. Ruf. bei Orib. I 332 f. und seine ερωτήματα tατρικά in der Ai gabe von Ruelle 215, s. den vortrefflichen Commentar Darembergs in sein Ausgabe des Orib. I 629.

 $\eta \in \mathcal{A}_{\eta} \lambda \omega \lambda (\mu \nu \eta) = \text{Plin. II } 229.$ 

τὰ ἐν Πυθοπόλει = Ant. v. Kar. 162 (Eudoxos).

Ϋδως ἐν Λεοντίνοις — Plin. 31, 27 (Lykos). Ant. v. Kar. 159 W.  $\tilde{v}\delta\omega\varrho$  er  $\Phi$ ere $\tilde{\varphi}$  == Plin. 31, 26. Theoph. bei Ant. 158.

ύδως έν Θεάκη = Plin. 31, 27. Theopomp bei Ant. v. Kar.

141. Vitr. VIII 3.

λίμνη ή εν Σαυρομάταις - Ant. v. Kar. 152 aus Herakleides. Isig. c. 14. Sot. de flum. 22.

λίμνη κατά Μήδους - Plin. II 109, vgl. Gal. I 658.

ύδως πεςὶ Σοῦσα = Sot. 26. Vitruv VIII 3.

δ Σύβαρις ποταμός?

το εν Αίθιοπία ύδως = Plin. 31, 9 (Ktesias). Ant. 145.

Sot. 17. τὸ ἐν Αἰγύπτω ὕδωρ, vgl. Ath. 42 a.

τὸ ἐν Δυγκήσταις εδω $\varrho$  = Ant. 164 (Theopomp). Isig. c. 13. 23. Ath. 43 d.

 $\vec{r}$   $\vec{e}$   $\vec{r}$   $\vec{e}$   $\vec{e}$ 

Plin. 31, 16 (Eudoxos). Sot. 12. Vitr. VIII 3.

 $\tau \dot{\delta} \ \dot{\epsilon} \nu \ X \alpha \lambda \chi i \delta \iota \ \tau \tilde{\eta} \varsigma \ A \varrho \epsilon \vartheta o \dot{\nu} \sigma \eta \varsigma = \text{Plin. 31, 11. Vitr. VIII 3.}$ 

ὁ Κύδνος - Plin. 31, 11. Vitr. VIII 3.

Rufus stimmt also ganz in derselben Weise wie Athenaios mit Plinius. Aus dieser Uebereinstimmung irgend welche Schlüsse auf

die Quelle zu ziehen, scheint mir, wie E. Oder a. a. O., bei der weiten Verbreitung und völligen Gleichartigkeit der aus Handbüchern der damaligen Zeit bekannten paradoxographischen Litteratur völlig aussichtslos und auch völlig werthlos.

Ganz dasselbe Resultat wie die vorstehende Untersuchung, dass die medicinische Quelle des Athenaios älter ist als Varro und jünger als Hikesios ergiebt die Betrachtung des in B. I gegen Ende erballenen Verzeichnisses römischer und griechischer Weine und ihres hygienischen Werthes (26 a-27 d. 32 c-33 c), über dessen Quelle

H. Bruns in seiner Rostocker Dissertation quaestiones asclepiadeae de vinorum diversis generibus 16 f. scharfsinnig gehandelt hat. Man darf soviel als gesichertes Ergebniss dieser Arbeit betrachten, dass die Quelle ein Arzt gewesen ist, und zeitlich nicht über die republicanische Zeit hinabreicht. Wenn aber Bruns die beiden Abschnitte scharf von einander trennt und für den letzteren den berühmten

Asklepiades, für den ersteren einen Schüler des Asklepiades als Quelle ansetzt, so vermag ich mich dieser Ansicht nicht anzuschliessen. Sehr bezeichnend ist zunächst, dass Notizen beider Abschnitte be-Plinius und Dioskurides wiederkehren: man vergleiche Ath. 26mit Plin. XXIII 38 und Diosk. V 11, Ath. 32 d mit Plin. XXIII 4. Sodann spricht für den gleichen Ursprung auf d. Diosk. V 9. allerunzweideutigste der Umstand, dass Notizen des einen im an deren wiederholt werden: der Compilator scheidet nicht so säuber lich, wie wir es bei Compilationen gewohnt sind. Oder bedeuten die Worte 26 b: δυναμικώτατος (sc. δ μέλας οίνος) γάφ έσυ καὶ μένων εν ταζς έξεσι τῶν πινόντων πλείστον χρόνον ... δ δὲ λευκὸς οἶνος ἀσθενής καὶ λεπτός. δ δὲ κιρρὸς πέπτι δατον ξηραντικός ων etwas anderes, als was 32 d als Ansicht des Mnesitheos referirt wird: Mynglyeog o' o Annalog onger 6 μέλας οίνός έστι θρεπτικώτατος, ὁ δὲ λευκός οὐρητικώταις καλ λεπτότατος, ὁ δὲ κιρρὸς ξηρὸς καὶ τῶν σιτίων πεπτικώ-TEROS?'1) Aber Athenaios kommt im zweiten Abschnitt noch einmi auf die italienischen Weine zurück, trotzdem sie im ersten Abschaft abgehandelt sind. Auch das lässt sich meines Erachtens erkläres. Was er über den Albaner- und Falernerwein an jener Stelle (334) sagt, deckt sich inhaltlich mit 26 c. Dazu tritt nur der olios Aδριανός. Der fehlt im ersten Abschnitt, er wird von Athenia nachgetragen und um dieses Nachtrages willen die abermalige Erwähnung italienischer Weine. Im übrigen weisen beide Abschaitte inhaltlich so sehr den gleichen Charakter auf, dass sie aus einer Quelle herzuleiten sind: ihr Unterschied besteht einzig und alleis darin, dass im ersten die italienischen, im zweiten die griechischen Weine abgehandelt werden. Ist diese Schlussfolgerung richtig, so spricht das im vorhergehenden gewonnene Resultat, dass die Urquelle des Athenaios alter als Varro ist, gegen die Annahme 108 Bruns, dass ein Schüler des Asklepiades benutzt ist.

Aber auch das epochemachende Werk des Asklepiades περιοτούνου δόσεως kann nicht als Quelle des Athenaios gelten. Wir können uns von dem Inhalt dieses Buches eine ungefähre Vorstellung machen durch die bei Plin. XXIII 31 f. und Diosk. V7 f. vorliegenden Abschnitte über die Weine, d. h. durch die pharmakologische Compilation des Asklepiadeers Sextius Niger. Es ist kein Zweifel, dass Asklepiades in der richtigen Erkenntniss, dass de Wein das beste φάρμαχον ist, die verschiedenen Weinarten, grie

<sup>1)</sup> Vgl. Diosc. V 8. Plin. XXIII 38.

chische wie römische, in dieser Schrift behandelt und genaue Vorschriften über seine therapeutische Verwendung gegeben hat, aber dass die bei Athenaeos vorliegenden Citate des Drokles, Praxagoras und Mnesitheos unmöglich aus Asklepiades stammen können, folgt aus dem Umstande, dass sich von ihnen bei Plinius und Dioskurides keine Spur findet. Ausserdem müsste bei Benutzung des Asklepiades durch Athenaios die Uebereinstimmung zwischen ihm und Niger-Celsus eine weit engere sein, als sie es thatsächlich ist. Demnach sehe ich keinen anderen Ausweg aus diesem Dilemma als anzunehmen, dass die Quelle des Athenaios, auf dessen Rechnung ohne Zweisel die angesührten Citate zu setzen sind, für die mit Niger stimmenden Partien aus derselben Vorlage geschöpft hat wie Asklepiades, und diese Vorlage kann dann meines Erachtens nur der von Asklepiades, wie von der Vorlage des Athenaios gleichermassen benutzte Arzt Hikesios,1) der Gründer der Aerzteschule der Erasistrateer in Smyrna, gewesen sein. Es ergiebt sich also fär das von Bruns behandelte Verhältniss der über Wein handeln-

Hikesios de conditura vini

med. Quelle des Athensios Asklepiades περί
οἴνου δόσεως

Pamphilos(?)

Athensios Sextius Niger Celsus

Plin. XXIII. Diosk.

Columella Plin. XIV.

den Autoren folgendes Stemma:

SE SEED BEEN

•

1:

Fragen wir nun endlich nach dem Namen der medicinischen Quelle des Athenaios, so scheint eine schwache Spur uns den Charakter desselben zu verrathen. In dem Abschnitt über die römischen Weine (27 a) heisst es von dem Fundanerwein, dass er kraftig und nahrhaft sei, aber Kopf und Magen angreife: διὸ οὐ πολὺς ἐν συμποσίοις πίνεται. Ich schliesse daraus, dass die Quelle mit Rücksicht auf die Symposien über den Werth und Un-

<sup>1)</sup> Vgl. meine Ausführungen über ihn bei Susemihl Gesch, der Alexandrinerzeit II 418. Er hat sowohl in seiner Schrift megð van, als auch in der Specialschrift de conditura vini (Plin. Ind. 14. 15. XIV 120) über den Wein gehandelt. Er kannte bereits die römischen Weine, die zu Beginn des 3. Jahrhunderts den griechischen Aerzten noch unbekannt waren, vgl. Plin. XIV 76.

werth der Weine gehandelt hat. Es liegt nunmehr nahe an ein medicinisches Symposion als Quelle zu denken, ı solches ist von Athenaios thatsächlich benutzt worden: ich das Symposion des Herakleides von Tarent. In der That u dem letzten grossen Vertreter der empirischen Schule<sup>1</sup>) al sammen, was wir an Kriterien für die Quelle gewonnen Er lebte<sup>2</sup>) nach Hikesios und vor Apollonios von Kition, ( Anfang des ersten vorchristlichen Jahrhunderts. Varro kanı benutzte ihn: es ist eine ansprechende Vermuthung Hirzels die varronische Satire ,quinquatrus', eine kynische Antwort 1 den medicinischen Dialog des Tarentiners Herakleides.' N musste in der ohne Zweisel dialogisch gehaltenen Satire ein Theilnehmer sich des Empirikers annehmen: darauf beziehe Worte (fr. 445 bei Petr. ed. Bücheler) qui Tarentinum ti Heraclidem Ponticon contenderet. Aber auch in dem 'Yôi wird jeder, der die Worte des Athenaios im Gedächtniss ? wunderbare Uebereinstimmung des uns aus dieser Satire ert Mnesitheosfragmentes mit Ath. 32 d4) zu der Annahme verw dass Varro das ihm von Herakleides in seinem συμπόσι botene Material zur Begründung seiner "Wassertheorie" vo Sein συμπόσιον war eine Compilation: der compilation Charakter folgt aus den namentlichen Anführungen. Ath Ήρακλείδης δ' ὁ Ταραντίνος ἐν τῷ Συμποσίῳ ζητεί π ἐπιλαμβάνειν δεί μετὰ τὴν τῶν σύχων προσφορὰν 🤅 ύδως η ψυχρόν. και τους μέν λέγοντας θερμόν δείν έ βάνειν προορώντας τὸ τοιοῦτο παρακελεύεσθαι, διότι :

<sup>1)</sup> Cael. Aur. M. A. I 17: empiricorum sufficit soli Heraclidi Trespondere: etenim corum (nemine) posterior atque omnium pro apud suos invenitur, vgl. Gomperz Apologie der Heilkunde 166.

<sup>2)</sup> Vgl. meine Angaben in Susemihls Litter. der Alex. II 419. ist die Zeitbestimmung des Herakleides in meinem Aufsatz zur Geschi Medicin in dies. Ztschr. XXIII 558 zu berichtigen.

<sup>3)</sup> Hirzel Dialog 1 449 A. 2.

<sup>4)</sup> Μνησίθεος δ' ό Άθηναϊός φησιν' ό μέλας οδνός έστι θι τατος, ό δε λευκός οὐρητικώτατος καὶ λεπτότατος, ό δε κιρρός ξ τῶν σιτίων πεπτικώτερος. Vario bei Gell. XIII 31 (fr. 575 B): non vi Mnesitheum scribi tria genera esse vini, nigrum, album, medius vocant κιρρόν, et novum, vetus, medium? et efficere nigrum viru urinam, medium πέψιν? novum refrigerare, vetus calefacere, mos prandium caninum?

χείρας ταχέως τὸ θερμὸν φύπτει. διὸ πιθανὸν είναι καὶ ἐν νοιλία συντόμως αὐτὰ τῷ θερμῷ διαλύεσθαι. καὶ ἐπὶ τῶν έπτος δε (των) σύκων το θερμον διαλύει την συνέχειαν αὐτων καί είς λεπτομερείς τόμους άγει, το δε ψυχρον συνίστησιν. οί δὲ ψυχρὸν λέγοντες προσφέρεσθαι ἡ τοῦ ψυχροῦ, φασί, πόματος ληψις τὰ ἐπὶ τοῦ στομάχου καθήμενα τῷ βάρει καταφέρει . . . διόπερ τινές καὶ τὸν ἄκρατον συνεχώς προσφέρονται . . . Er hatte also die Streitfrage, oh man zu den Feigen warmes oder kaltes Wasser trinken müsse, in eingehender Weise behandelt, indem er die Begründung beider ärztlichen Ansichten sasuhrte, ohne sich sur die eine oder die andere zu entscheiden. Als Vertreter der zweiten Ansicht glaube ich nach einer Andeutung bei Orib. III 176 den Karystier Drokles ansetzen zu dürfen: τῆς δὲ δπώρας τὰ μὲν σῦχα περιελόντας τὸ δέρμα χαὶ τὸν ὀπὸν περιπλύναντας καὶ βρέξαντας ἐν ὕδατι ψυχρῷ βέλτιόν ἐστι λαμβάνειν καὶ μὴ ἔχοντας αὐτοῦ καὶ τοὺς μὴ δυναμένους ἐσθίειν μετά (τὸ) δείπνον, τοὺς δὲ λοιποὺς πρὸ τοῦ δείπνου. Im engen Zusammenhang mit diesen Aussührungen des Herakleides stehen die Citate des Phylotimos (79 a), Diphilos (80 b) und Mnesitheos (80 c) über den diätetischen Werth der Feigen: sie stammen sicher aus der medicinischen Quelle.

Aus einer zweiten Stelle (120 b) ergiebt sich, dass der Siphnier Diphilos gleichfalls von ihm benutzt ist. Dass Athenaios die Diphiloscitate durch Vermittelung eines späteren Arztes überkommen bat, schliesse ich aus dem Umstande, dass an zwei Stellen (80 f. 121a) etwas von ihm berichtet wird, was unmöglich von diesem Arzt herrühren kann (vgl. Kaibel in der adnotatio). 120 c polemisirt Herakleides gegen diejenigen Aerzte, welche alle Gemüsearten und eingesalzenen Fische als κακοστόμαχα erklärt hatten, weil sie etwas scharfes, beissendes besitzen, und begründet seine abweichende Meinung mit der Thatsache, dass viele Speisen, welche eine leichte, schnelle Eröffnung herbeiführen, gerade dem Magen zuträglich sind.') Zu den Vertretern der von Herakleides bekämpsten Ansicht gehörte der Siphnier Diphilos. Ath. Il 70 a: Δίφιλος δὲ κοινῶς φησιν εἶναι πάντα τὰ λάχανα ἄτροφα καὶ λεπτυντικὰ καὶ κακόχυλα ἔτι τε ἐπιπολαστικὰ καὶ δυσοικονόμητα. III 120 e:

<sup>1)</sup> Herakleides steht hierin auf dem Boden diokleischer Doctrin, vgl. das längere Bruchstück aus den 'Υνιεινά πρὸς Πλείσταρχον bei Gal. VI 455 f.

Αίφιλος δ' ὁ Σίφνιός φησιν· τὰ ταρίχη τὰ ἐκ τῶν θαλασσίων καὶ λιμναίων καὶ ποταμίων γινόμενά ἐστιν ὀλιγότροφα, ὀλιγόχυλα, καυσώδη, εὐκοίλια, ἐρεθιστικὰ ὀρέξεως'.

Das vorliegende Bruchstück des Herakleides gestattet uns einen

Einblick in die Anlage seines Symposions. Bei den griechischen Symposien war es Brauch, vor der Hauptmahlzeit einen Trut Wasser oder Wein und Appetit oder Durst reizende. Speisen 21 geniessen.1) Zu diesem Brauch mussten die alten Aerzte Stellung nehmen, und schon Diokles hat in seinen Yyısıvà ngòs Milσταρχον Vorschriften über das προπίνειν und προεσθίειν ετ geben. Orib. 174, 1: πρὸ δὲ τοῦ λαμβάνειν τὸ σιτίον προπίνειν ύδως μέν, αν διψά τις, πλείον εί δε μή, Ελατισ. 175, 7: λάχανα δὲ ώμὰ μὲν προεσθίειν πλην σικυοῦ καὶ ξοφάνου ταῦτα δὲ τελευταῖα τὰ δὲ έφθὰ λαμβάνειν ὑπὸ ποώτον τὸ δείπνον (vgl. Diokles bei Ath. 74 b). 176, 5: προπίνευ δὲ πρὸ τοῦ δείπνου καὶ πίνειν μέχρι τινὸς ὕδωρ. ἔπειτα τοὺς μέν ίσχνούς μέλανα λεπτόν οίνον, μετά δέ τό δείπνον λεικόν, τους δε ευσάρχους δια τέλους λευχόν, υδαρέστερον δε πάντας ... ακρόδουα δε δύσχρηστα μέν έστι πάντα, ηκιστα δε ένοχω τοῦ λόγου μέτρια λαμβανόμενα πρὸ τῶν σιτίων . . . Aus Phylotimos ist bei Orib. I 429 ein Abschnitt erhalten über die Frage: περί πόσεως της μετά τὸν σίτον η πρό του. Herakleides bal wie wir aus dem angeführten Bruchstück ersehen, in seinem Symposion das Thema gleichfalls behandelt: in einem anderen Fragmest (Ath. II 53 c) erwähnt er auch den Brauch, den Nachtisch, der gewöhnlich den Beschluss der Hauptmahlzeit bildete, vor dem Mahle zu geniessen und widmet der Frage, ob das gesundheitsgemas sch eine kurze Besprechung. Was das moonliveir anlangt, so warst er vor übermässigem Trinken zu Beginn der Mahlzeit (120 d: sos δὲ άθρόους ἐν ἀρχῆ πόσεις ἐκκλιτέον), weil dadurch die Trintfähigkeit nach dem Mahle beeinträchtigt werde. Diese Worte knopfes

<sup>1)</sup> Plut. quaest. symp. VIII 9, 3: αί γὰς καλούμεναι ψυχραὶ τράπιζα πρότερον ὀστρέων, ἐχίνων, ἀμῶν λαχάνων, ὥσπες ἔλεγεν ὁ Πλότων, ἐπ΄ οὐρᾶς ἐπὶ στόμα μεταχθεῖσαι, τὴν πρώτην ἀντὶ τῆς ἐσχάτης τάξιν ἔχοσιμένα δὲ καὶ τὸ τῶν καλουμένων προπομάτων οὐδὲ γὰς ὕδως οἱ παλικίπεῖν ἐντραγεῖν, ἔπινον οἱ δὲ νῦν ἄσιτοι προμεθυσθέντες ἄπτονται τῆς τροφῆς διαβρύχψ τῷ σώματι καὶ ζέοντι, λεπτὰ καὶ τομὰ καὶ ὀξέα κροσφορίντες, ὑπέκκαυμα τῆς ὀρέξεως, εἶτα οὕτως ἐμφορούμενοι τῶν ἄλλων. Μεςτοb. sat. III 13, 12. Plin. XV 143.

i die von Athenaios 45 d behandelte Frage des προπίνειν an. ier werden die nachtheiligen Folgen des übermässigen προπίνειν ifgezählt und der Rath ertheilt, vor der Mahlzeit Leibesübungen erzunehmen, zu baden und darnach möglichst gutes Wasser, im 'inter und Frühling warmes, im Sommer kaltes zu trinken, aber ich darin Maass zu halten, und wem das nicht genehm ist, dem npflehlt er warmen, mit Wasser versetzten süssen Wein zu trinken, sonders den mytilenäischen Wein (πρότροπος). Es liegt auf der and, dass in diesen Aussührungen gleichfalls Gut des Herakleides rliegt, und es verdient besondere Hervorhebung, dass seine Vorbriften an die des Diokles und des Pneumatikers Athenaios aningen. Diokl. bei Orib. III 172, 2: καλῶς δὲ ἔχει γυμνάζεσθαι c. πρὸ τοῦ ἀρίστου) τοὺς μὲν νέους καὶ πλειόνων γυμνασίων ινομένους και] δεομένους είς τὸ γυμνάσιον ἀποχωρήσαντας, νὸς δὲ πρεσβυτέρους καὶ ἀσθενεστέρους εἰς βαλανείον . . . . τειτα περιξυσάμενον λουτρῷ ἁρμόττοντι χρήσασθαι. 174, 1. 76, 5. Ath. bei Orib. III 186: πόμα μέν οὖν ἔστω ἀχολούθως τις ύρμαις και ταις της φύσεως όρέξεσιν ύδαρέστερον και η θερμον άγαν, γλυκέος μέν έν προπόματι προτρόπου η Σκυελίτου ή τινος των δμοίων.

In dem Bruchstück des Herakleides bei Ath. III 120 c folgt ne Aufzählung der Gemüse und Schalthiere, die seiner Ansicht ich dem Magen zuträglich sind und deren Genuss er desshalb zu προπίνειν empfahl. Bis auf das σίσαρον, das an dieser lelle von Athenaios nachgetragen wird, daher das Epicharm- und ad Dioklescitat, i) sind ihnen an verschiedenen Stellen der Comlation des Athenaios besondere Capitel gewidmet, mit den für medicinische Quelle charakteristischen Citaten:

ασπάραγος II 62 d mit einem Citat aus Diphilos 62 f. τεῦτλον VIII 371 a gleichfalls mit einem Diphiloscitat.

κόγχαι, σωλήνες, μύες θαλάττιοι, χῆμαι, κτένες ΙΙΙ c. 34 is 44 mit Hikesios-, Diphilos- und Mnesitheoscitaten.

ταρίχη III 120 e mit Diphilos- und Mnesitheoscitaten. φυλλίς II 66 c.

<sup>1)</sup> Das Dioklescitat steht ausführlicher bei Plin. XX 34: urinam ciet (sc. ver erraticum), ut Ophion credit et venerem. in eadem sententia est et iocles; praeterea cordi convenire convalescentium aut post multas vomines perquam utile. Es folgen Citate aus Herskleides (v. Tarent.), aus Hissios: das stammt sicher aus dem Tarentiner.

Der Zusammenhang jener Partien mit dem Bruchstück de Herakleides ist so augenfällig, dass ich sie unbedenklich für ist in Anspruch nehme und die Vermuthung ausspreche, dass sie veihm im Anschluss an die Erörterung über das noonliveer un neosoolier in seinem Symposion behandelt worden sind.

Soviel lehrt die Analyse der geringen Bruchstücke, dass sein Oummoolov eine Compilation war, in der mit reichem Excerptenmaterial die zu einem Symposion gehörigen Speisen und Getriste nach ihrem diätetischen Werth, sowie eine Reihe von hygienischen, gleichfalls mit dem Symposion in Zusammenhang stehenden Frages behandelt waren. Das Band freilich, das diese hochgelehrten und weigen der Excerpte aus älteren Aerzten überaus werthvollen Erörterungen zusammenhielt, lässt sich mit unseren Mitteln nicht mehr erkennen: dass sein Symposion ein Dialog gewesen ist, wie Hirzel a. a. O. anzunehmen geneigt ist, müchte ich stark bezweisen.

Ein derartiges Excerptenbuch steht aber auch dem grosses Empiriker zu Gesichte. Es ist bekannt von ihm,1) dass er auch sonst in seiner ausgedehnten Schriftstellerei seinen Vorgängern die weitgehendste Berücksichtigung hat zu Theil werden lassen. Die Aerzte Hippokrates, Diokles, Phylotimos, Euenor, Nymphodores, Andreas, Protarchos, Andron, Demetrios von Apamea, Serapion, der Iologe Apollodor und vor allem sein Lehrer Hikesios\*) sind erwiesener Maassen von ihm benutzt worden, d. h. zum Theil die selben Aerzte, deren Excerpte bei Athenaios vorliegen. Diese Charakter seiner Schriftstellerei kann nicht Wunder nehmen, west man bedenkt, dass er der empirischen Aerzteschule angehörte, d. b. jener Schule, für die bekanntlich die έστορία τῶν ἀρχαίων εἰκ der Grundlagen ihres Systemes war. Und wenn Galen in seine Schrift  $\pi \varepsilon \rho i \pi \lambda r_i \vartheta o v \varsigma$  (VII 557) die Schriftstellerei der Empirika mit folgenden Worten charakterisirt: ἄπαντα γὰρ ἀθροίσαντι είς ταύτό, όσα τῶν δογματικῶν ἐκάστφ λέλεκται, νομίζου μεν εκφεύγειν εκ τούτων τας εκείνων απορίας κτλ., so gland ich ohne Furcht vor Widerrede den Herakleides zu den Empiriker auf deren Werke die obige Bemerkung des Galen zielt, rechne zu dürfen. Der Zweck, den die Empiriker bei dieser Schrif

<sup>1)</sup> Vgl. M. Wellmann zur Geschichte der Medicin im Alterthume die Ztschr. XXIII 559 f. Susemihl Gesch. d. Alex. II 419.

<sup>2)</sup> Vgl. Susemihl a. a. O. Im Homonymenverzeichniss bei Diog. L. I sind beide versehentlich getrennt.

stellerei verfolgten, war der, durch Constatirung der grossen Meinungsverschiedenheit der Dogmatiker die Unerfassbarkeit der  $\mathring{a}\mathring{o}\eta\lambda\alpha$ , auf deren Erforschung die dogmatischen Aerzte den grössten Nachdruck legten, theoretisch zu begründen. Somit halte ich die Vermuthung Hirzels für gesichert, dass das Symposion des Herakleides zur Bekämpfung der dogmatischen Schule verfasst ist.

Auch das letzte der für den Autor des Athenaios erkannten Merkmale, Beschäftigung mit Hippokrates, trifft auf Herakleides w. Es steht durch Galens Zeugniss unumstösslich fest, dass alle Schristen des Hippokrates von ihm commentirt worden sind, vgl. Gal. XVI 1: διεφώνησαν πρὸς ἀλλήλους οἱ παλαιοὶ ἐξηγηταὶ περὶ τούτου τοῦ συγγράμματος (sc. περὶ χυμῶν). ὁ μὲν γὰρ Ζεῦξις καὶ Ἡρακλείδης δλως ἀπὸ τῶν γνησίων Ἱπποκράτους βιβλίων τὸ περὶ χυμῶν ἀποβάλλουσιν. ὧν ὁ μὲν Ζεῦξις καὶ μετ αὐτὸν Ἡρακλείδης εἰς πάντα τὰ βιβλία Ἱπποκράτους γίγραφεν, vgl. Gal. XVIII B 631.

VI. In dem bekannten Laur. 73, 1 (s. XI) des Celsus ist uns hinter dem Celsustext fol. 142 ein Verzeichniss griechischer Aerzte erhalten, das trotz der Veröffentlichung in dem Katalog der Laurentiana von Bandini bisher für die Wissenschaft noch von niemand butzbar gemacht worden ist.') Ueber die Entstehungszeit dieses Verzeichnisses sei soviel gesagt, dass abgesehen von dem mir unbekannten Laurentius (?) keiner der aufgezählten Autoren diesseits des 6. Jahrhunderts liegt: der jüngste scheint Muscio zu sein, der 70n V. Rose in seiner Ausgabe von Sorans gynaecia edirte Uebersetzer des Soran, der Zeitgenosse und Landsmann des Caelius Aurelianus und Cassius Felix,2) vorausgesetzt, dass der Verfasser unter dem schriftstellernden Escolapius nicht etwa den Verfasser der ungesahr ins 7. Jahrhundert3) fallenden Compilation aus Caelius Aurelianus verstanden wissen will. Der Verfasser besitzt eine nicht verächtliche Kenntniss der medicinischen Litteratur der besten Zeit, die Erwähnung der medicinischen Fälschungen auf den Namen des Chiron, des Asclepius, des Hermes trismegistus, Manetho, Nechepso und der regina Cleopatra, die ja zum Theil schon dem 1. resp.

Vgl. hierzu die Königsberger Dissertation von Otto Kroehnert canonesne poetarum scriptorum artificum per antiquitatem fuerunt? 1897 54 f.

<sup>2)</sup> V. Rose praef. IV.

<sup>3)</sup> V. Rose Anecdota II 177.

2. Jahrhundert v. Chr. angehören, kann uns bei einem Arzt der späteren Zeit — und das war doch wohl der Verfasser — nich Wunder nehmen. Das Verzeichniss beginnt auf der rechten Calumne von fol. 142 und umfasst ausserdem die beiden Columne der nächsten Seite. Sein Wortlaut ist folgender:

Fol. 1427 nomina auctorum medicinae Aegyptiorum vel Grancerum et Latinorum.

Escolapius item qui graeca lingua scripser-Chiron Thessalus Podalirius 5 et Machaon Hippocrates eius filii Heraclidis filius Cous Asclepius [eius] Soranus nepos Escolapi Galenus Hermes Trismegistus Dioscurides 10 Manetho Musa Nechepso Euphorbus Cleopatra A sclepiades regina Menemachus

1 Grecorum cod. 3 Scolapius cd. — greca 4 Podarilius 5 Hipocras 6 chous 8 Solapi — Gallienus 9 trimegistius — Diescoridis 10 emmanetos 11 Necepso — Eufuranus

<sup>4)</sup> Auf den Namen des Χείρων gefälscht war das von Suid. s. v. erwindt εππιατρικόν und die ὑποθήκαι δι' ἐπῶν πρὸς ᾿Αχιλλέα. Die erste Fälschung ist älter als das 4. Jahrhundert, da Vegetius sie bereits kennt. E. Oder wird darüber neues lehren, vgl. ferner V. Rose Anocd. Il 120. 122. Gal. XIV 443, wo ein Mittel des Ἱππίων ὁ Κενταύριος (sic) steht.

<sup>7)</sup> Asclepios als Arzt bei Paul. Aig. VII 13 mit einem σμέτημα ξηφότ. Ausserdem bezeugt der Hippocratescommentator Stephanos von ihm eines Commentar zu den Aphorismen: vgl. Dietz schol. in Hipp. et Gal. I 458, 418. Der Name ist natürlich ein Pseudonym, vgl. Geop. XX 6 und dazu Oder Rb. Mus. XLVIII 21.

<sup>10)</sup> Eine medicinische Fälschung auf den Namen des Manetho lernen wir aus Paul. Aig. VII 13 kennen, wo ein Μανέθων mit einem σμίγμα διὰ εφέκλης erwähnt wird.

<sup>11)</sup> Die umfangreiche Fälschung auf den Namen des alten Aegypterkönigt Nechepso περὶ λίθων γλυφῆς fällt bereits in vorgalenische Zeit: Gal. XII 267. Oder in Susemihls Litteraturgeschichte I 866 A. — Euphorbus (Eufurbus) is der Bruder des Antonius Musa und Arzt des luba (Plin. XXV 77).

<sup>13)</sup> Menemachos aus Aphrodisias, Schüler des Themison, gehörte de methodischen Schule an, vgl. M. Wellmann Die pneum. Schule 7 A. 1.

## Fol. 143<sup>2</sup>

| 1.01. 7.40     |                               |                       |   |
|----------------|-------------------------------|-----------------------|---|
| Philoxenus     | Chrysippus Erinei filius      | Paccius Antiochus     |   |
| Crito          | Cnidius                       | Philonides Catinensis |   |
| Niger          | Lysias                        | Lupus Pelopis         |   |
| Apollonius     | Laurentius                    | Hipposiades           |   |
| Pergamenus     | Philippus Cous                | Antyllus              | 5 |
| Herodotus      | Democedes Calliphontis filius | Archigenes            |   |
| Diocles Archi- | Crotoniensis                  | Marcellu <b>s</b>     |   |
| dami filius    | Dracon                        | Lucius                |   |
| Carystius      | Hippocratis filius Cous       | Lucius                |   |
|                |                               |                       |   |

1 Siroxenus — Chrisippus erui — anthiocus 2 chnidius — Filonis catensis 3 Lisius — pelobi 4 Hippossiadas 5 Pergamin — Antillus 6 callifontes — arcigenis 7 arcidā — crodoniensis 8 Licius 9 caristius

- 1) Philoxenos aus Alexandreia, Verfasser einer Chirurgie aus augusteischer Zeit: vgl. M. Wellmann Die pneum. Schule 123. Paccius Antiochus, Schüler des Philonides (Scrib. Larg. 97), aus spätaugusteischer Zeit, Verfasser einer Arzneimittellehre.
- Crito ist der bekannte Leibarzt des Trajan: M. Wellmann Die pneum.
   Schule 14 A. 7. Ueber Philonides, vgl. diese Ztschr. XXIII 563.
   Lysias wird von Celsus V 18 und Gal. XIII 49 erwähnt. Vermuthlich
- 3) Lysias wird von Gelsus V 18 und Gal. XIII 49 erwähnt. Vermuthlich ist er der Versasser der Schrist περὶ χρονίων παθῶν in mindestens vier Büchern (C. Aur. M. Chr. IV 3), die Soran-Gaelius Aurelianus erwähnt. (M. Chr. II 7. II 1, wo er zwischen Thessalus und Themison genannt wird). Bekanntlich rährt die Unterscheidung der acuten und chronischen Krankheiten erst von Asclepiades her, also muss der Versasser jünger sein als Asclepiades. Uebrigens kehrt dieselbe Corruptel des Namens bei Gael. Aur. wieder. Ueber Lupus Pelopis, vgl. das solgende.
  - 4) Ueber Apollonios Pergamenos, vgl. M. Wellmann Die pneum. Schule 17. 5) Ueber Philippos und Antyll, vgl. meine pneum. Schule 19 A. 2 u. 18.
- 6) Herodot war der pneumatische Arzt: pneum. Schule 14. Ueber Democedes, vgl. Krische Die theologischen Lehren der griechischen Denker 72 A. 1.
- 8) Galen kennt zwei Lucii, einen Lucius aus Tarsus (Gal. XIII 295 aus Andromachos) und den Δεύκιος καθηγητής, den Lehrer des Asklepiades ὁ Φαρμακίων (XIII 972. 969), also aus der zweiten Hälfte des 1. Jahrhunderts n. Chr. Dass beide verschieden sind, folgt aus dem Excerpt, das Gal. XIII 289 ff. aus dem pharmakologischen Werke des Andromachos giebt, in dem er Mittel gegen Dysenterie anführt aus einem Λούκιος (292) und einem Λούκιος Ταςσεύς (295). Beide waren auf pharmakologischem Gebiet schriftstellerisch thätig. Die Citate des Λεύκιος καθηγητής stammen sämmtlich aus Asklepiades, vgl. XIII 287. 524. 648. 746. 829. 846. 850. 852. 857. 934. XII 767. 787. 828 u. ō.

Attalus

25 Se-

24 Crisippus

10 Nicander

Theophrastus Herophilus Chalcedonius Niceratus Andreas Erasistratus Cleombroti Tharseas Thessalus filius Ceius Thessalus ex Nechep-Hippocratis Xenophon Alexandrinus **so**(?)

Praxagoras Nicarchi filius

15 filius Cous Dionysius Cyrtos Heras Cappadox Callimachus Bithynius

**Pythagoras** 

Asclepiades Andreae filius Theomnestus Heraclides Themison Menodorus

20 Thessalus Archibius

Andromachus

Menecrates

- pithagoraæ

stradus — Sepion

Elephantides **Empedocles** Muscio Democritus

Eudemus Chrysippus 25 Sostratus Serapion

10 nicanairi filius 11 Herofilius calcedonius — Nigeratos sistratus cleobroti — Tharteus 13 filius eius 14 yppocrates 17 Am 15 custos 16 Eras capadox — Scomachus bitinius dromacus 18 Theonestus — Eraclidis 20 arcibius 21 Menegrain

22 Elifantides — Empodedes

10) Attalus ist der letzte König von Pergamum, Attalus III. Philometer, vgl. meine Ausführungen bei Susemihl a. a. O. II 415.

11) Niceratos ist der bekannte Asklepiadeer, der ein Buch über Pharmekologie schrieb (Diosc. praef. 2), aus dem bei Galen eine Reihe von Mittels erhalten ist (XII 634. XIII 96. 98. 87. 110. 180. 232. 233), vgl. Plin. XXII 101. Ind. XXXI. Er schrieb über den Schlagfluss περί καταλήψεως, τε

Cael. Aur. M. Chr. II 5. 12) Ueber Tharsess, vgl. meine pneum. Schule 58 A.

16) Heras aus Kappadokien ist der von Galen sehr häufig erwähnte Verfasser eines pharmakologischen Werkes mit dem Titel vae Ing oder wie δυνάμεων (Gal, XIII 416) aus der Zeit des Augustus oder Tiberius. Celss (V 22) erwähnt ihn bereits, vgl. Gal. XII 989, Garg. Mart. 135 (R). Nicht # verwechseln mit ihm ist der im folgenden genannte Heron, den Cels. VII prest als bedeutenden Chirurgen kennt aus vorchristlicher Zeit, vgl. VII 14. Sor.

gyn. 1 21, 70 (239, 23 R, wo nichts zu ändern ist). Gal. XII 745. 18) Theomnestus wird von Plin. Ind. I 33-35 genannt. Ein spätere Th war Leibthierarzt Theoderichs des Grossen, vgl. Ihm Rh. Mus. 47, 318. 19) Menodorus war Erssistrateer und Freund des Hikesios. Ath. 11 594

vgl. Gal. XIII 64. Orib. IV 161. 22) Elephantides wird von Soran citirt bei Gal. XII 416.

371

ron Glaucias
liodorus Plistonicus
ollonius Cassius
riphanes (?) Cleophantus

26 Eron — Claucias 27 Eliodorus 29 Epifanes — Clefantes inkbar sind wir dem Versasser für die Notiz, dass Diokles ein hn des Archidamos gewesen. Der Name ist uns nicht unbeunt, führt doch eine der Schriften des Karystiers den Titel 'eχίδαμος.') Wir lernen nunmelir, dass sie nach seinem Vater, r gleichfalls Arzt war, benannt und gegen die von ihm veretene Theorie gerichtet war, dass die ξηροτριβία dem Einiben mit Oel vorzuziehen sei. Unbekannt waren ferner der Ascleades Andreae filius, die Aerzte Hipposiades und Philippus Cous. er Name des Chrysipp kommt zweimal in dem Verzeichniss vor. er eine Chrysippus Erinei filius Cnidius ist der bekannte Beeiter des Eudoxos auf seiner ägyptischen 2) Reise, die von Wilaowitz Antig. v. Kar. 325 in die sechziger Jahre des 4. Jahrınderts<sup>3</sup>) verlegt ist, der jungere Zeitgenosse des Plato.<sup>4</sup>) Wer ar der zweite? Dem Uebersetzer des Soran, Caelius Aurelianus rdanken wir die Kunde von einem zweiten Arzt dieses Namens, nem Schüler des Asklepiades, der über Würmer (de lumbricis) schrieben (C. Aur. M. Chr. IV 8) und zwischen Lethargie und stalepsie unterschieden hat (C. Aur. A. M. II 10. 12).

Chrysippos hiess aber auch der Lehrer des Erasistratos nach mübereinstimmenden Zeugniss des Plinius, Diogenes Laertios id Galen. Ich setze die Stellen her. Plin. XXIX 5: Horum (sc. ippocratis et Prodici) placita Chrysippus ingenti garrulitate mu-

<sup>1)</sup> Gal. XI 471 ff. Mehr über ihn wird Bd. I der von mir hersusgegebenen \*\*gmenta medicorum Graecorum geben.

<sup>2)</sup> Diog. Laert. VIII 87: δύο δὴ μῆνας διατρίψαντα (sc. ἐν Πειραιεῖ) καδ' ἐπανελθεῖν (sc. Εὐδοξον) καὶ πρὸς τῶν φίλων ἐρανισθέντα εἰς Αϊπιον ἀπᾶραι μετὰ Χρυσίππου τοῦ ἰατροῦ, συστατικὰς φέροντα παρ' Άγηλέου πρὸς Νεκτάναβιν. Die Nachricht stammt aus Sotions διαδοχαί, vgl.
L VIII 89.

<sup>3)</sup> Anders Böckh über die vierjährige Sonnenkreise d. Alten Berl. 1863 12f., nach dem diese Reise schon ins Jahr 379 fällt. Vgl. R. Helm über 12 Lebenszeit der Aerzte Nikias, Erasistratos, Metrodor und Chrysipp, diese 13chr. XXIX 167 ff.

<sup>4)</sup> Der von D. L. VIII 89 erhaltene Name seines Vaters wird durch unre Ueberlieferung in erfreulicher Weise bestätigt.

tavit, plurimumque et ex Chrysippo discipulus eius Erasistrat Aristotelis filia genitus (sic) (Quelle ist Varro). Diog. L. VII 186 γέγονε δὲ καὶ ἄλλος Χρύσιππος Κνίδιος Ιατρός, παρ' οὖ φη. σιν Έρασίστρατος είς τὰ μάλιστα ώφελησθαι. Gal. XI 171: τί ποτ' οὖν αὐτὸς ὁ Ἐρασίστρατος καθαίρουσι χρῆται φαρμάχοις καὶ οἶνον δίδωσιν εδατι ψυχρῷ κεραννὺς ἄλλοις τέ τισι καὶ χολερικοίς; ἐνταῦθα μέν γε φορτικώς ἱκανώς ἐπαινῶν τὸν διδάσκαλον Χρύσιππον, ὡς ἐξευρόντα βοήθημα μηδενὶ τῶν ἔμπροσθεν ἐγνωσμένον, μόνον διαρχές εἰς ἴασι χολερικῶν ἦδη θανάτω πελαζόντων, vgl. Gal. XI 151. 197. 252. Man hat sich daran gewöhnt, diesen Chrysippos, der gleichfalls aus Knidos gebürtig war, mit dem Begleiter des Eudoxos zu identificiren. Meines Erachtens ist das eine chronologische Ungeheuerlichkeit: denn der Begleiter des Eudoxos war ein Schüler des un 380 blühenden Philistion von Lokroi, wie Plato und Diokles von Karystos,1) während wir von dem Lehrer des Erasistratos erfahren,1) dass sein Sohn unter Ptolemaios Philadelphos, nach einer ansprechenden Vermuthung von Wilamowitz<sup>3</sup>) zu Beginn der siebziger Jahre des 3. Jahrhunderts ums Leben kam, und dass sein Schüler Aristogenes nach 276 Leibarzt des Antigonos Gonata wurde.4) R. Helm hat a. a. O. 161 f. der althergebrachten, bisher unbeanstandet gebliebenen Identificirung zu Liebe die Lebenmeit des älteren Chrysipp herabgerückt (geb. 390), aber auch durch diesen etwas gewaltsamen Reckungsversuch, der stark an das Verfahren des Prokrustes erinnert, wird die chronologische Schwierigkeit nicht gehoben. Die Zeit von Vater und Sohn, von Lehrer und Schüler würde 110 und mehr Jahre betragen, was beides die Grenzen der Möglichkeit überschreitet. Ich sehe die einzige Moglichkeit, in dieser schwierigen Frage Klarheit zu schaffen, darin von den Bruchstücken des Lehrers des Erasistratos ausgehend die

<sup>1)</sup> Vgl. darüber meine Ausführungen in Bd. I der Fragmenta.

<sup>2)</sup> D. L. VIII 186: καὶ ἔτερος (εκ. Χρύσιππος) νίὸς τούτον (εκ. des Lehres des Erasistratos), ἱατρὸς Πτολεμαίον, ὑς διαβληθείς περιήχθη καὶ μετιγούμενος ἐκολάσθη. Schol. Theoc. XVII 128: Πτολεμαίο τῷ Φιλαδίλος συνήκει πρότερον Αρσινόη ἡ Αυσιμάχου, ἀφ' ἡς καὶ τοὺς παῖδας ἐγἐνησι, Πτολεμαῖον καὶ Αυσίμαχον καὶ Βερενίκην. ἐπιβουλεύουσαν δὲ ταίτην είρων καὶ σὲν αὐτῆ, Αμύνταν καὶ Χρύσιππον τὸν Κνίδιον (Ρόδιον cod.) ἰετρὸν τούτους μὲν ἀνεῖλεν, αὐτὴν δὲ ἐξέπεμψεν εἰς Κοπτὸν τῆς Θηβαΐδος κτλ

<sup>3)</sup> Antig. v. Kar. 326.

<sup>4)</sup> Vgl. meine Ausführungen bei Susemihl a. s. O. I 783.

Frage zu beantworten, was lehren sie uns über Zeit und Richtung dieses Arztes. Die einzige Quelle für seine Lehren sind die Schrift Galens περλ φλεβοτομίας πρὸς Ἐρασίστρατον (XI 147), die aus einem gegen den Erasistrateer Martialos gerichteten Vortrag hervorgegangen war,¹) und die spätere Schrift desselben Verfassers περλ φλεβοτομίας πρὸς Ἐρασιστρατείους τοὺς ἐν Ῥώμη (XI 187). Eine sichere Gewähr für die Authenticität dieser Bruchstücke giebt die Thatsache, dass sie aus seines Schülers Schrift περλ αΐματος ἀναγωγῆς stammen. Seine Schriften waren damals eine Seltenheit, wenigstens klagt Galen (XI 221) darüber, dass sie dem Untergange geweiht seien.

Das bekannteste Dogma des Chrysipp, mit dem er sich in Widerspruch zu der ganzen älteren Medicin gesetzt hat, ist das Verbot des Aderlasses. Gal. XI 252: τούτων γάρ τοι τὸ ἕτερον (8c. aus Renommisterei neue Dogmen aufzubringen) o Kvidios Χρύσιππος ἔπαθεν έξελων παντάπασι φλεβοτομίαν των βοηθημάτων τῶν ἰατρικῶν· ἡκολούθησαν δ' αὐτῷ καὶ οἱ μαθηταὶ Μήδιός τε καὶ 'Αριστογένης ἔνδοξοι καὶ αὐτοὶ παρ' Έλλησι γενόμενοι. τούτων δ' έπὶ μᾶλλον δ Έρασίστρατος είς δόξαν άρθελς λαμπροτάτην έφύλαξε την Χρυσίππου γνώμην. Seine Schüler Medios, der Oheim des Erasistratos, Aristogenes und Brasistratos selbst waren ihm darin gefolgt (Gal. XI 197), dem Erasistratos wieder seine Schüler Straton und Apemantos, allerdings mit der verschiedensten Begründung. Gal. XI 150:  $\mathring{\eta}$   $\delta$ αίτια δι' ην ούχ έχρητο φλεβοτομία, τὸ μὲν άληθέστατον Φάναι, τάχ' ἄν τψ δόξειε μαντείας δεϊσθαι. τί γὰς ἄν τις είδειη πῶς Ἐρασίστρατος ἐγίνωσκεν ὑπὲρ ὧν αὐτὸς οὐδὲν ἐμτημόνευσε διεξοδικῶς; ὅμως δ' οὖν ἐτόλμησάν τινες ἀπομαντεύσασθαι της γνώμης αὐτοῦ κατάφωροι δ' εἰσὶν άμαρτάνοντες ούχ ήχιστα έξ ών πρός άλλήλους διαφέρονται. δοχεῖ γάρ αύτων ούδενὶ τὰ αύτὰ καὶ τὸ πάντων δεινότατον, ὕτι μηδ' αὐτοῖς τοῖς συμφοιτηταῖς μὲν τοῦ Ἐρασιστράτου, μαθηταϊς δὲ Χρυσίππου τοῦ Κνιδίου, οὖπερ δὴ πρώτου τὸ δόγμα τοῦτ' ἦν, μὴ χρῆσθαι φλεβοτομία οὐδὲ γὰρ ἐκείνοις ὁμολονείται περί της Χρυσίππου γνώμης οὐδέν . . . . Wodurch war lieses Verbot bedingt? In letzter Linie ohne Zweisel durch die ohe Werthschätzung des Blutes, die seit der Zeit des Empedokles

<sup>1)</sup> Ilberg Rhein. Mus. 47, 497. 51, 181.

von der sikelischen Schule und von der durch sie (Philistion von Lokroi) beeinslussten knidischen Schule vertreten wurde. kam aber bei Chrysipp etwas anderes. Wir erfahren genauere darüber durch das von Galen aufbewahrte (XI 148, vgl. 176. 229. 234) Bruchstück des Erasistratos über die Therapie des Blutspeiers. Ich muss es ganz ausschreiben: ἀποδέσεις δὲ ποιείσθαι ⟨ἐρίοις⟩ παρά τε τὰς μασχάλας καὶ τοὺς βουβῶνας, μὴ ὧσπερ ἔνοι των μιμουμένων τας θεραπείας ούδεν παρακολουθούντες α ματος χάριν ταῦτα ποιοῦνται, άλλ' ἀποπιέζονται έχανῶς τοις δεσμοίς. Εν γάρ τοίς αποδουμένοις μέρεσι του σώματος πλείον αίμα απολαμβάνεται· δηλοί δε ή τε διάτασις τών φλεβών καὶ ή φλεβοτομία πολύ γὰρ πλείον ἡεῖ, ὅταν (ὅτι ed.) ἀποδεθή τὸ φλεβοτομούμενον μέρος τοῦ σώματος. ἐπὶ δὲ τίζς ἀναγωγίζς τοῦ αίματος πλείστον ἀπολαμβάνεται τοῦ αίματος ἀπὸ τῆς ἀποδέσεως ἔν τε τοῖς σχέλεσι καὶ τοῖς βραχίοσιν. Ελάσσονος γάρ γινομένου τοῦ περί τὸν θώρακα (4 ματος) καὶ ἐλαφροτέρα ἔσται ἡ ἀναγωγή· τὸ δ' αὐτὸ τοὐτο βούλονται ποιείν καὶ οἱ φλεβοτομοῦντες τοὺς ἀνάγοντας τὸ αίμα. άλλὰ πολὺ βέλτιον ὁ Χρύσιππος, οὐ μόνον τὸ παρὸ έπιβλέπων, άλλα και τοῦ ἐπιφερομένου κινδύνου φροντίζων. έχόμενος γάρ του περί την άναγωγην δ κατά την φλεγμονή κίνδυνος, εν ψ προσφέρειν μεν ού έάδιον, φλεβοτομηθέπι δὲ καὶ πολύν χρόνον ἀσιτήσαντι κίνδυνος ἐκλυθήναι. ὁ θὲ (Χρύσιππος) την ένυπάρχουσαν τροφην έν τῷ σώματι κατες γαζομένην εἰς τόπους ἀλύπους (ἀλύτους ed.) μεταστησάμενος, καθ' ον καιρον ο της εκλύσεως κίνδυνος, όταν δε ούτως πο ραλλάξη, έξ έτοίμου ταῦτ' ήδη χρώμενος καὶ μὴ προσφέρευ άναγχαζόμενος, ἄχρως περιττὸς τῆ διανοία χαὶ ἄξιος ἐπαίνοι καὶ δι' όλου ἀκολουθών αὐτὸς ξαυτῷ. Darnach hatte Chrysipp bei dieser Krankheit an Stelle der Venaesection das Binden der Glieder mit Wollsaden 1) empsohlen, indem er, wie Erasistratos

<sup>1)</sup> Vgl. Cael. Aur. M. Chr. II 13: item de ligationibus (sc. in haemer rhagiae curatione) pugnaverunt. siquidem Xenophon et Dionysius et Herephilus primo libro curationum et Erasistratus probant articulorum feciendam constrictionem, Herophilus vero capitis et brachiorum et formorum, Erasistratus magis inguinum et alarum. etenim laxationem sensus sanguinis approbat fieri retentionem. Doch verwarf Erasistratos den Adelass nicht völlig, vgl. C. Aur. a. a. O. Da Chrysipp als Erfinder dieses Verfahrens gilt, so ergiebt sich, dass Xenophon, der bekannte Schüler des Prazgoras, Dionysios und Herophilos es von ihm übernommen haben, vgl. Cels. IV

obend hervorhebt, nicht nur auf den gegenwärtigen Krankheitszustand Rücksicht nahm, sondern auch auf die mit der Krankheit erbundene Gefahr achtete. Denn er wusste, dass durch diese Krankheit leicht Entzundungen hervorgerufen wurden, und er vertrat erner den Grundsatz, dass bei der Entzündung völlige Enthaltung on Speisen (ἀσιτία) zuträglich sei. Demnach würde der Patient, venn sich zu der Entziehung der Nahrung noch die Entziehung on Blut geselle, zu sehr geschwächt und es bestehe die Gefahr, lass er in Folge allzu grosser Schwäche ums Leben käme (vgl. lal. X 376 f.). Durch das Binden der Glieder dagegen würde das Hut der Brust entzogen und ausserdem habe der Kranke während ler durch die Entzundung bedingten Fastenzeit Nahrung genug ur Erhaltung des Körpers in den unterbundenen Gliedern. Wenn hrysipp, was sich aus den Worten des Erasistratos ergiebt, die Intzündung durch Fasten zu beseitigen suchte, so folgt daraus nit Nothwendigkeit, dass er als Ursache derselben in Uebereintimmung mit Erasistratos die Plethora ansah, d. h. die übermässige Infüllung der Blutgefässe mit Nährstoffen. Demnach haben wir n constatiren, dass Erasistratos auch die Lehre von der Plethora, lie bekanntlich in seinem System eine bedeutsame Rolle spielt, nicht selbständig ausgebildet, sondern von seinem Lehrer über-10mmen hat. Wie kam nun Chrysipp weiter zu der Behauptung, lass mit dem Bluthusten die Gefahr der Entzündung verbunden ei? Sein Schüler Erasistratos unterschied drei Entstehungsursachen der Blutungen, Ruptur der Venen, Fäulniss ihrer Häute und die Anastomose, d. h. die Oeffnung der Venenklappen.1) Es liegt auf der Hand, dass er vornehmlich im letzteren Falle eine Entzundung als Folgeerscheinung der Blutung betrachten musste, da bekanntlich nach seiner Theorie Venen und Arterien durch Klappen mit einander in Verbindung stehen und da er die Entzündung aus

dem gewaltsamen Eindringen des Venenblutes in die luftgefüllten Arterien erklärte.²) Bedenkt man nun, dass Galen von Erasistratos

<sup>11,135:</sup> Erasistratus horum (sc. qui sanguinis sputu laborant) crura quoque et femora brachiaque pluribus locis deligabat, id Asclepiades adeo um prodesse, etiam inimicum esse proposuit.

<sup>1)</sup> Vgl. Cael. Aur. M. Chr. II 10.

<sup>2)</sup> R. Fuchs Die plethora bei Eras. in Fleckeisens Jahrb. 1892 S. 679 f., Diels Ueber das physikalische System des Straton Sitzgsb. der Berl. Akad. 193 105.

ausdrücklich bezeugt, er sei in allen Stücken seinem Lehrer gefolgt,<sup>2</sup>) d. h. soviel wir beurtheilen können, auf physiologischem und pathologischem Gebiet, ein Zeugniss, das gestützt durch Plinius,<sup>2</sup>) in den spärlichen Bruchstücken des Chrysipp volle Bestätigung findet,<sup>3</sup>) so steht der Annahme nichts im Wege, dass

Gal. XI 197: καὶ τί θαυμαστὸν Ἐροσίστρατον Επεσθαι τὰ πάντε Χρυσίππω τῷ Κνιδίω, προηρημένον ἀποστῆναι τοῦ φλεβοτομεῖν ἔσκυ κάκεῖνος;

<sup>2)</sup> Plin. XXIX 5.

<sup>3)</sup> Die von Galen constatirte Uebereinstimmung beider Lehren bezieht sich auf folgende Punkte: 1. auf die Verwerfung des Aderlasses, den Ensistratos allerdings nicht völlig verwarf, sondern nur sehr beschränkte, & Cael. Aur. M. Chr. II 13. Gal. XI 191, vgl. Fuchs diese Zischr. XXIX 1921. 2. auf die Ersetzung des Aderlasses beim Bluthusten durch Unterbinden der Extremitaten in der Achsel- und Leistengegend. Gal. XI 148 f. Cael. Aur. I. Chr. II 13. Cels. IV 11. 3. auf die Verwendung eines Mischtrankes von Weit und kaltem Wasser bei der Gallenruhr, wenn der Kranke bereits dem Tode nahe ist. Gal, XI 171: τί ποτ' ούν αὐτὸς ὁ Ἐρασίστρατος καθαίρουσι χρητικ φαρμάκοις καὶ οίνον δίδωσιν ὕδατι ψυχρῷ κεραννὺς ἔλλοις τε τισι καὶ χρ λερικοϊς; ένταυθα μέν γε φορτικάς ίκανάς έπαινών τον διδάσκαλον Ιέ σιππον, ως έξευρόντα βοήθημα μηδενί των έμπροσθεν έγνωσμένον, μόσο διαρκές είς ίασιν χολερικών ήδη θανάτφ πελαζόντων. Genaueres über in therapeutische Verfahren des Erasistratos bei der Cholera hat Cael. Aur. A. M. III 21, d. h. Soran aus seiner Schrist περί των ύγιεινων erhalten. Darach gab er lauwarmes Wasser zu trinken, um Erbrechen zu erregen oder um die Bitterkeit der Galle zu mildern: bei Kolikschmerzen empfahl er lauwarne Bähungen und Umschläge aus Gerstenmehl und Wein. Bei Ohnmachten (ch lese: at si spiritus (sitis ed.) defectio coegerit, vgl. Cels. IV 18. Aret. Or. A. M. II 4, 268) verordnete er lesbischen Wein, den er (Plin. XIV 73) besonders hoch schätzte, mit kaltem Wasser, doch rieth er jedem Becher Wasser mit zwei bis drei Tropfen Wein zuzusetzen und nach dem Erbrechen zu trinke. Cels. IV 18, 144 steht fast völlig unter dem Einfluss des Erasistratos, woron sich durch Nachlesen jeder überzeugen kann, desgleichen Aretaios (Archigenes) Cur. A. M. 11 4, 268 f. 4. auf die Verwerfung der scharfen Purgantien. Gal. XI 245: ούτως ἄρα προκείμενον έστιν αὐτῷ (αὐτό ed.; gemeint ist Erst.) διαφυλάττειν άει τὸ τοῦ Χρυσίππου και μη φλεβοτομία χρησθαι μήτε τε τοῦν ίσχυρῶς καθαιρόντων φαρμάκων, vgl. X 377. 379. 5. auf die weild unten zu besprechende Diagnose des Fiebers. 6. auf die Bevorzugung und Vervollkommnung der Anatomie. Gal. XV 136, wo Chrysipp, Aristogenes (Arr yérns ed.) und Medios als Anatomen der alten Zeit genannt werden. Die Verbindung des Medios und Aristogenes, d. h. zweier Schüler des Chrysipp mit ihm macht es wahrscheinlich, dass der Lehrer des Erasistratos gemeink ist. 7. vermuthlich auch auf die Verwendung des Schwitzkastens bei der Wassersucht, vgl. Gal. IV 495. Damit sind die uns erhaltenen Fragmente des Chrysipp erschöpft. Soviel Bruchstücke, soviel Uebereinstimmungen mit Bre-

Chrysipp, als er von der mit dem Blutspeien verbundenen Gesahr der Entzündung schrieb, besonders den letzteren Fall im Auge hatte und dass er über das Wesen der Entzündung dasselhe gelehrt hat wie Erasistratos, zumal da sein Schüler mit grossem Nachdruck hervorhebt, dass diese Ableitung des Blutes von der Brust durch Unterbinden der Glieder im Einklang stehe mit der sonstigen Lehre des Mannes (καὶ δι' ὅλου ἀκολουθῶν αὐτὸς ἑαυτῷ), was doch nur den Sinn haben kann, dass er die Lehre von den Synanastomosen kannte, deren Schliessung er durch die Ableitung des Blutes von der Brust herbeisühren wollte. Ist diese Annahme richtig, so ist der Schluss unabweislich, dass Chrysipp die von Praxagoras aufgestellte Hypothese, dass die Arterien nur Lust, die Venen nur Blut enthalten, kannte, d. h. dass er jünger war, als der in der zweiten Hälste des 4. Jahrhunderts lebende Schüler des Diokles.')

(schol. Nic. Ther. 845. Plin. XXII 83) gehört ohne Zweisel dem Schüler des Philistion an, für dessen Schule die diätetische Richtung charakteristisch ist: Philistion selbst schrieb περλ διαίτης, desgleichen sein Schüler Diokles. Seine Verdienste um die Diätetik werden noch von Porphyrios (Porph. reliquiae ed. Schrader I 165) gerühmt: τοῦ γὰρ διαιτητικοῦ Ἡρόδικος μὲν ἦρξατο, συντίλος δὰ καὶ Ἱπποκράτης, Πραξαγόρας, Χρύσιππος, vgl. Cels. I procem. 2, 18. Diog. L. VIII 89 kennt von ihm ὑπομνήματα κάλλιστα. In der späteren pharmakologischen Litteratur ist seine Schrist von vielen Aerzten zu Rathe gezogen, von Dionysios (vgl. Plin. XX 113), von dem Commentator des Nikander (Antisonos), von Sextius Niger, Dioskurides, Plinius, sogar eine Pflanze scheint mach ihm Chrysippios benannt worden zu sein (Plin. XXVI 93. Garg. Mart.

sistratos: ich meine, das sollte zu denken geben. Die Schrift παρὶ λαχάνων

ed Rose 152, 14). Ich meine, auf diesen Chrysipp passt unmöglich das ab-

tonische Erklärung des Athmungsprocesses auf Philistion zurück: folglich ist

Flige Urtheil des Plin. (XXVIII 5), das ausserdem im Widerspruch steht mit er Porphyriosstelle: horum (sc. Hippocratis et Herodici) placita Chrysippus ingenti garrulitate mutavit plurimumque et ex Chrysippo discipulus eius Brasistratus etc. Dieser Chrysipp muss ein Arzt gewesen sein, der die medicinische Wissenschaft um ganz neue Ideen bereichert hat, und das hatte nach den obigen Ausführungen der Lehrer des Erasistratos gethan.

1) Damit fällt meines Erachtens auch der von H. Diels a. a. O. geführte

Nachweis, dass Erasistratos die seiner Lehre von den Synanstomosen zu Grunde liegende Vacuumtheorie dem Straton verdanke. Der Weg, auf dem Chrysipp zu dieser Theorie, die er doch ohne Zweifel gleichfalls vertrat, gelangt war, ist ein anderer. Man wird sich erinnern, dass Plato im Timaios c. 36. 37 (79. 80) in der von ihm ausführlich gehaltenen Darstellung des Athwangsprocesses hervorhebt, dass dieser Vorgang auf dem horror vacui berahe. Nun geht aber, wie ich an anderer Stelle nachweisen werde, die pla-

Auf einem anderen Wege kommen wir zu demselben Resultst. Von Empedokles und den Hippokratikern ist uns überliefert, das sie das Wesen des Fiebers in einer abnormen Steigerung der eingepflanzten Wärme sahen.1) Dem gegenüber behauptete Erasistrtos, dass das Fieber in Folge einer Entzundung auftrete, das es also hervorgerufen werde durch das Eindringen des Blutes in die Arterien,2) und betrachtete als Zeichen des Fiebers die widernatürliche Pulsfrequenz in den Arterien. Die letztere Angabe wedanken wir dem Cael. Aur.-Soran und mit ihr zugleich die Quelle dieser Lehre. V. Rose Anecd. II 226 (vgl. mit 208): alii enim contra naturam effectam mutationem sine externae causae adventu signa febrium vocaverunt, ut Aethlius (Agrius cod.), alii crebritatem pulms ultra naturam, ut Cleophantus, Chrysippus et Brasistratus. Essistratos verdankt also seine Lehre von der Erkennung des Fiebers an der Pulsfrequenz dem Chrysipp, und Kleophantos, des Kleonbrotos Sohn, hat sie ebenfalls diesem Arzte entlehnt, während Aethlius\*) als Erkennungszeichen eine widernatürliche Veränderung der Pulsation ohne äussere Ursache (ανευ προφάσεως φανεφές) annahm. Eine erfreuliche Bestätigung dieser werthvollen Notz erhalten wir durch Gal. XVII A 873: οὐ γὰς ἐν τἢ τῶν ἀρτηςιών κινήσει ή των πυρετών έστιν οὐσία. τοῦτο γὰρ ὅπως ἡμάρτηται τοις περί τὸν Έρασίστρατόν τε καί Χρύσιππον, ήδη μεμάθηκας. Vereinigen wir diese Worte des Galen mit der obigen Notiz des Soran, so folgt, dass Chrysipp wie Erasistratos die Pulsationskraft auf die Arterien beschränkte, dass er ferner verschiedene Arten der Pulsbewegung kannte und sie zur Grundlage seiner Semiotik machte. Diese Lehre hat meines Erachtens jene Varfeinerung der Pulsbeobachtung zur Voraussetzung, die uns vos

diese Vacuumlehre schon vor Chrysipp in ärztlichen Kreisen verbreitet te wesen. Chrysipp hatte, wenn er, wie später nachgewiesen wird, mit den Enkel des grossen Knidiers identisch ist, physikalisches Interesse: er schrieb φυσικά θεωρήματα nach Diog. L. VIII 89.

<sup>1)</sup> Vgl. Alex. v. Aphr. in Idelers physici et medici gr. minores 1 St. V. Rose Anecd. Il 226 (208). Plistonikos, Euenor folgten der hippokratisches Theorie.

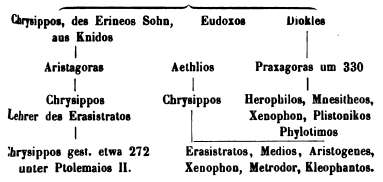
<sup>2)</sup> Diels Dox. 441 a 3. Gal. XVII A. 873.

<sup>3)</sup> Dieser Arzt kommt nur noch einmal in der Litteratur vor als Lehre des jüngeren Chrysipp, des Enkels des Begleiters des Eudoxos bei D. L. VIII 69: Χρίσιππος, Άεθλίου μαθητής, οὖ τὰ θεραπεύματα φέρεται δρατικά, τῶν συσικῶν θεωρημάτων τῶν ὑπὸ τὴν διάνοιαν αὐτοῦ πεσόντων.

Praxagoras überliefert ist (Gal. V 508). Praxagoras war der erste Arat, der die Pulsationskraft auf Herz und Arterien beschränkte (VIII 702. V 561), sein  $\pi\alpha\lambda\mu\dot{o}_S$ ,  $\tau\varrho\dot{o}\mu\sigma_S$  und  $\sigma\pi\alpha\sigma\mu\dot{o}_S$  sind weiter nichts als verschiedene Arten des Pulses. Ohne diese für die Semiotik der damaligen Zeit so wichtige Entdeckung wäre die Schrift seines Schülers Herophilos  $\pi\varepsilon\varrho t$   $\sigma\varphi\nu\gamma\mu\dot{\omega}\nu$  unmöglich gewesen, ohne sie ist jene Lehre des Chrysipp undenkbar. Der Lehrer des Ersistratos lebte also nach Praxagoras.

Nun sehe man sich die bei Diog. Laert, erhaltenen Notizen ther die Chrysippoi einmal genauer an. Nach VII 176 hiess der Sohn des Lehrers des Erasistratos Chrysipp, nach VIII 89 hiess dagegen der Sohn des Begleiters des Eudoxos Aristagoras. meine, deutlicher konnte nicht zum Ausdruck gebracht werden, dess beide verschiedene Aerzte sind. Man wende nicht ein, beide, Aristagoras und Chrysippos könnten ganz gut Söhne desselben Chrysipp gewesen sein und Diog. L. habe den einen an dieser, den anderen an jener Stelle genannt. Jeder, der unbefangen urtheilt, wird diese an sich mögliche, aber höchst gezwungene Erklirung verwerfen gegenüber der von mir gegebenen Auslegung. Wir erhalten also auch durch Diog. L. eine erwünschte Bestätigung für das vorher gefundene Resultat. Ohne Zweifel gehört der Lehrer des Erasistratos, der gleichfalls Knidier war, in diese berühmte Aerstesamilie: dann ist er identisch mit dem von Diog. VIII 89 genannten Enkel des Begleiters des Eudoxos. Bei meiner Auffassung des Diog. L. erhalten wir folgendes Stemma für die Familie des Chrysipp, das ich in Verbindung setze mit einer Tabelle der medicinischen Nachfolge in der Schule des Philistion.

## Philistion von Lokroi



Es ist erfreulich zu constatiren, dass das gewonnene Resultat durch die bisher meist stiefmütterlich behandelte Angabe des Eusebiss bestätigt wird, dass Erasistratos zur Zeit des Antiochos II. Them von Syrien (262-247) 258/7 berühmt wurde. Seine Lebenzeit fällt unter Ptolemaios Philadelphos und Euergetes, d. h. eine Generation später als die des Herophilos. Die Annahme Susemible,') dass Erasistratos nicht später als 324 geboren sei, wird also dadurch zur Unmöglichkeit; wir werden seine Geburt schwerlich über 310 hinaufrücken dürfen. Dann kann aber die bekannte, ihm von der Sage zugeschriebene Heilung des syrischen Prinzen Antiochos L (um 293, vgl. Droysen Geschichte des Hellenismus Il<sup>2</sup> 2, 293) nimmermehr auf historischer Grundlage beruhen. Nun erzählt Plinius an bekannter Stelle (VII 123) diese Geschichte von des Keier Kleombrotos und nicht von Erasistratos. Ich stehe demusch nicht an, diese Form der Sage mit Susemihl<sup>a</sup>) gegenüber den nichtssagenden Einwendungen von R. Fuchs3) für die ursprüngliche zu erklären, und wenn man sich erinnert, dass der Vater des Erasistratos Kleombrotos geheissen,4) so steht zeitlich nicht de geringste im Wege, in ihm den Leibarzt Seleukos I. Nikator (313 bis 280) zu sehen, von dem Plinius jene Sage berichtet. In diesen Falle wird auch mit einem Schlage begreiflich, wie die Sage auf Erasistratos übertragen werden konnte: der in späterer Zeit berühmtere Sohn trat in der späteren Ueberlieserung an die Stelle seines damals unberühmten Vaters. Es unterliegt für mich keinen Zweifel, dass wir es in beiden Fällen mit einer Sage zu thus haben: der Kern derselben, die wunderbare Heilung des Königsohnes von unglücklicher Liebe, ist weiter nichts als eine Uebertragung der von der Sage dem grossen Koer angedichteten Wunderthat am Hofe des Königs Perdikkas von Makedonien. ) Sage, die an eine berühmte Persönlichkeit anknüpft, muss, weil sie nicht von vornherein auf Unglauben stossen soll, in ihrer Eir kleidung einigermaassen den geschichtlichen Thatsachen entspreches

<sup>1)</sup> A. a. O. I 800 A 127.

<sup>2)</sup> Beiträge zur alex. Litt. Rh. Mus. 53, 325.

<sup>3)</sup> Lebte Erasistratos in Alexandreia Rh. Mus. 52, 380 f.

<sup>4)</sup> Suid. s. v. Ἐρασίστρατος . . . χρηματίζει οὖν Κήιος, νίὸς Κρην ξένης τῆς Μηδίου τοῦ ἰατροῦ ἀδελφῆς, καὶ Κλεομβρότου. In unserem Ver zeichniss heisst es: Erasistratus Cleombroti filius Ceius.

<sup>5)</sup> Sor. βίος Ίπποκράτους bei Ideler phys. 1 253.

Sehen wir uns darauf hin unsere Sage an, so glaube ich soviel als historisch herausschälen zu dürfen, dass Kleombrotos am Hofe Seleukos I. Nikator als Leibarzt gewirkt und durch glückliche Kuren berühmt geworden ist und dass sein Sohn Leibarzt Ptolemaios1) II. resp. III. gewesen und durch seine Heilersolge die Augen der Mitwelt auf sich gezogen hat. Die geschäftige Sage schuf die That, der Kleombrotos seinen Ruhm verdankte: vom Vater wurde sie auf den Sohn übertragen. Der That folgte der verdiente Lohn: beide wurden durch grosse Geldgeschenke von ihren Herrschern ausgezeichnet, Kleombrotos von den Seleukiden, Erasistratos von den Ptolemaiern: auch diese Schenkungen wurden in der Sage vom einen auf den anderen übertragen. Ich meine, die Fäden des Sagengewebes liegen so deutlich zu Tage, dass es unmöglich ist sie dagegen zu verkennen. So und nur so erklären sich die beiden widersprechenden Versionen bei Plin. VII 123: eandem scientiam (x. praedictionis) in Cleombroto Ceo Ptolemaeus rex Megalensibus sacris donavit C talentis servato Antiocho rege und Plin. XXIX 5: hic (sc. Erasistratus) Antiocho rege sanato C talentis donatus est a rege Ptolemaeo, filio eius (sic).

Der Name des Kleombrotos kommt noch einmal in der medicinischen Litteratur vor. Der Pneumatiker Rufus aus Ephesus (Ruelle-Daremberg 32) erwähnt einen Κλεόφαντος ὁ Κλεομβρότου. Dieser Kleophautos ist der aus Plin. (XXVI 14. XXIII 32) bekannte Stifter einer eigenen nach ihm benannten Aerzteschule in Alexandreia zur Zeit Ptolemaios II. III., dessen diätetische Vorschriften in späterer Zeit den Beifall des grossen Asklepiades fanden.\*) Nun

25

<sup>1)</sup> Beweisend ist für mich in Verbindung mit den obigen Erwägungen die Stelle des Cael. Aur. M. Chr. V 2, die ich mir lange angemerkt hatte: Erasistratus libro quo de podagra scripsit, prohibens tamen purgativa adhiberi Tuse radagrará vocaverunt, malagma vero Ptolemaeo regi promittens, cuius scripturam non edidit. Vermuthlich hörte er den Chrysipp nicht in Knidos, sondern in Alexandreia, nachdem er vorher in Athen studienhalber geweilt (daher seine Beziehungen zum Peripatos Gal. 11 88). Die Beziehungen des Sohnes des Chrysipp zu den Ptolemäern sprechen für diese Annahme: ausserdem haben von den Schülern des Chrysipp Kleophantos sicher in Alexandreia Bewirkt und Xenophon, der gleichfalls unter dem Einfluss seiner Lehre steht, der ansängliche Schüler des Praxagoras, heisst in unserem Verzeichniss beziehnender Weise Alexandrinus, woraus ich schliesse, dass er in späterer leit in Alexandreia als Arzt thätig gewesen ist. Ueber Herophilos brauche h kein Wort zu verlieren.

<sup>2)</sup> Susemihl a. a. O. I 814.

möchte ich auf vier Thatsachen hinweisen, die in hohem Grade geeignet sind, Anlass zu einer zunächst von mir mit aller Reserve vorgetragenen Combination zu geben. Kleophantos lebte zu derselben Zeit wie Erasistratos, d. h. unter Ptolemaios II. III., Kleophantos schloss sich wie jener in seinen Theorien an den jüngeren Chrysipp an, dem er nach Soran (a. a. O.) darin gefolgt war, dass er die abnorme Pulsfrequenz als das Kriterium des Fiebers aush (— Erasistratos), er übte seine ärztliche Lehrthätigkeit in Alexandreia aus wie Erasistratos und gründete wie Erasistratos und Herophilos eine eigene nach ihm benannte Schule der Κλεοφάντιο, zu welcher der unter Ptolemaios III. Euergetes lehende Mnemos aus Side und Antigenes gehörten. Wenn nun Kleophantos gleichfalls ein Sohn des Kleombrotos genannt wird, gewinnt es da nicht den Anschein, als ob beide Aerzte Brüder gewesen seien?

VII. Die Zeit des Herophileers Kallimachos aus Bithynim (Callimachus Bithynius heisst er in unserem Verzeichniss) ist vos mir bei Susemihl a. a. O. 827 zu spät angesetzt. Kenntniss der dickleibigen Hauptquelle für die Geschichte der allen Medicin, des Galen, hat mich die für seine Zeit wichtige Stelle (XVII A 826) übersehen lassen, die aus dem Hippokratescommenter des um die Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. lebenden Empiriker Zeuxis stammt: ὁ δ' αὐτὸς οὖτος Ζεῦξις νήπια φησιν εἰφήσθαι πάντα τὰ παιδία, καθότι καὶ Ἡρόφιλος ώνόμασεν αὐκὶ οίτως. και γάρ περί τούτου γράφει τόνδε τὸν τρόπον δι ταύτης της λέξεως. φαίνεται νήπια λέγων δ Ίπποχράτης 🕏 έως ήβης και ούχι τα νεογνα μέχρι των πέντε ή εξ έτων, ώς νῦν οἱ πλεῖστοι λέγουσιν. ἤρχει δὲ καὶ ὁ Ἡρόφιλος τὰ τηλι αῦτα λέγων νήπια, δι' ών φησι τοῖς νηπίοις οὐ γίνεια σπέρματα μεγάλα, καταμήνια, κύημα, φαλακρότης. ού γή τοῖς μέχρι τῆς προειρημένης ἡλικίας παραγινομένοις λέγμ μη γίνεσθαι ταιτα, τουτέστιν από της πρώτης εὐθέως γειέ σεως, ὅπερ τινὲς δεχόμενοι καταγελώσιν αὐτοῦ, ώς τὰ πάσι γιγνωσκόμενα διδάσκοντος, ών έστι καὶ ὁ Καλλίμαχος, άλλά τοίς μέχρις ήβης, ἐπειδή τινες ὑπέλαβον καὶ ἐν τούτοις ταίτα γίνεσθαι.' Darnach lebte er vor 150 v. Chr., und es ist nick unmöglich, dass er noch dem Ausgange des 3. Jahrhunderts argehört, da er von Erot. 7, 18 zwischen Bakcheios und Philinos genannt wird. Ausserdem ist a. a. O. nachzutragen, dass Kallimachos Pach dem Zeugniss des Rufus (202 D. Ruelle) ἐρωτήματα ἰατρικά (Fragen des Arztes am Krankenbett) geschrieben hat, wie sein älterer Schulgenosse Kallianax (um 280), die nach dem Urtheil des Bakcheios äusserst albern waren (Gal. XVII B 145 aus Zeuxis), und wie später der Pneumatiker Rufus selbst.

VIII. Lupus Pelopis in unserem Verzeichniss ist der aus Galen sattsam bekannte Makedonier Lykos, der Schüler des Quintus (X VIII B 100), der έξηγητικά των Ίπποκράτους άφορισμων ύπομνήματα versasste. Er war wie sein Vater Pelops, der Lehrer des Galen, bedeutender Anatom und schrieb ein umfängliches Werk περί μυῶν (Gal. XVIII B 926. 928 f.), in welchem er die Ansichten der alteren Anatomen mit grosser Sorgfalt zusammengetragen hatte (XIX 22, vgl. II 458 f. 470). Galen, der bei seiner Hochschätzung vor dem Begründer der Medicin erbittert war, dass Lykos es gewagt hatte den grossen Koer so scharf anzugreisen, versasste zwei polemische Schristen gegen ihn: περί των άγνοηθέντων τῷ Αύκφ κατά τὰς ἀνατομάς (XIX 22) und πρὸς Λύκον ὅτι μηδὲν τιμάρτηται κατά τὸν ἀφορισμόν (XVII B 414). Daneben versaste er von sämmtlichen anatomischen Büchern des Lykos eine Epitome (XIX 25).1) Von dem Makedonier zu unterscheiden ist der von Plinius (XX 220) und von Erotian (47, 15. 85, 8) erwähnte Neapolitanus, für dessen Lebenszeit sich ein sicherer terminus ante quem gewinnen lässt. Nach Erot. 47, 14 gaben Epikles und Lykos dieselbe Erklärung der Glosse ἀορτέων, indem sie darunter im Gegensatz zu Bakcheios die Bronchien verstanden. Folglich muss der eine den anderen benutzt haben. Nun hat aber Erotian das Lexikon des Epikles, das ein Auszug aus dem Lexikon des Bakcheios mit häusiger Berichtigung dieses angesehenen Hippoimiteserklärers auf Grund anderer Ueberlieserung war, thatsächlich in Händen gehabt<sup>2</sup>) und an nicht weniger als 21 Stellen benutzt, also ist Lykos, der zudem nur einzelne Schristen des Hippokrates erklart hat,\*) der benutzte Schriststeller. Epikles aus Kreta lebte

The state of the s

<sup>1)</sup> Ilberg Rh. Mus. 47, 501. 503. Ilberg de Galeni vocum hippocr. glossario comment. phil. in honorem O. Ribbeckii 337 A. 3. Galeni scripta minora ed. J. Müller vol. Il p. 63.

<sup>2)</sup> Vgl. Strecker in dies. Ztschr. XXVI 301.

<sup>3)</sup> Er schrieb nach Erot. 85, 8 ein εξηγητικόν zu der Schrist περί άρ-

aber nach Nikander und vor Dioskurides & Oaxag, d. h. in der ersten Hälfte des 1. Jahrhunderts v. Chr.,1) mithin muss die Lebenszeit des Neapolitaners Lykos vor 100 v. Chr. fallen. Etwa derselben Zeit, d. h. der Wende des 2. und 1. Jahrhunderts gehört der von Gal. (X 142 f.) erwähnte Empiriker dieses Namens an, der ein so eingesteischter Anhänger dieser Schule war, dass er nur von der Erfahrung und Beobachtung Gebrauch machte (Gal. XVI 82: είς ξμπειρίαν και τήρησιν άναπέμπει πάντα). Ich halte ihn für ein und dieselbe Person mit dem Neapolitaner: die Empiriker der damaligen Zeit waren Hippokratescommentatoren und Diätetiker. Von diesem Empiriker hat Oribasius längere Bruchstücke aufbewahrt. Dass dieser von ihm genannte  $A\dot{v}xog$  der empirisches Aerzteschule angehört, folgt aus seinen Worten des II 228: des μός δὲ καὶ τούτων τῶν κλυσμῶν ὑπέρπολύς ἐστιν ἐγώ 🗱 ούχ απαντας αναγράψω, αλλά δπόσοι πείραν διδόντες έχριθησαν είναι ἄριστοι καθάπερ καὶ οί πρόσθεν άναγραφέν τες. 233: δμοίως και μεταβήσεται από έτέρου είς έτερη είδος κλύσματος. Indem der Autor auf die Erfahrung und Ueberlieferung seiner Vorgänger grosses Gewicht legt und den Uebergang von einem zum anderen empfiehlt (μετάβασις ἀπὸ τοῦ δμοίου, vgl. Gal. X 782), giebt er sich deutlich als Anhänger der empirischen Dreifusses zu erkennen. Die von Orib. II 225. 263 (= V 153) 344 (= V 42). III 382 erhaltenen Excerpte behandel Clystierrecepte, Abführmittel und verschiedene Arten von Umschlägen. Das letzte Excerpt (Orib. II 344) umfasst nicht nur de 25. Kapitel des 9. Buches der ἐατρικαὶ συναγωγαί des Oribesius sondern c. 25-55 (Orib. II 344-368). Der einheitliche Charakter folgt aus dem Inhalt: wenn nun eins dieser Capitel für Lykos is Anspruch genommen werden darf, was sich hier c. 34 (11 353) aus der Vergleichung mit V 43 f. (wo Lykos genannt wird) ergiebt

Stettin.

zugeben.

M. WELLMANN.

so wird man ohne Bedenken das Zwingende dieser Schlussfolgerung

<sup>1)</sup> Susemihl a. a. O. II 427. Strecker a. a. O. 299.

## PLATOS PHAEDRUS.

Theodor Gomperz hat den Ausspruch gewagt: die platonische nge sei jetzt ,in der Hauptsache gelüst.' Seine Zuversicht stützt ch hauptsächlich auf die Ergebnisse der Sprach- und Stilunterkhungen. So sehr ich nun überzeugt bin, dass bei jeder die bronologie platonischer Schriften betreffenden Frage die Kriterien r Sprache und des Stils genaueste Berücksichtigung fordern, ad so sehr ich mich um die Prusung der bisher vorliegenden atistischen Feststellungen und die Verbesserung ihrer Methoden ber bemüht habe (Archiv für Geschichte der Philosophie Bd. XII 1-49. 159-186. XIII 1-22), so haben doch eben diese Bedhungen mich überzeugt, dass die Aussicht, auf dieser Grundlage e Frage zu endgültiger Entscheidung zu bringen, gering, jedenls der Glaube, dass diese Entscheidung bereits gewonnen sei, tht haltbar ist. Wohl aber halte ich, auf Grund des Gesammtstandes des Inhalts sowohl als der Sprache und des Stils der atonischen Schriften, nach den bisher vorliegenden und meinen genen Untersuchungen Folgendes für hinreichend gesichert: die ei Schriften Phaedo, Gastmahl und Staat') stehen im Centrum platonischen Schriststellerthätigkeit und stellen, unter sich eng sammengéhörig, die philosophische Grundlehre Platos von den ten in fertiger, ziemlich geschlossener Gestalt dar. Im Parmedes, Sophist-Staatsmann und Philebus dagegen sehen wir to mit einer tiefgreifenden Umarbeitung eben der in den drei ilgenannten Schriften von ihm entwickelten Grundlehre beschäftigt. ese hat nicht zu einer neuen, ähnlich abgeschlossenen Darstellung Ohrt; doch ist im Timaeus eine nochmalige, knappe Formuliog der Lehre erfolgt, welche die Spuren jener Nachprüfung un-

<sup>1)</sup> In der uns vorliegenden Gestalt. Frühere Abfassung und Herausgabe telner Theile des Werkes ist dadurch nicht ausgeschlossen. Nur für eine he, nicht für eine frühere, wesentlich abweichende "Redaction", lässt das gniss des Gellius sich geltend machen.

Jene vier Schriften sind also, nebst zweideutig erkennen lässt. Timaeus-Critias und den Gesetzen, später als die erstgenannten drei versasst. Dies bestätigt das Verhältniss des Staatsmanns zum Staat einerseits, den Gesetzen andererseits in der Auffassung des Staatsproblems; auch sprechen alle Gründe der Sprache und des Stils sehr entschieden im gleichen Sinne. Es fragt sich nun weiter, ob etwa noch einige der übrigen Schristen der Reihe der bisher genannten zehn einzugliedern sind. Sehr nahe liegt es den Theaetet mit dem (Parmenides und) Sophisten zu verbinden also ebenfalls dem Phaedo, Gastmahl und Staat nachfolgen zu lassen wofür auch fast alle die Forscher, die die obigen Sätze annehmen sich entschieden haben. Dem Theaetet aber steht der Phaedrus in vieler Hinsicht nahe, und eine wenn auch weniger geschlossens Mehrheit von Forschern hat sich dafür erklärt, ihn ebenfalls, wess nicht auf den ganzen Staat, doch auf die erst veröffentlichter Theile desselben, jedenfalls aber auf den Phaedo und das Gastmell folgen zu lassen, wofür man namentlich Gründe der Sprache und des Stils geltend macht. Ich bin bezüglich beider Schriften einem anderen Ergebniss gekommen, und möchte in dieser Abhandlung meine abweichende Meinung in Hinsicht des Phaeline begründen.

1. Was die Sprach- und Stilkriterien betrifft, bedarf es nur der knappen Zusammenfassung der auf den Phaedrus sich erstreckenden Ergebnisse der genannten früheren Untersuchung, welche auch des Kennern der letzteren nicht unwillkommen sein wird.

Die bisherige Forschung auf diesem Gebiet hat zu wenig Rocksicht darauf genommen, dass der Phaedrus in sprachlicher und sübstischer Hinsicht besondere, keineswegs allen platonischen Werken oder denen einer gewissen Periode gemeinsame Absichten verfolkt nämlich in Wettstreit mit den Rhetoren tritt, die er nicht bloss durch weit vertieften Inhalt und logischere Disposition, sonden gleichzeitig durch ungewöhnlichen Glanz der Sprache zu schlages sucht. Diesem Zwecke dient am auffallendsten die Einfuhrung eigentlich dichterischer Gebrauchsweisen in die Prosasprache, die denn auch Sokrates ausdrücklich als ihm "ganz ungewohnt" bezeichnet. Dadurch konnte der Schein entstehen, als ob der Phaedrus den in gleicher Hinsicht ausgezeichneten Schriften der letzten Periode besonders nahe stände. Sobald man aber, was zunächt den seltneren Wortgebrauch betrifft, nach einer besonderen, is

genannter Abhandlung dargelegten Methode die Gemeinsamkeiten des Gebrauchs zwischen dem Phaedrus und jeder der übrigen in Vergleich kommenden Schriften und wiederum dieser unter sich genau feststellt und vergleicht, so schwindet dieser Schein; es ergiebt sich vielmehr, dass der Phaedrus bestimmt nicht mit den Schristen der letzten Periode, sondern mit denen einer mittleren Gruppe zusammengehört, der ausser ihm jedenfalls die Schriften Phiedo, Gastmahl, Staat, Theaetet und Cratylus zuzurechnen sind. Er zeigt, obgleich er weit mehr seltene, insbesondere dichterische Wörter hat, in diesen verhältnissmässig geringere Gemeinsamkeiten mit Schriften der letzten Periode als der Cratylus, und nicht stärkere als der Phaedo und das Gastmahl, mit welchen beiden er Gemeinsamkeiten hohen Grades aufweist. Von den übrigen (Arch. XII 177f. susammengestellten) Eigenheiten dichterischer Sprache gilt hauptstchlich, was von einem Theil derselben schon Campbell erkannt bat, dass sie im Phaedrus in bestimmter Absicht und mit besonderer Wirkung gebraucht werden, während sie in den späten Schristen derart zur stehenden Gewohnheit geworden sind, dass sie nichts Sonderliches mehr bedeuten und keineswegs der Sprache eine ausgezeichnet dichterische Färbung geben wollen. Die relative Häufigkeit einiger dieser Gebrauchsweisen im Phaedrus erklärt sich eben aus dieser Absichtlichkeit, beweist daher gerade nicht eine besonders whe Stellung zur letzten Periode, sondern eher das Gegentheil. Konnte nun dieser Befund eine späte Stellung des Phaedrus immer noch als möglich erscheinen lassen, so sprechen andere Umstände bestimmt dagegen. Der Phaedrus ragt nicht minder bervor durch Reichthum und Freiheit der Erstadung, wirksame Steigerung, feine Charakteristik der Personen und einen sehr ausgearbeiteten Dialog: das sind aber vielmehr Merkmale der frühen and mittleren Zeit Platos als der späten; ja man muss sagen: nach

der endgültigen, bedingungslosen Absage an die Dichtung (im Sinne der endgültigen, bedingungslosen Absage an die Dichtung (im Sinne der μίμησις) im 10. Buche des Staates war ein Dialog wie Phaedrus unmöglich, am unmöglichsten unmittelbar danach, wie Lutosławski (The Origin and Growth of Platos Logic. London 1897) will. Insbesondere die höchst gewagte, zugleich sehr individuelle und sehr unhistorische Zeichnung des Sokrates im Phaedrus ist schwer denkbar nach dem Gastmahl, welches durch die Einführung der fictiven Diotima in so feiner Weise vermeidet, den Sokrates allzu sehr aus der Rolle fallen zu lassen.

Dann aber ist es doch sehr merkwürdig, dass in der Hauptmasse der nicht dichterischen Spracherscheinungen (Partikelgebrauch und was soust Arch. XII 170—177 zusammengestellt wurde, s. die Recapitulation S. 178) der Phaedrus, trotz unverkennbarer Bevorzugung gewählterer Gebrauchsweisen, durchaus auf der Stufe der mittleren Schriften verbleibt, in Einzelnem, wie der Attraction in Relativsätzen, sogar (mit dem Theaetet) den Schriften der frühesten Zeit sich gleichstellt. Es ist dies eine Erscheinung, die dem freiesten, unmittelbar dem Leben abgelauschten Gesprächston vorzugsweise eigen ist; aber dieser lebendige Dialog ist eins der sichersten Kennzeichen der frühen und allenfalls noch der mittleren Zeit; er scheide den Phaedrus unbedingt von der ganzen nachstaatlichen Periode, und auch vom Staat, wenn man das 1. Buch abrechnet.

Im entgegengesetzten Sinne könnten einzig die Antwortformeln zu sprechen scheinen, von denen eine  $(\tau \ell \,\,\mu \dot{\eta} r;)$  das Urtheil von Philologen vorzugsweise bestochen hat und bisweilen noch über alle sonstigen Bedenken hinweg bestimmt. Aber sowohl die starke Vorliebe für uneingeschränkte, nicht objectiv gehaltene, ost noch besonders bekräftigende und belobigende Zustimmung als auch die beispiellose Mannigsaltigkeit und Gewähltheit des Ausdruckes der Zustimmung lässt wiederum auf besondere Absichten schliesses. Sie gehört grossentheils zur persönlichen Charakteristik des Phaedrus, und übrigens zu dem beabsichtigten, fast überladenen Aufput dieses (παιδιάς τε καὶ ξορτής χάριν 276 b) gewollten Schoustücks; die erstere Eigenthümlichkeit entspricht überdies den Zweck, für diesmal nicht sowohl dialektisch zu entwickeln als sich positiv auszusprechen. Zieht man dies alles in Erwägung, so erscheint ein einseitiger Schluss aus den Antwortformeln, der in jeden Fall gewagt wäre, vollends ungerechtfertigt.

In Summa ergiebt sich, dass der Phaedrus der oben bezeichneten Mittelgruppe zugehört, innerhalb dieser aber dem Staat und was meist zugestanden wird, dem Theaetet vorangeht, mit hoher Wahrscheinlichkeit aber auch dem Gastmahl; woraus die Prioriüt vor dem Phaedo folgen würde, da diese zwei Schriften unter sich und mit dem Staat sachlich wie sprachlich eng zusammengehören. Nicht so eindeutig entscheiden die sprachlich-stilistischen Kriterien für eine spätere Stellung des Cratylus, da zwar der Wortschatt und gewisse allgemeine Charakterzüge dieses eigenartigen Dialoges, aber immerhin nicht die Gesammtheit der Spracherscheinungen sich

afür geltend machen lässt. Der Euthydem endlich steht dieser iruppe von Schriften zwar nahe genug, um, wenn sachliche Gründe is fordern sollten, ihr beigerechnet werden zu dürfen, er zeigt indessen weit grössere Verwandtschaft als eine der vorgenannten Schriften mit den Werken der ersten Periode. Doch hat sich gezeigt, dass überhaupt die Mittelgruppe die stärksten Schwankungen der Sprache und des Stils aufweist, im Unterschied sowohl von den frühen als den späten Schriften, die beiderseits ein ungleich festeres, übereinstimmenderes Gepräge zeigen. Daher ist eine bestimmtere chronologische Anordnung der Schriften der Mittelgruppe auf Grund dieser Kriterien allein nicht durchführbar. Um so mehr sieht man sich auf Sachgründe hingewiesen, auf die allein wir uns von hier an stützen werden.

2. Eine frühere Abfassung des Phaedrus als um die Zeit der Schulgründung des Isokrates, d. h. nicht vor 392, nicht nach 390, findet kaum mehr Vertheidiger 1) und ist schon

<sup>1)</sup> Zwar ist der Datirung auf 403 erst jüngst wieder ein Fürsprecher von fast beneidenswerther Ueberzeugtheit erstanden in O. Immisch (N. Jahrb. II 549 ff.); doch muss man sehr naheliegende Dinge übersehen, um diese Datirung soch irgend glaubhast zu finden. Nur weniges zur Erwiderung. 1. Gegen las zwingende' Argument S. 558 f.: Plato spricht 271 ff., 277 c mit keinem Worte von πίστεις έχ του ήθους, die vielmehr 273 einsach zu den είχότα serechnet werden, sondern von psychologischer Berechnung der Rede auf die adividualität des Hörenden und des Moments, wofür irgend ein "Redenwehreiber' schon gar nicht in Betracht kommen kann. Was hat der Reiche ind Arme, Jüngling und Greis mit Platos είδη ψυχης zu thun? Fordert es lie 271 e verlangte Treffsicherheit des psychologischen Blicks, zu erkennen, b man mit einem solchen zu thun hat? "Absurd' ist demnach die Annahme wohl nicht, dass Plato seine psychologischen Forderungen in den Gerichtseden des Lysias so wenig wie in dem Erotikos erfüllt finden konnte (vgl. bilol. II 627). 2. Die Worte ωσπερ γὰρ ἀκούειν κτλ. 261 e sind gewiss so rerstehen, dass Sokrates es so darstellt, als falle das damit eingeleitete Argument ihm in diesem Augenblick, angeregt durch das jetzige Gespräch, in, daher durch καλλίπαιδα Φαϊδρον dieser als πατήρ τοῦ λόγου bezeichnet wird; aber dadurch wird man nicht ,damit fertig' (Immisch S. 559), dass das Argument selbst an den Gorgias in solcher Bestimmtheit erinnert, dass die Absicht der Anknupfung an diesen sich geradezu aufdrängt, zumal über das lort ausführlich Gesagte, hier kurz in Erinnerung Gebrachte dann wesentlich inausgegangen wird durch den positiven Nachweis der Bedingungen, unter lenen die Rhetorik, die dort keine Techne sein sollte, doch eine solche sein virde. Aehnlich ist aber das Verhältniss zum Gorgias noch in mehreren anleren Thesen des Phaedrus über die Rhetorik (s. die frühere Abhandlung, und iniges weiter unten). Das ist nicht wohl deutbar, wenn nicht der Gorgias

durch die Gründe der Sprache und des Stils ausgeschlossen im übrigen siehe meine frühere Abhandlung, Philol. L (New Folge II) S. 583—596. Andererseits ist ein späterer Termin al der genannte für den unannehmbar, der von der bekannten be weisführung Useners und seiner Vorgänger und Nachfolger weistens so viel für unwiderlegt hält: 1. dass zwischen dem Phadrus und der Sophistenrede des Isokrates Beziehungen obwalte die auf möglichste zeitliche Nähe beider Schriften, nicht a einen Abstand von zehn und mehr Jahren schliessen lassen, dass das Lob des Isokrates im Phaedrus in irgend einem spätere Zeitpunkt undenkbar ist, undenkbar namentlich nach der Zurech weisung des ungenannten Redemeisters im Schlussstück des Ethydem, wenn dieser Ungenannte Isokrates ist.') Gesetzt, d letztere sei richtig, so wäre die chronologische Frage damit alle entschieden, da für den Euthydem ein späterer Termin als d

vorherging. Die uneingeschränkte Behauptung des letzteren: Rhetorik ist ib haupt keine Techne, ware unverständlich, wenn Plato nur ein paar Jat früher und mit so guten Gründen dieselbe Behauptung erst zum Ausgant punkt genommen, dann aber so eingeschränkt hätte, wie es im Phaedrus & schieht. Allermindestens hätte er im Gorgias sagen müssen, dass und wart er das vor kurzem noch mit so grossem Anspruch Behauptete jetzt preisgel aber jener möglichen Einschränkung geschieht im Gorgias mit keiner Sil Erwähnung; unbefangen wird man nur urtheilen können, dass sie dam überhaupt seinen Gedanken fern lag. 3. Es ist nicht die hier entscheiden Frage, ob Plato den Sokrates bei dessen Lebzeiten überhaupt, sondern, ob ihn so hat darstellen konnen, wie es im Phaedrus geschieht. Um von Viel nur Weniges in Erinnerung zu bringen: a) Plato soll also wirklich i. J. 4 den Sokrates sich zu des Anaxagoras αδολεσχία και μετεωφολογία φύσε πέρι bekennen lassen (270 a), während er ihn in der Apologie (19 c d, 23 26 d) sich feierlich dagegen verwahren lässt, dass man ihn je das minde von dergleichen habe reden hören. Mit dieser Annahme macht man ol Umstände Plato zum Mitschuldigen der Anklage von 399; die Apologie ba sich, statt gegen Aristophanes Wolken, gegen Platos Phaedrus verwahl müssen. b) Sokrates in der Apologie zeiht der Lüge und Verleumdung (21 den, der behauptet, dass er je beansprucht habe, im Besitz der Wissensch von der Tugend zu sein und sie zu lehren; Sokrates im Phaedrus verlat dass man diese Wissenschaft besitze und lehren könne, sonst habe man üb haupt kein Recht, redend aufzutreten. Von Anstössen gegen "modernes E pfinden' ist hier gar nicht die Rede, sondern von platten Unmöglichkeit Die absolute Grenze für die Behauptung der Tugendlehre bei Plato selbst der Meno; s. weiter unten im Text.

<sup>1)</sup> Versehentlich liess ich (Arch. XII S. 1) Gomperz (1887) sich auch å das erste Argument stützen; er bezog sich nur auf das zweite.

ersten Jahre des 2. Jahrzehnts aus allen, auch den sprachlichstilistischen Gründen unannehmbar ist. In diesem Falle würde es zu einer Frage von untergeordneter Wichtigkeit, ob dem Phaedrus oder der Sophistenrede die Priorität zukomme. Ich habe in meiner früheren Abhandlung nach dem Vorgang anderer das letztere angenommen und bin auch durch die neuen Darlegungen von Gercke (in dies. Ztschr. XXXII 365 ff.) und Susemihl (Neue plat. Forsch. I, wiss. Beil. z. Vorl.-Verz. der Univ. Greifswald, Ostern 1898) in meiner Ansicht nur sicherer geworden. Es lohnt darauf einzugehen, weil es dazu beitragen wird, die Beziehung zwischen beiden Schriften, die für das chronologische Verhältniss von Bedeutung ist, noch etwas schärfer zu beleuchten; übrigens wolle man auch hier meine frühere Darlegung vergleichen.

Gercke hält ein freundliches Urtheil Platos über Isokrates nach der Sophistenrede erstens desshalb für ausgeschlossen, weil diese (§ 21) die Lehrbarkeit der Tugend verneine. Darauf sei nochmals geantwortet: 1. In der Apologie hat Sokrates nur Hohn übrig für den Wahn gewisser σοφοί, mit denen er nichts zu schaffen haben will, im Besitz der Wissenschaft von der Tugend zu sein und sie gleich einer anderen Kunst durch Lehre mittheilen zu können (4p. 19 ff.); er hält das für gar keine dem Menschen zustehende Wissenschaft, da er überhaupt kein anderes menschliches Wissen anerkennt, als das Wissen, dass man nichts weiss. Die Behauptung vollends, dass er jene vermeintliche Wissenschaft besitze und lehren wolle, erklärt er für böswillige Verleumdung (20 de, 33 ab, und durchweg). Dieselbe unzweideutige Stellung nimmt Sokrates in dieser Frage 2. im Protagoras ein; bes. 319 a—b: ἐγώ γὰρ τοῦτο ούν ήμην διδακτόν είναι . . . μηδ' ύπ' άνθρώπων παρασκευαστον ανθρώποις, ferner 328 e. Die Lehrbarkeit der Tugend vertreten auch hier vielmehr Protagoras und die übrigen Sophisten; Sophist' heisst überhaupt: einer der sich anheischig macht Tugend 20 lehren. Im gleichen Sinne spricht 3. Lach. 186 c, 200 e; 4. Men. 89 e. Schon lange ist es mir räthselhaft, wie man angesichts dieser klaren und einhelligen Zeugnisse die Lehrbarkeit der Tugend für einen Grund- und Eckstein sei es der sokratischen Philosophie (vorausgesetzt, dass man über diese den genannten Schriften irgend welchen Zeugnisswerth beimisst) oder der platonischen in der Zeit, der diese Schriften angehören, nur je hat halten können. Gewiss, vom Meno an behauptet Plato mit wachsender Entschieden-

heit die Lehrbarkeit der Tugend. Aber damit widerrust er nicheinmal jene früheren Aeusserungen, denn die Lehre wird jetzt einem ganz neuen Sinne verstanden. Im gemeinen Sinn der Bbringung oder Mittheilung von Erkenntniss oder Tugend (παρσχευάζειν, Prot. l. c., παραδιδόναι z. B. Men. 93 b), ihrer ausser Hervorbringung oder Einpstanzung in die Seele, in der sie zu vor nicht war (nach dem Vers des Theognis, Men. 95 e: εἰ δ' ἢν ποιητόν τε καὶ ἔνθετον ἀνδρὶ νόημα) wird die Lehre nach wie vor verworsen; aus späterer Zeit vgl. bes. Rep. 518 b-c, auch Conv. 175 d. Die Lehre, die Plato behauptet, ist vielmehr Erweckung des Selbstbewusstseins des Lernenden, mythisch dargestellt als Wiedererinnerung an eine Erkenntniss, die wir in einem Vorleben schon besassen. Isokrates nun in der von Gercke angezogenen Stelle wie in den übrigen leugnet die Lehre ausdrücklich im Sinne des παραδιδόναι (5. 7. 10), ἐνεργάζεσθαι (6), ἐμποιείν (21, wobei sehr wohl an das ποιητόν και ένθετον des Theognis gedacht sein kann); was er positiv betont, ist, dass die Begabung des Lernenden, seine φίσις, ein nicht zu vermechlässigender Factor, und auch die Uebung nicht zu unterschätten ist (14 f. 17. 21 τοις κακώς πεφυκόσι). Das erstere ist es aber, was auch der platonischen Ansicht zu Grunde liegt (vgl. z. B. Rep. l. c. την ενούσαν δύναμιν εν τη ψυχη και το σογανον mit Is. 14 αί γὰρ δυνάμεις ἐν τοῖς εὐφυέσιν ἐγγίγτονται), und die Trias: φύσις, διδαχή, ἄσκησις hat Plato im Phaedrus ebenfalls behauptet. Unter Voraussetzung der geeigneten "Natur" aber und unter Beihulfe der Uebung verheisst Isokrates sogar positiv, seine Schüler nicht bloss zur Redefähigkeit, sondern selbst eher noch zur Rechtschaffenheit zu leiten, nämlich durch συμπαρακελεύσασθαι καὶ συνασκήσαι (21). Sollte dies im Munde eines Gorgias-Schülers doch auffallende Versprechen, unmittelbar nach der Verwahrung dagegen, dass man die Redekunst ausschließlich in den Dienst der Gerichtspraxis, damit aber der πολυπραγμοσύνη und πλεονεξία stelle - bekannte Schlagwörter des platonischen Gorgias gegen die politische Beredtsamkeit - nicht eben durch diesen Dialog veranlasst sein, der an den alten Redemeister genau diese Forderung stellt und sich schliesslich von diesem selbst das Zugeständniss machen lässt, dass er seine Schüler, wenn sie die nöthige sittliche Tüchtigkeit nicht mitbrächten, sie erst werde lehren müssen? Mehr: gerade bei der Bekämpfung der sophistischen

gendlehre hat Isokrates zweisellos die früheren platonischen nriften vor Augen und bezieht sich auf sie, wie ich früher bets durch zwei Stellen belegt habe.1) Kommt nun noch hinzu, ss die Polemik des Isokrates demselben Manne gilt, den Platos ıthydem in schlagender Uebereinstimmung mit Isokrates Sophistende und Helena charakterisirt und lächerlich macht (Antisthenes; ichweisungen Philol. a. O. 616 A. 64), so muss man sagen: es beht auf thatsächlich irrigen Voraussetzungen, wenn Gercke in dieser gen Antisthenes Tugendlehre gerichteten Polemik, eine Art Kriegsklärung' gegen die "sokratisch-platonischen Grundanschauungen" kennen will. Isokrates nähert sich vielmehr hier eben dem, was ato in den Schriften seiner Frühzeit vertritt, und zwar unverunder unter dem Einstuss dieser Schriften: der Apologie, des totagoras, Meno und Gorgias. Gewiss ist er in die eigentliche iefe der platonischen Anschauung vom Lehren und Lernen nicht ngedrungen. Aber das Lob der τις φιλοσοφία des Isokrates 'haedr. 279 a) verlangt auch nicht, dass er die von Plato selbst seit ırzem erreichte Höhe jetzt schon erklommen habe: vielleicht Inflig einmal, heisst es vielmehr, werde die  $\Im \epsilon \iota o au \epsilon 
ho lpha \ \delta 
ho \mu \eta'$  ihn sassen. Ein so bedingtes Lob setzt nicht mehr voraus, als eine lche Annäherung an Platos Denkweise, wie sie nach dem Beesenen in der That vorliegt.

Das zweite Hauptargument Gerckes ist: Isokrates habe nicht ine Redelehre als "Philosophie" bezeichnen können vor dem laedrus, der (278 d) entweder diesen Terminus zuerst geprägt er wenigstens dem Begriff erst die Erweiterung gegeben habe, der er die philosophisch begründete Redekunst mitumfasst. Der der Terminus ist im Phaedrus keinesfalls neu, sondern allein

<sup>1)</sup> Es ist schwerlich blosser Zusall, dass 1. Sokrates in der Apologie b) über solche spottet, die für füns Minen, Isokrates (3) in doch wohl abhülicher Ueberbietung über solche, die für 3—4 Minen Tugend beibringen illen; und dass 2. Plato im Gorgias (519 c d) höhnt, dass diese trefflichen gendmeister nicht einmal den Ersolg auszuweisen haben, dass ihre Schüler ien den ausbedungenen Lohn gutwillig entrichten, da sie oft genöthigt sind i einzuklagen, Isokrates aber (5—6) das spitzige Argument noch weiter hin zuspitzt: sie setzen selber so wenig Vertrauen in die Wirksamkeit ihrer gendlehre, dass sie für das Honorar voraus bei Dritten ein Psand hinteren lassen: also solchen, die nie ihre Tugendlehre genossen haben, trauen noch mehr Rechtlichkeit zu als jenen, denen sie doch behaupten sie beidringen.

die Fixirung des Begriffs; und diese bedeutet nicht eine Em weiterung, sondern eine Verengung des bisherigen Gebrauch Das Wort hatte bis dahin einen harmlosen Sinn, es besagte: St. dium zwecks höherer Bildung; φιλόσοφος war jeder, der sich eine höhere Bildung anzueignen beslissen ist, in erster Linie der Schale des σοφιστής, des berussmässigen Bildungsmeisters. So ganz La eben bei Isokrates (§ 14), wo φιλοσοφείν = συγγίγνεσθαι τώ σοφιστή, und § 18 οἱ φιλοσοφούντες ungefähr: die Studioses. Aber in ähnlich allgemeinem Sinn lobt Sokrates im Protagoras (335d) die φιλοσοφία, d. h. Bildungsbeslissenheit des Kallias, und (mit leisem Scherz, wegen der Vorliebe für Sinnsprüche) die der Lakonier (342 a-e, 343 b; zu beachten 342 d φιλοσοφίαν καὶ λόyous); so Kritias die des jungen Charmides (Charm. 154 e cf. 153d); und dass auch frühere oder gleichzeitige Redemeister das Studium ihrer Kunst eine "Philosophie" nannten, hat Susemihl (a. O. A. 61) schon gegen Gercke erinnert. An einen anderen Sinn des Wortes ist in der Sophistenrede eben dann nicht zu denken, wenn sie dem Phaedrus vorausging. Freilich, wenn sie ihm nicht nur solgt, sondern die Antwort auf ihn war, so konnte sie das Wort nicht ebenso harmlos gebrauchen, sie musste vielmehr zu den höheren Forderungen, die es für Plato nunmehr einschloss, Stellung nehmen, sie anerkennen oder bestimmt ablehnen. Sie thut keins von beiden, sie weiss offenbar von diesen höheren Forderungen nichts: also wird wohl der Phaedrus nicht vorangegaugen sein.

Oder will Isokrates mit der Betonung seiner φιλοσοφία (namentlich § 11) doch etwas besonderes sagen? Will er vielleicht auch damit bekräftigen, dass seine Redelehre nicht, wie die von Plato im Gorgias gescholtene, der Gerichtspraxis und damit sittlich etwa bedenklichen Tendenzen dienstbar sein (19. 20), sondern zur παίδευσις (10 cf. 1) und zwar auch im sittlichen Sinne (ἐπιείχεια 21) beitragen will? Aber eben dann ist der Gebrauch dieses Ausdrucks eine Wirkung des Gorgias, eine Anerkennung Platos, und konnte dieser daran nicht nur keinen Anstoss nehmen, sondern darin nur einen Beweis mehr sehen sowohl für das ηθος γεννικώτερον als für die τὶς φιλοσοφία des Mannes: für ein Bildungsstreben, ernst genug, um vielleicht noch einmal bis zur Stufe der Wissenschaft (denn das ist das Höhere, was Plato im Sinn bal) sich durchzuarbeiten. Auch in dieser Hinsicht kann weit eher der Phaedrus die Antwort auf die Sophistenrede sein als umgekehrt.

Im übrigen bleibt mein Haupigrund für die Priorität der phistenrede: dass von Isokrates doch irgend etwas vorliegen isste, worauf das günstige Urtheil Platos sich mit einigem Recht er Schein von Recht stützen konnte. Worauf stützte es sich nn nach Gerckes Annahme? Darauf, dass Isokrates sich - aber en das war zu beweisen! - im persönlichen Verkehr für Platos regungen überaus empfänglich gezeigt, nämlich die beträchtlichen irbesserungen der Redekunst, welche die Sophistenrede darlegt id welche das Unterscheidende seiner Schule fortan ausmachen, elche aber gleichwohl in der Grundidee und selbst in den Einzelsiten von Plato ursprünglich gefunden waren, aufgenommen und ch zu eigen gemacht hatte. Kein Wunder, dass Plato für einen ht Jahre älteren und noch so gelehrigen Schüler, der durch ine zu gründende oder kürzlich eröffnete Schule zugleich für die sinige, die noch in den Windeln lag, Propaganda machen konnte, thr eingenommen war; kein Wunder, dass das Programm der euen Rhetorik von Plato, als seinem Schöpfer, auch zuerst entickelt wurde, natürlich unter kräftiger Empfehlung des Isokrates, s des Berusenen, dies Programm zu verwirklichen, als des Philophen unter den Rhetoren. Hätte dieser nur geschwiegen, er äre der Philosoph geblieben. Unglücklicherweise aber glaubte nachdem doch bereits Plato das Programm für seine (des Isoates) Schule geschrieben hatte, es selbst nochmals schreiben zu Ossen, wobei er es nur verpfuschte. Denn wirklich verstand er ch nicht so viel, die fremde Idee erträglich aufzunehmen und r Ausführung zu bringen. Von da ab ist es mit seinem Philophenthum natürlich aus, wie es denn der schwer enttäuschte ato ihm im Euthydem unverblümt anheimgiebt: versprach er im vaedrus noch den Rhetor und Philosophen zu vereinigen, so wird o jetzt schwer verdacht, dass er beides sein will, während er der That als Rhetor nichts rechtes und als Philosoph gar chts ist.

So etwa nach Gercke. Ich empfinde bei dieser Combination, seer dass die Grundannahme, wie gesagt, unbewiesen ist, benders den Anstoss: es genügt nicht, dass Plato privatim eine ustige Meinung von Isokrates hegte, um den über 40 jährigen, r noch immer nichts Imponirendes geleistet hatte, mit solcher und gleichzeitigen Redekunst gegener auf den Schild heben zu dürfen. Es musste irgend etwas

auch der Oessentlichkeit vorliegen, was einer solchen Hervorheb wenigstens einen Schatten von Berechtigung lieh. Nun mag mit Susemihl annehmen, dass die Gerichtsreden des Isokrates sich eines gewissen Ansehens immerhin erfreuten; obwohl man bis dahin glaubte, dass er eben wegen des ungenügenden Erfolges auf diesem Gebiet andere Bahnen aufgesucht habe; aber jedenfalls Platos Urtheil kann sich unmöglich auf diese, es kann sich, wie auch Gercke richtig empfindet, nur auf irgend einen Grad von Uebereinstimmung mit der neuen Richtung stützen, die Plato der Redekunst im Phaedrus anweist; anders kann das Lob, am Schluss des Phaedrus, auf dem Gipfel der ganzen, wirkungsvoll sich steigernden Darlegung, nach dem letzten ironischen Gruss an Lysias, unmöglich aufgefasst werden. Seine Richtung aber hat Isokrates nirgends anders als in seinem Programm, der Sophistenrede, ausgesprochen Also fragt es sich nur noch: konnte Plato dies Programm im allgemeinen gutheissen oder nicht? Diese Frage aber ist urkundlich beantwortet eben durch den Phaedrus, der alle Plato interessirenden Punkte dieses Programmes gleichfalls betont, nur sie durchweg vertieft und mit neuen, ungleich ernsteren Forderungen überbietet. Isokrates stellt 1. der Rhetorik eine erweiterte Aufgabe (20 in.; vgl. Phaedr. 261); er verspricht 2. sie in den Dienst der allgemeinen Bildung zu stellen und auf sittlicher Höhe zu halten (s. oben); bricht 3., wenigstens anscheinend, mit den morsch gewordenen Traditionen der bisherigen Redetechnik, denselben, welche, nur viel radikaler, der Phaedrus für abgethan erklärt; er betont namentlich 4. die Nothwendigkeit einer ordentlichen Disposition (16), deren Abwesenheit Plato an Lysias ganz besonders zu rügen fand; et nimmt 5. einen immerhin nennenswerthen Anlauf zu einer allgemein theoretischen Begründung der Redekunst auf die an sich unverwersliche, genau so von Plato behauptete Trias: ထုပ်ငယ္, deδαχή, ἄσχησις, wobei auf das psychologische Moment der geeigneten Anlage der stärkste Nachdruck fällt. Das alles konnie Plato nicht bloss gelten lassen, sondern er musste einen achtbaren Fortschritt darin erkennen; er konnte danach auch allgemein von Isokrates eine gunstige Meinung fassen, vorausgesetzt namentlich, dass er zu diesen Verbesserungen selbständig gekommen war. Dies vorauszusetzen hindert aber doch nichts, es ist vielmehr die bei weitem natürlichere Annahme, zu der man sich um so lieber enschliesst, da alsdann der Contrast zwischen dem Urtheil Platos über

<sup>1)</sup> ἐν αὐτοῖς τοῖς λόγοις οἶς νῦν ἐπιχειρεῖ (wie Gorg. 521 d ἐπιχειρεῖν τόχνη, ,betreiben'). — Susemihl (a. O. S. 36) glaubt das ,jetzt' durchaus ſ den fictiven Zeitpunkt des Gespräches beziehen zu müssen. Mir ist nicht reiſelbaſt, dass der damalige Leser es, wenn es sich um eine Tagesſrage @delte, skrupellos auſ die Zeit des Erscheinens der Schriſt bezog. Jedenſalls er hatte Plato volle Freiheit, die neue Tendenz der isokrateischen Redenre — und auſ die Tendenz bezieht sich das Lob, nicht auſ einzelne Reden, durch die obige Uebersetzung sich rechtſertigt — in die Zeit des Sokrates rūckzudatiren, weil es nur so möglich war, Sokrates davon sprechen zu lassen. We solche Freiheit wären sehr zahlreiche Stellen bei Plato unverständlich.

<sup>2)</sup> Ich baue weiter nichts darauf, möchte aber gleichwohl festhalten, 88 Plato mit dieser Unterscheidung Isokrates in höflichster Form zu verthen geben will: so löblich auch seine Verbesserungen in der Redekunst rigens seien, so wurde es doch etwas ganz anderes zu bedeuten haben, enn er sich bis zur Höhe der Wissenschaft noch erhöbe. Er muss desshalb tht ernstlich geglaubt haben, dass Isokrates dazu die ausreichende Fähigkeit sitze oder überhaupt Lust verspüre; er spricht durchaus nur conditional; r ganze Nachdruck aber fällt auf das Sachliche: dass auch die im Sinne s Isokrates verbesserte Redekunst weit unter der reinen Philosophie bleibt; bes. die feierliche Erklärung 273 e-274 a, die doch nicht etwa für Isoites nicht gelten soll. Hat Isokrates eine echte und zulängliche philobische Begabung, will Plato sagen, so muss und wird er sie damit beisen, dass er sich zu dem "Grösseren" noch ausschwingt. Mit diesem Wort f er schliessen, weil es in der That das reise Ergebniss der ganzen Ererung nochmals kurz zusammenfasst. Diese, wie mir scheint, durch den sammenhang gesorderte, jedensalls aber mögliche Interpretation empfiehlt dann auch dadurch, dass sie die Schwierigkeit, die in dem Lobe der ilosophie' des Isokrates jedenfalls liegt, doch auf das mindeste Mass ückbringt.

rede keine Aussicht gab. Wie dagegen Plato dazu hätte kommen, können, von dem Manne so hohe Erwartungen zu hegen und mit solcher Zuversicht öffentlich auszusprechen, wenn er auch nicht einmal jenes mässige Verdienst aufzuweisen hatte, entzieht sich meinem Verständniss.

Dürste hierdurch die Priorität der Sophistenrede vor dem Phaedrus gesichert sein, so wird man aber wohl nicht darüber im Zweisel sein, dass dieselben Argumente zwingen im Phaedrus die unmittelbare Antwort auf die Sophistenrede zu erkennen, und also ihn dieser zeitlich möglichst nahe zu rücken. Dazu kommt, dass das Lob der "Philosophie" des Isokrates in irgend einem späteren Zeitpunkt unmöglich ist, um so unmöglicher, je weiter man die Schrift von diesem Zeitpunkt abrückt. Denn nicht nur lässt keine der späteren Schristen des Rhetors dies Lob etwa begründeter erscheinen, und wäre es überhaupt absurd gewesen bei dem alternden Manne noch eine Umkehr auch nur als möglich ins Auge zu fassen, sondern es muss nach allen vorliegenden Spuren die feindliche Spannung zwischen beiden Männern frühzeitig eingetretes sein und die Klust sich dann nur immer mehr vertiest haben. Das wurde entscheiden, selbst ohne das Urtheil über den Ungenannten im Euthydem. Bezieht sich aber dieses, wie ich nicht zweise, auf Isokrates, so ist es vollends ausgeschlossen, dass derselbe Plate. der den Rhetor hier so genau als das schätzt, was er ist (306ch sich von dessen späteren Leistungen derart habe imponiren lassen, zugleich gegen seine fortgesetzte verständnisslose und neidische Mäkelei gegen ihn in solchem Grade unempfindlich geblieben sch dass er ein Lob wie das im Phaedrus ausgesprochene sich is irgend einem späteren Zeitpunkte hätte abgewinnen können. Vielmehr scheint auch das bescheidene Prädikat, das von der zie odeσοφία im Euthydem zurückgeblieben ist (ἐχόμενον φρονήσεως πρᾶγμα 306 c), noch zurückgenommen zu werden Rep. 4963 οὐδεν . . . φρονήσεως άληθινης εχόμενον. Als letzte Noth hülfe bleibt somit dem, der die spätere Abfassung des Phaedros erzwingen will, übrig, das Urtheil im Euthydem auf einen Anderes zu beziehen. Allein es müsste sozusagen nicht mit rechten Dingen zugehn, wenn ein Anderer gemeint wäre. Alles trifft genau auf Isokrates zu,1) und dabei muss es sich, nach dem Wortlaut, m

<sup>1)</sup> Vielleicht wendet jemand ein, gerade das Eine treffe nicht zu, wodurch der Gemeinte am bestimmtesten charakterisirt werde: dass er von des

nen ganz bekannten, um einen Mann solchen Ranges handeln, ass er, ohne eine so ernste und eingehende Zurechtweisung, wie lato sie für nöthig hält, zur Lächerlichkeit zu machen, den Anpruch erheben konnte, der erste zu sein, sobald es ihm geänge, die Philosophen, d. h. ausser Antisthenes vor allen Plato, n den Schatten zu stellen (305 c—d). Das passt so sehr auf Isokrates, dass man getrost behaupten darf: sofern dieser damals lebte, musste man es auf ihn deuten. Also wird es auch auf ihn gemünzt sein.

Nach dem allen halte ich die Datirung des Phaedrus auf 392 bis 390 insoweit für verbindlich, dass man versuchen muss mit ihr auszukommen, bis etwa eine klare Unmöglichkeit dabei sich herausstellt.

3. Für denselben Termin habe ich früher geltend gemacht

Eristikern gesprochen habe als περί οὐδενὸς ἀξίων ἀναξίαν σπουδήν ποιστρένων - ούτωσι γάρ πως και είπε τοις ονόμασι (Euth. 304 e). Es wird vielleicht das Verlangen gestellt werden, dass man die Stelle bei Isokrates nachweise, wo wörtlich so über die Eristiker geurtheilt werde. Das Verlangen wire unbillig, denn es scheint sich um eine mündlich kolportirte Aeusserung 📭 handeln. Zum Ueberfluss aber sagt Isokrates in der Helena dem Sinn mach dasselbe, und auch ungefähr —  $\pi\omega s$  — in denselben Worten, nur nicht gende an einer einzelnen Stelle, sondern durch das ganze Proöm verstreut. Die Gegenstände, mit denen die Eristiker sich abgeben, sind durchaus nichtig, Ψethlos: οἰδὰν ὦφελοίσας (1), ἀχρήστων, μηδὰν πρὸς τὸν βίον ὧφελοῦσιν [6], μηδέ πρός εν χρήσιμοι (6), φαύλων και ταπεινών (13); sie steigen auf tin Gebiet herab, οὖ μηδεὶς αν ἄλλος ἀξιώσειεν (10), und es ist nicht tinerlei άξίως είπειν περί έκατέρων, über jene nichtigen und über erspriesslichere Themata (13); letzteres ist so viel schwerer ὄσφ πες τὸ σεμνίνεσθαι τοῦ σχώπτειν καὶ τὸ σπουδάζειν τοῦ παίζειν (11), jenes sind Narrens-Possen, τερθοεία (4) u. s. w. Plato konnte am Ende, selbst wenn er etwa gende das Helena-Proom im Auge hatte, den so immer gleichsinnig wieder-10/kn Tadel in jene knappe, zugleich die isokrateische Worttiftelei parodirende Pormel zusammenfassen, und fingiren, dass diese dem Sokrates mündlich hintermeht worden sei. Jedenfalls aber ist das in dieser Formel ausgedrückte Inheil über die "Eristiker" mit dem in der Helena von Isokrates ausgesprochenen ler Sache nach identisch und selbst in den Worten ähnlich gefasst. Und diese nalogie ist um so beweisender, da überhaupt die ganze Charakteristik des Beurtheilten (Antisthenes) im Euthydem mit der von Isokrates in den tiden Proomien der Sophistenrede und der Helena gelieserten bis in Einzeliten selbst des Ausdruckes übereinstimmt. Wolle man doch die (Philol. N. II 616 Anm. 64 zusammengestellten) Parallelen sich vergegenwärtigen, und h wohl überlegen, ob man es auf sich nehmen will, diese ganze Fülle von bereinstimmungen für zufällig zu erklären.

die nahen Beziehungen zwischen dem Phaedrus und dem Gorgias Platos (Philol. a. O. 429 f. 431. 444-449. 594-596 f., vgl. Arch. II 397). Die Themata, die Grundabsichten beider Schristen & gänzen sich; der zweite, entwickelnde Theil des Phaedrus knupft an den Gorgias Punkt für Punkt an, um aber in jedem einzelnen Stuck ergänzend und berichtigend über ihn hinauszugehn. An sich ist nun zwar ein Zurückgreifen auf eine so nachhaltig wirksame Schrist wie den Gorgias auch in späterer Zeit denkbar; aber ungleich wahrscheinlicher ist, alles in allem, die baldige Wiederaufnahme des Themas: Werth der Redekunst. Macht dagegen Gercke (in der werthvollen Einleitung seiner Ausgabe des Gorgist 1897 S. XXXVIII) von neuem den Stimmungsunterschied beider Schriften geltend, so möchte dem, was darüber Philol. a. 0. 449 gesagt ist, nur hinzuzusetzen sein: an welcher Stelle man auch den Phaedrus, das Gastmahl, den Euthydem einschieben mag, stets werden diese sonnigeren Schriften unmittelbar neben solchen von düsterstem Ernst stehen. Plato selbst war der Ansicht, dass der echte Tragiker allein auch im Stande sei Komödien zu dichtes (Conv. 223 d), was man mit Recht auf das Verhältniss des Gastmahls zum Phaedo deutet; und die Erfahrung aller Zeiten bestätigt, dass solche, die beides vermochten, zu beidem auch in geringem Zeitabstand fähig waren. Gaben sie sich einmal für Poeten, so commandirten sie die Poesie. Plato ist Dichter genug, dass man ihm ein gleiches zutrauen darf.

Uebrigens reicht, um die veränderte Stimmung im Phaedrus zu erklären, die einzige, doch wohl nicht zu gewagte Voraussetzung hin, dass eine so wuchtige Schrift wie der Gorgias ihren Eindruck nicht versehlt hatte; dass die bösartigen Angrisse auf Plato, welche die Schrift voraussetzt und denen sie so mannhast zu antworten weiss, in der össentlichen Meinung keinen ernstlichen Ruckhalt mehr sanden; dass die rabulistische Rhetorik, der sie so unbarmherzig die Maske vom Gesicht reisst, in den Kreisen der seineren Bildung entschiedener missbilligt wurde; dass die bildungsbegierge vornehme Jugend sich um Plato zu schaaren begann, und er so, wenn auch keine unangesochtene, doch auch keine schutzlose und verachtete Stellung mehr in der Stadt einnahm. Aus eine solche Wendung aber erlaubt einen völlig sicheren Schluss die Sophistenrede des Isokrates; und es begreist sich um so mehr der warme Ton der Antwort aus diese im Phaedrus, wenn Plato, einer richt

en Empfindung nur etwas sanguinischer nachgebend, darin den nz aufrichtigen Ausdruck einer befreundeten Haltung gegen ihn h, während Isokrates wirklich nur, wie er zu thun pslegte, den antel nach dem Winde der öffentlichen Meinung hängte. greift sich ebenfalls, dass Plato nun auch sich bereit finden 38, ohne sachliches Zurückweichen, doch unnötige Schroffheiten ines Gorgias formell zu mildern. In drei Punkten ist dies gehehen: die Redekunst wird nicht mehr in Bausch und Bogen zurtheilt, sondern unter bestimmten, freilich bisher unerfüllten ad überhaupt schwer erfüllbaren Bedingungen anerkannt; über erikles - als Redner, nicht als Staatsmann - wird ein Urtheil sallt, das bei einiger Ironie doch auch einen Grad aufrichtiger nerkennung einschliesst; und die tragische Dichtung wird jetzt weniger wegwerfendem Tone behandelt. In allen drei Fällen eruhten die schroffen Verdicte des Gorgias auf dem einseitig modischen Standpunkt der Beurtheilung. In dieser Beziehung findet lato im Phaedrus nichts zurückzunehmen; dagegen kann er ohne elbstwiderspruch erklären, dass, sofern vom Moralischen abgesehen ird und nur von der Darstellung als solcher geurtheilt werden II, er gegen den Werth einer tüchtigen rednerischen und dichteschen Technik und gegen die Höhe der Bildung und Redegabe nes Perikles sich nicht verschliesst. Das ist eine nachträgliche erwahrung ähnlicher Art, wie er sie selbst seiner herbsten Vertheilung der Dichtkunst im 10. Buche des Staates hinzuzusügen richtig gehalten hat: damit man ihn nicht der σκληρότης und γροικία beschuldigen könne (Rep. 607 b). Ganz so antwortet der baedrus, und zwar übereinstimmend in allen drei Fällen, auf den orwurf der appoixia (s. Philol. a. O. 446 f., bes. Anm. 47). Nur, thrend er im Staat beide Seiten der Sache in einem Zusammenng behandelt, die Anerkennung eine sehr viel subjectivere Färbung t, und das ganze Gewicht nur desto mehr auf das verwerfende adurtheil fällt, lässt er im Gorgias schroff nur die eine, im naedrus, doch in deutlichem Rückblick auf den Gorgias, auch andere Seite, und zwar diesmal in voller objectiver Würdigung, Worte kommen, wie es durch die allgemein verschiedene Abht beider Schriften klar motivirt ist.

Was nun die Absassungszeit des Gorgias betrisst, so dürste als minus ante quem die Sophistenrede im obigen erwiesen sein. Eiter kommt in Frage die mögliche Beziehung zwischen dem

Gorgias und des Polykrates Anklagerede gegen Sokrates. Ger che (in der Ausg. des Gorgias S. XLVII) glaubte im Gorgias polemissche Bezugnahme auf Polykrates zu erkennen; indessen hat v. Wilamowitz die umgekehrte Beziehung sehr viel wahrscheinlicher gemacht und gefolgert, dass der Gorgias vor 393 geschrieben sein müsse. Uebrigens liegt es dann um so näher, bei den wiederholten und nachdrücklichen Erörterungen über den Unwerth der Besestigungswerke im Gorgias (517-519) an den in der Rede des Polykrates direkt erwähnten Wiederausbau der ,langen Mauern' zu denken; man beachte besonders, dass (517a-c) die Leistungen der gegenwärtigen Staatsmänner in dieser Hinsicht mit denen der früheren verglichen werden. Darum kann übrigens der Gorgias doch schon 394 geschrieben sein, da, wie Immisch (a. O. 616 A. 1) aus Inschristen schliesst, der 393 vollendete Mauerbau schon ein Jahr früher im Werk war. Demnach dürste die Rede des Polykrates 393, die Sophistenrede, die den noch frischen Eindruck des Gorgias erkennen lässt, schwerlich später als 392, und der Phaedrus nur wenig später verfasst sein.

4. Was nun endlich den philosophischen Inhalt des Dialoge betrifft, ist an erster Stelle hervorschleben seine formelle Haltung in den philosophischen Fragen, sein Programmcharakter. schon der Gorgias, wie Gerckes Einleitung in dankenswerther Ergänzung meiner früheren Bemerkungen nachweist, von der Halwog der eigentlich sokratisirenden Schristen Platos darin auffallend ab, dass er, statt wie jene nach vielseitiger Untersuchung beim Geständniss des Nichtwissens stehen zu bleiben, eine stattliche Reibe von Sätzen, als Kernsätze einer wissenschaftlichen Ethik, "mit eisernen und stählernen Gründen' festlegt, die entgegengesetzten Thesen aber, nachdem sie sich erst mit voller Wucht und in ihren verführendsten Schein haben aussprechen dürfen, durch eine deslo unwiderstehlicher bis zur Wurzel des Irrthums dringende Kritik vernichtet, so scheint der Phaedrus diese schon ganz unsokratische Positivität nur noch überbieten zu wollen. Die Selbstgewissheit nimmt hier beinahe einen Plato sonst fremden Zug von Dogmetismus an. Beweis und Wissenschaft wird gefordert, aber der Dialog selbst erarbeitet die behaupteten Sätze nicht, sondern spricht sie als feststehende Ueberzeugungen nur einfach aus, widerlegt nicht die entgegenstehenden, sondern weist sie vom eigenen Standpunkt, als ob dieser jeder Anfechtung entzogen sei, kurz und 80°

ch entschieden, beinahe ungeduldig ab. Wie soll man diese bei o sonst beispiellose Art des Vorgehens sich erklären? hstliegende wäre, die Beweise wenigstens für die Grundthesen vorausgegangenen Schriften zu suchen. Aber nicht nur findet ı im Phaedrus nirgendwo ein Hinweis auf früher Bewiesenes, etwa im Phaedo (72 e, 100 b) und Staat (507 a, 611 b u. o.), dern der ganze Ton namentlich der dritten Rede, die gleich ganzes Füllhorn philosophischer Thesen ausschüttet, ist der der tmaligen Enthüllung bisher nicht ausgesprochener, und zwar hr intuitiv geschauter als rational erarbeiteter, personlicher berzeugungen. Die ganze ,Beweisführung' wird eingeführt als νοίς μεν ἄπιστος, σοφοίς δε πιστή (245 c), während es doch feststehender, sogar im Phaedrus selbst (277 c, e) vorkommen-Satz Platos ist, dass πίστις nicht διδαχή ist. Die Grundlehre 1 den Ideen aber führt sich ein mit dem merkwürdigen Wort 7c): Den überhimmlischen Ort hat noch keiner der Dichter nieden besungen, noch wird ihn je einer besingen nach Würdigt; es verhält sich aber damit so - man muss doch einmal gen, was wahr ist, zu sagen, zumal es sich um die ihrheit handelt'. Es gehört Voreingenommenheit dazu, aus ser Parenthese etwas anderes herauszulesen, als dass die so einührte Lehre bis dahin noch nicht, oder, um das äusserste zuzutehen, nicht geradezu von Plato ausgesprochen worden war. m aber kann schon der Phaedo, der diese Lehre nicht nur s eingehendste erörtert, sondern von Anfang an als in den ındzügen bekannt voraussetzt und (an der zweiten der oben annten Stellen) vielmehr seinerseits sich auf frühere Darlegungen über bezieht, dem Phaedrus unmöglich vorausgegangen sein; selbe gilt vom Gastmahl, wo der ,überhimmlische Ort' wahrlich Uicher von Diotima beschrieben und in reineren Akkorden begen wird; es gilt vollends vom Staat; ja auf den Cratylus wird 1 den Schluss ausdehnen müssen, wo dieselbe Grundlehre zwar z, aber in schlichter, alles Dichterischen entkleideter, die Hauptkte knapp zusammenfassender Formulirung, und wiederum nicht gänzlich neu, sondern als etwas, das ihm ,oft wie im Traume schwebe', von Sokrates entwickelt wird (439 e). Ich kenne le Auslegung jener Worte, die es ermöglichte, dieser Folgerung annehmbare Weise zu entgehen. Man könnte etwa sagen: es e doch Sokrates; es werde also nur fingirt, dass dieser die wie

in einer Vision vorausgeschaute platonische Ideenlehre jetzt ersturate verkündige; an andere platonische Darlegungen zu denken sei also keine Veranlassung. Allein überhaupt nirgends spricht Plato in dem Grade persönlich und verwendet er die Maske des Sokrates mit so unerhörter Freiheit wie im Phaedrus; die Illusion, dass man Sokrates und nicht Plato reden höre, kann überhaupt kaum aufkommen, so unsokratisch ist hier alles und jedes; man kann nur annehmen, dass eine solche Illusion gar nicht beabsichtigt ist. Das "Wagniss" der Aussprache hat keinen Sinn, wenn Plato bereits in einer Reihe früherer Schriften den Sokrates — als ob das zu seinen täglichen Gewohnheiten gehört hätte — von der Ideenlehre hatte sprechen lassen. Oder man könnte versuchen, die emphatische Ankündigung von etwas unerhört Neuem auf das Dichterische der Einkleidung zu beziehen; aber zu bestimmt wird das Aussprechen der fraglichen "Wahrheit" selbst als das Wagniss bezeichnet.

Können also die Beweise der neuen Thesen auch nicht in früheren Schriften Platos gesucht werden, welchen Sinn hat das beweislose Hinstellen dieser Thesen im Phaedrus? Durch die Fiction der Eingebung, der enthusiastischen Vision, denke ich, sicher sich Plato das Recht, für diesmal, ohne wirkliche Untersuchung oder wissenschastlichen Beweis (ανευ ανακρίσεως καλ διδατίζ, sagt er selbst 277 e) seine subjective Ueberzeugung nur eindringlich überredend vorzutragen. So trifft der Vorwurf des Dogmatimus ihn eigentlich nicht: er wird mit Untersuchung und Beweis nicht zurückhalten, nur hier soll man sie nicht suchen, denn es entspricht nicht der Absicht gerade dieser Schrift, die von der Darstellung, nicht vom Finden der Wahrheit handelt, aber doch sie voraussetzen muss, um von ihrer Darstellung deutlich reden und ein "Paradigma" geben zu können. Auch die (übertreibende) Verurtheilung aller schriftlichen Darstellung philosophischer Lehre und der Hinweis auf die jahrelange geduldige Arbeit im philosophischen Seminar der Akademie dient mit dazu, ihn vor sich selbst und dem Leser zu entschuldigen wegen der nur wie zum festlichen Gepränge (276 b) ausgestellten, nicht zum wahren Fortschritt der Wissenschaft dialektisch entwickelten Philosopheme.

Demnach dürste Schleiermacher insoweit Recht behalten, dass man im Phaedrus ein Programm der platonischen Philosophie — auch in diesem inhaltlichen Sinne eine "Epideixis" — nicht aber eine solche Darlegung zu sehen hat, die auch nur über die

stralen Fragen der Philosophie etwas ausgemacht haben will. ch folgerte er viel zu rasch, dass die Schrist desshalb im ersten sang der platonischen Schriftstellerthätigkeit gedacht werden asse. Sie steht gleichwohl an einem Anfang, nämlich am Anfang s Plato ganz eigenthümlichen, über Sokrates frei hinausschreinden Philosophirens. Denn auch der Meno und Gorgias barg uptsächlich den Gewinn, den Plato aus der Sokratik zog, wenn ich schon in einer über Sokrates hinausgehenden Positivität. eide verlassen der Materie nach den Problemkreis der Sokratik icht. Nur wird im Meno die erste eigenthümlich platonische Lehre, e von der Anamnesis, episodisch eingeflochten und werden, geeimnissvoller noch, weitere damit zusammenhängende platonische ebren dort und im Gorgias als "Mysterien" für "Eingeweihte" so recht ,zur Erinnerung schon Wissender' (Phaedr. 278 a) anedeutet (vgl. Arch. II 407 ff.). Erfolgt nun die offene Darlegung erselben eigenthümlich platonischen Lehren im Phaedrus in Form ner wie aus höherer Eingebung in einem enthusiastischen Moment ewagten Enthüllung eines Mysteriums, so ist es für den, der Platos unst in diesen Dingen zu beachten gewohnt ist, kaum noch eine chlussfolgerung, sondern ein Datum, dass hier eben das zum isten Mal enthüllt wird, was er im Meno und Gorgias sich noch icht zu enthüllen getraute. Denn in allen sonst vergleichbaren christen sind diese Lehren durchaus keine Geheimnisse mehr, indern in der Hauptsache bekannt und längst Gegenstand auch Tentlicher Discussion.

Immerhin würde ich auf dies formale Argument weniger bauen, ein es sich nicht auch im einzelnen bestätigte, dass die fraglichen ehren selbst, überhaupt der ganze Bestand der philosophischen ehre im Phaedrus, soweit sie über das Sokratische hinausgeht, einer Gestalt vorliegt, die dem gedachten Stadium genau entricht, nämlich in der Unfertigkeit der ersten Conception, nicht jener Reife wissenschaftlicher Durcharbeitung, die erst das Erbniss langer und tiefgründiger, in späteren Schriften, zunächst beaetet und Phaedo niedergelegter Untersuchungen ist. Wir kommen mit zu dem sachlich wichtigsten, die innere Geschichte der planischen Philosophie betreffenden Theile dieser Untersuchung.

5. Der oberste Gesichtspunkt der platonischen Philosophie ist r der Methode (zuerst Men. 74 d μετιέναι τὸν λόγον, Einung am Beispiel 75 a, 77 b, 79 a. So Phaedr. 270 d—e μέθο-

δος, τέχνη μετιέναι, und oft in allen Hauptschriften). Der well. geschichtliche Name der von Plato entdeckten Methode aber: Dia. lektik, wird im Phaedrus deutlich als neu eingeführt; 266 h. nach Beschreibung der beiden Grundbestandtheile des Verfahrens, συναγωγή und διαίρεσις, heisst es weiter: καὶ μέντοι καὶ τούς δυναμένους τουτο δράν εί μεν όρθως η μη προσαγορείω, θεὸς οἶδε, καλῶ δὲ οὖν μέχρι τοῦδε διαλεκτικούς, worau die Antwort erfolgt: άλλὰ τοῦτο μέν τὸ είδος ὀρθῶς ἔμοιγε δοκείς καλείν, διαλεκτικόν καλών, dann 276 e τη διαλεκτική τέχνη χρώμενος. In den Schristen der Frühzeit werden zwar vielseitig genug die Regeln des διαλέγεσθαι, als des eigenthumlich sokratischen Verfahrens, erörtert, aber keinmal erscheint das Adjectivum διαλεχτιχός, nur einmal das Adverbium διαλεχτιχώτερος (Men. 75 d, Gegensatz: εἰ μέν γε τῶν σοφῶν τις εἴη καὶ ἐριστικῶν τε καὶ ἀγωνιστικῶν, cf. Theaet. 164 c, 167 e), womit nichts weiter als die nothwendige Rücksicht auf die freie Beistimmung des Anderen in der Unterredung bezeichnet wird. Im Phaedrus ist die "Dialektik" bereits die feststehende Schule des Philosophen; die Schulung in der Dialektik ist die πολλή πραγματεία 273¢ (wie The. 161 e ή τοῦ διαλέγεσθαι πραγματεία), oder es ist die μαχρά περίοδος Phaedr. 274 a; Ausdrücke, die bestimmt auf die Curse der platonischen Schule gedeutet werden dürfen. Auch auf ältere Muster des Versahrens scheint 266 b hingedeutet zu werden (ἐάν τέ τιν' ἄλλον ἡγήσωμαι δυνατὸν κτλ.). Dabei kann woll nur an Zeno gedacht werden, der von Aristoteles direct als Urheber der Dialektik genannt wird und in gleicher Rolle bei Plato in Parmenides auftritt; um so bedeutungsvoller erscheint die Erwihnung des ,eleatischen Palamedes' Phaedr. 261 d.

Nur wer des dialektischen Versahrens mächtig ist, wird aber sortan gewürdigt Philosoph zu heissen (278 d), welche Benedrung damit endgültig ihrer bisherigen Unbestimmtheit enthoben wird. Zwar sür die zweite Rede reicht noch die alte Bedeutung aus: ἡ θεία φιλοσοφία 239 b sagt nicht mehr als ψυχῆς παίδευσιν 241 c. Enthusiastisch dagegen wird die Philosophie, zweiselos in dem nachher sixirten prägnanten Sinn, in der dritten Rede (248 st.) gepriesen. Zu beachten ist die einsache Gleichsetzung des Begrissersahrens (ξυνιέναι κατ' είδος λεγόμενον κτλ. cf. 265 d, 266 c, 273 e, 277 b) mit der Anamnesis: τοῦτο δέ ἐστιν ἀνάμνη,σις κτλ. 249 c (wie übrigens schon im Meno 98 a: τοῦτο δ΄

τὶν ἀνάμνησις, nämlich die Verknüpfung der Vorstellungen αἰχς λογισμῷ, welche ἐπιστήμη von ὀρθὴ δόξα scheidet), und
ran sofort anschliessend: διὸ δὴ δικαίως μόνη πτεροῦται ἡ
ῦ φιλοσόφου διάνοια. Weiter wird 250 b unter ἡμεῖς (der
lfolgschaft des Zeus) zusammengefasst, wer φιλόσοφός τε καὶ
νεμονικὸς τὴν φύσιν. Sollte jemand in Zweifel sein, ob diese
recte Gleichsetzung des Berufes zur Philosophie und zur Staatsitung vor Platos Staat denkbar sei, so wolle er sich erinnern,
ss im Euthydem, den man wohl nicht nach dem Staat wird setzen
ollen, die Dialcktik nicht bloss über alle, auch die mathematischen
lissenschaften erhoben (290 b—c), sondern gleichzeitig zur βασικὴ τέχνη gesteigert wird (291 b). Die Grundlage war schon im
orgias gegeben; dass nur der Philosoph auch der berufene Staatsann sei, steht seitdem für Plato fest.

Aber der Begriff ,Dialektik' ist im Gorgias noch nicht geprägt, indern erst im Phaedrus. Also besteht die Folgerung Ueberwegs gl. Gomperz, plat. Aufs. 1887 S. 27) immer noch zu Recht, dass, ich um jener Stelle willen, der Euthydem nicht vor dem haedrus zu denken ist. Mögen die ersten Ansätze zu dieser, ie Sokratik weit hinter sich lassenden, die Wissenschastslehre im Haat' schon ankundigenden Auffassung der "Dialektik" im Meno ad Gorgias nachweisbar sein: der wichtige Terminus hätte im uthydem nicht so beiläusig ohne die geringste Vermittelung ein-Int werden können, er wird vorausgesetzt. Aehnliches gilt m Cratylus (390 c), der sich hier wie in so vielem mit dem uthydem eng verbindet. Vollends wurde das Wort im Gastmahl 102 e-203 a) von der dämonischen διάλεκτος, welche als Mittres zwischen Göttlichem und Menschlichem die Brücke schlägt, στε τὸ πᾶν αὐτὸ αὐτῷ ξυνδεδέσθαι, seine tiefe Bedeutung m nicht erschliessen, der nicht den denkbar höchsten Begriff r platonischen Dialektik dabei versteht. Dass aber nichts anderes meint ist, bestätigt die Fortsetzung: es wird gleich hernach 03 d-204 b) das auch im Phaedr. 278 d benutzte Motiv der Beichnung Philosophie, als Forschung im Unterschied vom vereinten Besitz der endgültigen Wahrheit, somit als Mittleres rischen gänzlichem Nichtwissen und der göttlichen Wahrheit, nur sfer, durchgeführt; so wird Eros, der Dämon der ersten Stelle, m φιλόσοφος, und also ist es, unter der Benennung des Eros, en die Philosophie (Dialektik), die dann ferner bis zum liöchsten

Gipsel der Ideenschau sich steigert. Somit wird man wiederum auch aus diesem Grunde das Gastmahl nicht vor den Phaedrus setzen können. Im Phaedo endlich wird der Terminus ,Philosophie' von Ansang an als jedem bekannt und zwar durchweg im prignantesten Sinne gebraucht. ,Dialektik' unter diesem Namen begegnet nicht, dagegen  $\hat{\eta}$  περὶ τοὺς λόγους τέχνη (90 b), die allein των όντων της άληθείας τε καὶ ἐπιστήμης theilbast macht (90 d), womit man vergleiche 99 e έδοξε δή μοι χρηναι είς τοὺς λόγους καταφυγόντα ἐν ἐκείνοις σκοπεῖν τῶν ὅντων τὴν άλήθειαν, was unmittelbar die Idee als υπόθεσις (methodischen Grundsatz) einführt. Im Phaedrus war noch λόγων τέχνη die (vermeinte, nicht wahre) "Kunst" der Rede (266 d, 271 c u. ö.); jener Gebrauch des Phaedo entspricht vielmehr dem höchst prignanten Sinn, in welchem lóyog z. B. Phil. 15 d gebraucht wird, nach welchem das Wort die ganze formale Grundlage des Begriffs, des Urtheils und der Verknüpfung der Urtheile im Verfahren der Wissenschaft, also das Logische im vollen Umfang, vertritt. Das scheint mir über den Phaedrus und alle frühen Schriften sogar weit hinauszugehen.

6. So viel über den Namen der Methode und die Bedeutung. die ihr beigemessen wird. Welches sind nun die Elemente des Verfahrens? Sie wurden genannt: συναγωγή und διαίρεσις (266), cf. 273 e, 277 b). Sicher ist es ein bemerkenswerther Fortschrill gegen die sokratischen Schristen, auch Meno und Gorgias, dass die "Synthesis des Mannigfaltigen", wie wir nach Kant sagen, und zwar des Mannigfaltigen der Sinne (249 b), zur Einheit (249 b &z πολλών . . είς εν ξυναιρούμενον, 265 d είς μίαν ίδέαν συνοφωντα τὰ πολλαχη διεσπαρμένα, 266 b εἰς εν καὶ ἐπὶ πολλά, 273 e μιᾶ ίδέα περιλαμβάνειν), und wiederum die Zerlegong solcher Einheiten in untergeordnete (κατ' εἰδη τέμνειν, κατ' άρ θρα η πέφυκε 265 e, κατ' εἴδη διαιρεῖσθαι 273 d) bis zu depnicht mehr zerlegbaren (μέχρι τοῦ ἀτμήτου 277 b) in dieser Βεstimmtheit herausgehoben und unter kurzen Bezeichnungen als die fundamentalen, zu einander complementären Bestandstücke des wissenschaftlichen Verfahrens ungefähr so festgelegt werden, wie sie noch spät im Sophisten (253 d-e) zu Grunde liegen. Aber doch ist die Sache selbst nicht so gar neu. Die Einheit des Begriffs wird in den sokratischen Dialogen fort und fort eingeschäffe und das Verfahren, diese Begriffseinheit zu gewinnen, die Begriffsbestimmung (δριζόμενος, δ έστιν δρισθέν 265 d, cf. 262 b; θέμενος όρον 237 d; κατ' αὐτὸ ὑρίζεσ θαι 277 b) systematisch getibt und theoretisch erörtert; aber auch das Verfahren der Eintheilung wird im Gorgias schon mit voller Sicherheit gehandhabt (454 e είδη, 463 b μόρια, wie auch Phaedr. 265 a-b, 266 a μέρη neben είδη); die ganze dort entwickelte Systematik der Künste beruht auf diesem Versahren, und wie bestimmt dabei die logischen Beziehungen und die Begriffe als deren Termini bewusst sind, zeigt 2. B. die Anwendung der Proportion auf letztere (465 b), wo auf das Vorbild der Geometrie verwiesen wird und die Parenthese (ἤδη γὰς ᾶν ἴσως ἀχολουθήσαις) die Bewusstheit und Neuheit dieser logischen Errungenschaft verräth. So sehr also ein Fortschritt des methodischen Bewusstseins im Phaedrus anzuerkennen ist, so muss man doch sagen, dass vom Meno und Gorgias aus dieser Fortschritt nicht allzu fern lag. Mit dem Gorgias theilt der Phaedrus auch die Bezeichnung des Gegensatzes des begrifflichen Verfahrens durch έμπειρία und ἄτεχνος τριβή (Phaedr. 260 e, 270 b, Gorg. 463 b, 456 a, 501 a; vgl. auch Phaedr. 271 e ὀξέως τῆ αἰσθήσει δύνασθαι ἐπαχολουθεῖν, διαισθανόμενοι, mit Gorg. 464 c αίσθομένη, οὐ γνοῦσα λέγω ἀλλὰ στοχασαμένη, 463 e ψυτης στοχαστικής — eine andere Bedeutung von αἴσθησις als Maedr. 249 b). Dies ist das Verfahren, welches Phaedr. 270 d-e dem Gange eines Blinden verglichen wird.

Die Auseinanderhaltung der Begriffe ist aber bloss das Gegenstuck ihrer Verbindung in einer Einheit; Verbindung schliesst Auseinanderhaltung des Zuverbindenden im Bewusstsein immer ein; daher kann als Grundlage des Logischen auch schlechtweg die Synthesis des Begriffs bezeichnet werden. In dieser aber wurzelt die platonische ,ldee', und insofern darf diese gewiss in dem Terminus μία ἰδέα (265 d., 273 e) gesunden werden. Sonst aber <sup>neuss</sup>, wenn die Schrift einer späteren Zeit angehören soll, die mangelnde Festigkeit gerade dieses, im Phaedo und Staat ganz streng verstandenen Terminus doch auffallen. So besagt ἰδέα  $^{237}$ d,  $^{238}$ a etwa psychische Funktion, wie  $\epsilon i\delta \eta$   $^{253}$  cd, wo die Methode der Eintheilung zu Grunde liegt (τριχῆ διειλόμην), deren Ergebniss ja die εἴδη (Arten der Gattung) sind; also Gestaltungen 'der Arten des Bewusstseins. 246 a ist ιδέα (τῆς ψυχῆς) Bechaffenheit, Qualität, und so wohl auch 253 b (dort die allgeleine, hier eine besondere). An keiner dieser Stellen würde die

Wiedergabe durch ,Idee' den Sinn treffen. Aber auch els ular ίδέαν 265 d sagt nichts anderes als είς ξη 249 c: zur Einheit (zusammenschauen), und so 273 d μια ίδέα περιλαμβάνειν in einer Einheit begreisen. So werden ja die reinen Begriffsinhalte geradezu Einheiten (ἐνάδες, μονάδες) genannt im Philebus (15 a-b). Diese Bedeutung von μία ἰδέα bestätigen besonders mehrere Stellen des Theaetet: 184 d είς μίαν ίδέαν εἴτε ψυχήν κτλ (π einer Einheit, heisse man sie nun Bewusstsein oder wie sonst), ferner 203 c, e, 204 a, 205 c-e. Sonst ist die geläufigste Bezeichnung des reinen Begriffsinhalts die durch das Pronomen αὐτός zum Neutrum des Adjectivum oder zum Substantivum abstractum gesetzt; im Phaedrus findet sich nur das Letztere: avri δικαιοσύνη 247 d, αὐτὸ τὸ κάλλος 250 e. Damit wechselt aber das einsache Substantivum, σωφροσύνη, ἐπιστήμη 247 d, δικαιοσύνη, σωφροσύνη 250 b, φρόνησις, κάλλος 250 d, zum genugenden Beweis, dass der Zusatz des Pronomen bloss den Nachdruck, nicht den Sinn andert. Es handelt sich einfach um den Inhalt der Prädication als δίκαιον, καλόν u. s. w., daher 254 b auch την του κάλλους φύσιν . . . μετά σωφροσύνης. In diesem Sinne bahnt sich der Gebrauch des αὐτό schon im Protagoras an (330 c, d, 360 e). Und so wird auch die Einheit des Begriffs schon dort betont: 349 a, alle Tugend ist Eines, & πράγμα, von einer Wesenheit, Bedeutung, οὐσία, δύναμις, ferner 329 c, d, εν τι, τοῦ αὐτοῦ ένὸς ὄντος, 330 a-c; Men. 72 b-c  $o\vec{v}\sigma l\alpha = \vec{v}$  τι ποτ' έστι =  $\vec{v}$  τι είδος ταὐτόν, Euthyphr. 5 d, 6 d-e, μία ίδέα, daneben είδος, 11 a οὐσία = ο τι ον.') Es ist also irrig, wenn Lutosławski (S. 340) im Gebrauch von ovota für den Begriffsinhalt Phaedr. 237 c, 254 e (neben λόγος, φύσις), 270 e (οὐσίαν τῆς φύσεως) irgend etwas Besonderes finden will. Auch φύσις begegnet neben λόγος und αἰτία im Gorg. 465 3. 501 a so gut wie im Phaedr. 270-271, 254 b al.; δύναμις im Prot. (s. oben) und Lach. 192 b.

Ausser συναγωγή und διαίφεσις wird noch ein dritter Grundbegriff platonischer Methodenlehre, die ἀπόδειξις (245 c) wenigstens berührt. Aber auch das ist nicht etwa eine neue Entdeckung; das Versahren der deductiven Folgerung (charakteristische Termini:

<sup>1)</sup> Indem ich diese Stellen anführe, kann ich freilich nicht unterlassen hinzuzusetzen, dass ich über den platonischen Ursprung des Schriftchens nicht ganz beruhigt bin. Wenn echt, gehört es ungefähr in die Zeit des Meno.

ύπόθεσις — συμβαίνειν) wird ebenfalls schon in frühen Schriften angewandt und technisch bezeichnet, so im Charmides (160 d, 163 a, 164 c, 175 d), mit besonderem Nachdruck aber im Meno (86 e & E ύποθέσεως σχοπεῖσθαι ωσπερ οί γεωμέτραι, 87 a συμβαίνειν, τὸ συμβαΐνον, αὕτη ἡ ὑπόθεσις μένει ἡμῖν, die Voraussetzung halt stand, bewährt sich in den Folgerungen; 89 c). Der Zusammenhang von Grund und Folge bewirkt jene Festigung der Vorstellungen, welche macht, dass sie Erkenntnisse und damit beharrend werden, unterscheidet ἐπιστήμη und ὀρθή δόξα (98 a), ,und das ist die Wiedererinnerung.' Aber auch der Gorgias betont besonders stark die Folgerichtigkeit des Schliessens (454 c έξης περαίνειν τὸν λόγον, κατὰ τὴν ὑπόθεσιν περαίνειν, 457 e οὐ πάνυ ἀκόλουθα οὐδὲ σύμφωνα οἶς τὸ πρῶτον ἔλεγες), die Einstimmigkeit als Probe der Wahrheit (482 a: nicht ich, die Philosophie spricht so, sie ist ἀελ τῶν αὐτῶν λόγων, mögen eher alle Menschen mir widersprechen ἢ ἕνα ὄντα ἐμὲ ἐμαυτῷ ἀσύμφωνον εἶναι καὶ ἐναντία λέγειν). Nach dem allen kann es höchstens auffallen, dass das Beweisverfahren im Phaedrus gerade da übergangen wird, wo die Elemente der dialektischen Methode festgestellt werden sollen; zumal wenn man sich erinnert, eine wie wichtige Rolle es im Phaedo und Staat, und vollends im Parmenides spielt.

7. Geht also in diesen wenigen methodologischen Festsetzungen, in denen der Inhalt der διαλεκτική τέχνη hier beinahe schon erschöpst scheint, der Phaedrus über die Errungenschaften der sokratischen Dialoge (einschliesslich Meno und Gorgias), abgesehen 70n der bestimmteren Formulirung, kaum hinaus, so sehlt ihm indererseits die ganze Vertiefung, welche die Methode im Theaetet, <sup>3</sup>haedo, Gastmahl und Staat erfährt. Ich denke hierbei a) an die urackführung aller möglichen Begriffe auf wenige Grundbegriffe <sup>(at</sup>egorien). Diese bahnt sich zuerst im Theaetet an, um später <sup>1</sup> Parmenides und Sophisten wieder aufgenommen und weiter \*wickelt zu werden; sie liegt aber, wie sich zeigen wird, der che nach auch im Phaedo und Staat zu Grunde. Ich denke an das Postulat letzter begründender Sätze, Grundsätze oder ncipien, für dessen Aufstellung der klassische Ort der Phaedo Und dies leitet c) zum Gipfel platonischer Methodik, zur Idee er strengen systematischen Einheit der Erkenntnisse in einer nzigen, allen übergeordneten Grundwissenschaft, der Wissenhast der Methode, Dialektik. Diese Idee ist es, welche, auf den

im Theaetet und Phaedo gegebenen Grundlagen schon fussend, das Gastmahl in einfachen, klaren Hauptlinien entwirft, der Staat ausführlicher entwickelt, übrigens schon der Euthydem (an der erwähnten Stelle) vorgreifend andeutet. Es dürfte klar sein, wie jene drei Dinge unter sich zwingend zusammenhängen und sich gegenseitig fordern. Nimmt man nun hinzu, dass der mächtigste Fortschritt und die unvergänglichste Bedeutung der platonischen Dialektik oder "Philosophie" eben darin liegt, dass so zum ersten Mal die Fundamente der "Wissenschaft", in formaler Hinsicht, gelegt wurden, so muss man gestehen, dass das Fehlen fast jedes entfernten Hinweises auf dies alles im Phaedrus ein starkes Gewicht zu Gunsten der Annahme in die Wagschale wirft, dass dieser den

mahl, Staat, mit denen aber auch hier der Euthydem sich zusammengruppirt, vorausgeht und, unbeschadet seiner Fortschritte über die sokratischen Dialoge, doch von allen des nicht mehr sokratischen Charakters diesen zunächst steht. Schon seit langer Zeit ist dies für mich der eigentlich bestimmende Grund für die frühe Datirung des Phaedrus. Die Bedeutung der Sache rechtfertigt wohl ein ausführliches Eingehen.

nothwendig zusammengehörenden Schriften Theaetet, Phaedo, Gast-

a) Der Theaetet stellt (185-186) eine Reihe durchgehender Grundbegrisse (χοινά περὶ πάντων 185 d, während bei den περιτρέχοντα 202 a es sich nicht genau um dasselbe, ja nach 201 d. 202 c, e vielmehr um eine fremde Lehre handelt) auf, zwar ohne die Geschlossenheit eines Systems anzustreben, auf welche etwa die μέγιστα των γενων im Sophisten (254 f.) Anspruch machen möchten. An der Spitze steht das Sein, mit seinem Gegensstz. dem Nichtsein, es folgen Identität und Verschiedenheit bez. Gegensatz, (qualitative) Gleichheit und Ungleichheit, (quantitative) Einheit und Zahl nebst Gerade und Ungerade und allem was sich daran anschliesst (185 d): hier ist die Anknupfung gegeben for die Grundbegriffe der Mathematik zunächst in Gestalt der Arithmetik; aber auch Schön und Gut mit ihren Gegentheilen werden genannt; also neben Grundbegriffen der theoretischen solche der praktischen Erkenntniss, welche beide Gruppen als ovota und ώφελία 186 c kurz zusammengesasst werden.

Im Phaedrus erscheinen weder diese Grundbegrisse selbst, als solche, noch wird irgendwie angedeutet, dass es nicht genug ist in jeder besonderen Frage die Einheit des Begrisse dessen, warum

es sich bandelt, festzustellen und innezubalten, sondern dass alle Begriffe sich nothwendig unter gewisse höchste durchgehende Begriffe ordnen. Man erwartet zum mindesten bei der Schilderung des Ideenreichs eine Gipselung der Ideen in einer begrenzten Zahl letzter Ideen, wenn nicht in einer einzigen; aber sie kommt nicht zu Tage. Genannt wird 247 c zuerst τὸ τῆς ἀληθοῦς ἐπιστήμης γένος — das ist nur Bezeichnung des ganzen Gebietes der Begriffe, nicht ein oberster Begriff oder einer der obersten; dann, in nicht klarem Verhältniss hierzu: δικαιοσύνη, σωφροσύνη und als drittes daneben noch einmal ἐπιστήμη, wobei nach dieser Zusammenstellung wie nach den Parallelen 250 b und d (δικαιοσύνη, σωφροσύνη, dann φρόνησις, in Unterscheidung von zállog) so wie 254 b (χάllog und σωφροσύνη) es am nächsten liegt an jene ἐπιστήμη zu denken, die in den sokratischen Dialogen mit άρετή gleichgesetzt wird oder auch, als σοφία oder φρόνησις, nur einer ihrer Ausdrücke oder ,Theile', Seiten darstellen soll. Wollte man aber dies der so vieles verschleiernden dichterischen Hülle zu Gute halten (obgleich gesagt war, es solle, bier endlich, ,die Wahrheit' enthüllt werden), so erwartet man doch, dass in der nachfolgenden nüchternen Erklärung neben den sittlichen Begriffen, die fort und fort, in Gestalt der von den frühesten Dialogen an geläufigen Dreiheit des ἀγαθόν, καλόν, δίzator (260 a wie 276 c, 277 d, 278 a) allein austreten, die allerersten Grundbegriffe der theoretischen Erkenntniss, die ,logischen' Begriffe, doch wenigstens irgendwie angedeutet würden. Soll die <sup>rei</sup>n historische Erwähnung der zenonischen Thesen (261 d) etwa liese Andeutung enthalten? Selbst wenn wir wagen, so viel als leusserstes daraus zu folgern, dass die Beschästigung mit den von eno zuerst ausgezeichneten theoretischen Stammbegriffen (cf. Platos armenides) Plato schon damals nicht ungeläufig ist, so bleibt das rnere Bedenken, dass nicht auch nur die Existenz einer Mathe-Atik an einer einzigen Stelle erwähnt, geschweige irgend ein neres Verhältniss der mathematischen Grundbegriffe und Methoden ,ldee' angedeutet wird; was stark auffallen muss im Vergleich \* Theaetet, Phaedo, Gastmahl, Staat, selbst Euthydem, erst recht t allen späten Schriften ohne eine einzige Ausnahme. Vielleicht rd sich später finden, dass die Mathematik trotzdem irgendwie Hintergrund steht; aber dass sie so tief in den Hintergrund rucktreten kann in einem ganzen Dialog, der einen Hauptplatz Hermes XXXV.

unter den Darstellungen der dialektischen Methode beansprucht, beweist stark für ein noch wenig entwickeltes Stadium dieser Methode.

b) Im Phaedo können die Grundbegriffe des Theaetet vergessen scheinen, obgleich man bei genauerem Zusehen sie alsbald wiederfindet. Dagegen werden (100 ff.) erste Grundsätze gefordert. Es ist zuerst in jeder besonderen Frage der relative Grundsstz (Obersatz zur Deduction, ὁπόθεσις) festzustellen, aus dem sie n entscheiden ist; es ist dann weiter erstlich zu prüsen, ob dieser sich in seinen Ableitungen (τὰ ἀπ' ἐκείνης δομηθέντα oder ώςμημένα 101 d-e) durchgängig bewährt; zweitens aufwärts π gehen zu höheren und höheren Obersätzen, bis man zu einem zulänglichen', d. h. keinen weiter voraussetzenden Obersatz, einem wahrhast ,ersten' Grundsatz (ὑποθέσεις τὰς πρώτας 107b) oda Princip (ἀρχή 101 e) gelangt. Im Kern der Sache aber deckt sich Grundsatz mit Grundbegriff, denn Begriffe sind, nach Plato wie nach Kant, überhaupt die "Prädikate möglicher Urtheile". Ds kommt gerade im Phaedo zu deutlichster Aussprache, gleich bei der ersten Einsührung des Begriffs 65 d, dann besonders 75 c: es handelt sich nicht bloss um den Begriff des Gleich, Grösser, Kleiner, sondern ebenso um Schön, Gut, Gerecht, Heilig, negì άπάντων οίς ἐπισφραγιζόμεθα τοῦτο δ ἔστι (dem wir 🕸 Siegel des ,es ist' aufdrücken, d. h. was wir mittels der Kopula als Pradikat setzen) καὶ ἐν ταῖς ἐρωτήσεσιν ἐρωτῶντες καὶ ἐν ταῖς ἀποχρίσεσιν ἀποχρινόμενοι, d. h. im Urtheilen; ebenso 78 d: αὐτὴ ἡ οὐσία ἦς λόγον δίδομεν τοῦ εἶναι καὶ ἐρωτωντες και αποκρινόμενοι, und nochmals 92 d ή οὐσία ἔχουα την επωνυμίαν την του ο έστιν. Eben der Sinn dieser Atl ούσια (πάσα ή τοιαύτη ούσια 76 d cf. 65 d) und ihr Gebruch in der Erkenntniss ist es aber, der seine endgültige Erklärug finden soll durch jenes Verfahren der Begründung in Obersätzen, bis zu letzten Obersätzen zurück (100 b οὐδὲν καινὸν κτλ.). Somit besagt die Begründung aller Urtheile in den Grundurtheiles zugleich die Begründung aller Begriffe in den Grundbegriffen, d. h. aller gültigen Prädikationen in den Grundprädikationen. länglich' definirte Inhalt der Prädikation als gut, als schön u. s. W. das und nichts anderes ist die ,ldee' des Guten, des Schonen, und die richtige Subsumption unter die zulängliche Definition des behaupteten Prädikats, das ist der Sinn der ué Jegig an der Ide,

die allein wissenschaftlich befriedigende Antwort giebt auf age ,Warum'. Die Zulänglichkeit der Definition aber besagt rückführung jeglicher Setzung eines Begriffs (100 a tiώς άληθη όντα) auf fundamentalere Setzungen, bis zu chlechthin) fundamentalen zurück. Was aber diese Grunden betrifft, so deutet der Phaedo genug davon an, um ihre t mit den Grundbegriffen des Theaetet klar erkennen zu ein letzter Grundsatz der Unverträglichkeit contradiktorischer tionen in Hinsicht desselben Bezugspunktes wird ausführlich elt (102 e), wobei mit Identität und Gegensatz (Evartios 101a; ἐναντιότης auch unter diesem Namen 105a; das αι liegt nahe 105 d e) sicher umgegangen wird. en als Beispiele sundamentaler Setzungen Einheit, Zweiheit  $\delta v \alpha c = 101 c$ ), Zahl, Gerade und Ungerade (103 e ff.), Gleich, h, Grösser, Kleiner (101a, 102 b cf. 74-75 pass.), also h im Theaetet besonders ausgezeichneten Grundbegriffe des atischen; daneben, selbstverständlich, die praktischen Grund-(100 b cf. 75 c, 76 d, 77 a), in der Regel, wie im Theaetet, atirt durch die zwei: xalóv und áyaJóv. Vermissen könnte s ὅμοιον und ἀνόμοιον, aber eine erschöpfende Aufzählung it beabsichtigt, und übrigens wird später (im ,Sophisten', r unten) die Zahl der Grundbegriffe noch mehr beschränkt. Phaedrus nun fehlt von dem allen jede noch so ferne An-. Noch ferner, möchte man sagen, liegt ihm die Forderung, senschaftlichen Urtheile in Grundurtheilen sestzulegen, als ere, die Begriffe auf Grundbegriffe zurückzusühren; das letzst sich, obwohl es nicht positiv angedeutet wird, in der ganz in gehaltenen Forderung der συναγωγαί und διαιφέσεις in mitdenken; wie die Theilung bis zum nicht mehr Theilortgehen soll, so muss ja wohl die Verbindung bis zum eiter Zuverbindenden, weil letztlich und ursprünglich Verlen zurückgehen. Aber im Grunde erscheint der Begriff, den sokratischen Dialogen, fast lediglich als Vereinbarung , wovon genau die Rede ist (237 c περὶ οὖ ἂν η ἡ ἡ 265 d περί οὖ αν ἀεὶ διδάσκειν ἐθέλη). Auch stellt sterblichkeitsbeweis (245) nicht eine reine Deduktion aus ichen' ersten Voraussetzungen im Sinne des Phaedo dar; ἐποδείξεως 245 c hat entschieden nicht die logisch be-Bedeutung einer πρώτη ὑπόθεσις, es heisst ,Beginn',

oder bestenfalls "Ausgangspunkt" des Beweises (vgl. 237c ἀρχτ, ἐν ἀρχτ, . . . προελθόντες), ungefähr wie schon Diogenes von Apollonia (Diog. Laert. VI 81. IX 57) zu sagen weise, dass man von einem einwandfreien Anfangssatze beginnen müsse.

c) Sind nun alle Urtheile in zunächst relativen Grundurtheilen, diese in fundamentaleren zu begründen bis zu den schlechthin fundamentalen, so ist damit gegeben, dass alle Einzelerkenntnisse sich fügen müssen in zusammenhängende Wissenschaften, alle Wissenschaften aber zuletzt nothwendig sich unterordnen einer einzigen Grundwissenschaft, welches nur sein kann die Wissenschaft von der Methode, die Dialektik. Dies setzt schon der Euthydem voraus, wenn er die mathematischen Disciplinen (Rechnen, Geometrie, Astronomie werden genannt) der Dialektik unterordnet, als die alleis von jenen den rechten Gebrauch zu machen wisse, und wenn dieselbe Dialektik sich dann zugleich als wissenschaftliche Grundlage der Praxis herausstellt. Bestimmter lässt das Gastmahl die "Methode' (210 a έάν τις δοθώς μετίη, e θεώμενος έφεξης καί ορθώς τὰ καλά) systematisch fortschreiten von dem besonderen Schönen der körperlichen wie seelischen Welt zu dem Schönen der Wissenschaften (ἐπιστῆμαι, μαθήματα), von da aber zu einer letzten Wissenschaft (210 d τινὰ ἐπιστήμην μίαν, e τέλος, 211b έως από των μαθημάτων έπ' έχεινο το μάθημα τελευτήση deren Inhalt ,das' Schöne selbst und an sich ist. Dem entspricht im Staat die Idee des Guten als μέγιστον μάθημα oder άξη άνυπόθετος, beruhend auf der ,Methode' (510 b) durch reine Begriffe (auch 511 b-c) d. i. der "dialektischen Methode" (533 c-d) welche keine (bloss relativen) Hypothesen mehr erlaubt, soaders auf das "Princip selbst" zurückgeht, um in ihm sich zu sichers (βεβαιώσηται). So ist die Wissenschaft der Methode, Dialektik, die Krönung des pyramidalen Aufbaues der Wissenschaften, und keine weitere mehr höher hinauf zu suchen, sondern hier hat's ein Ende (534 e). Inwiefern dasselbe Letzte der Erkenntniss, das doch beidemal nur eines sein soll, mit verschiedenen Namen, im Gastmahl als καλόν, im Staat als άγαθόν bezeichnet wird, inwielen das eine oder das andere oder eins wie das andere das wirklich Letzte, die Idee der Idee, das Gesetz der Gesetzlichkeit bedeutet, dies zu entwickeln möchte hier zu weit sühren; zweisellos aber ist beidemal ein Letztes verlangt, worin alle Erkenntniss sich begrunde als in derjenigen Voraussetzung, die nichts weiter voraussetzt. Der Sache nach liegt dies nun auch schon oder bereitet sich vor in den vorerwähnten Aussührungen des Theaetet und Phaedo; besonders deutlich und einhellig lehren beide die ja ebensalls im Euthydem hervorgehobene Begrundung der Mathematik in der Dialektik. Aber auch die Wissenschaft des Werdens, die Physik, in ihr zu begründen nimmt der Phaedo einen sehr merkwürdigen, in seiner Bedeutung selten gewürdigten Anlauf: er wagt aus der logischen Erhaltung der Identität der Grundsetzung direct zu folgern auf die Erhaltung des Grundbestandes des Seins in der Veränderung, indem alle Veränderung bloss als Stellenwechsel eines und desselben, in der Substanz unwandelbaren Grundbestandes logisch zu denken sei, wie, wenn wir modern Bewegung desiniren als Stellenwechsel der Energie, die in der Gesammtsumme unverändert sich erhalte, und die dabei selbst nur ein Begriff, ein Ansatz der Wissenschaft ist. Diese Reduktion der Physik auf Dialektik mag verdeutlichen, was es sur Plato besagt, rein durch εἴδη zu εἴδη fortschreitend, die blossen (fundamentlosen) Hypothesen ausheben und zum "Princip selbst" zurückgehen, um in ihm die Gewissheit der Wissenschaft zu gründen.

Hat nun der Phaedrus irgend etwas hiervon? Ich finde nichts, weder von einer Systemordnung der Wissenschaften, noch von einem letzten, einzigen  $\mu \acute{\alpha} \vartheta \eta \mu \alpha$ , dem ein letzter, einziger Gegenstand, die Idee der Idee, der Grundsatz der Grundsätze ent-Es kann weder das Schöne des Gastmahls noch das Gute des Staats hier als dies Letzte gedacht sein, da beide coordinirt auftreten, allenfalls das Schöne dem Sinnlichen eine Stufe wäher, und darüber stehend — φρόνησις (250 d); das aber ist sogar besonders auffallend gegenüber dem Staat, der diese sokratische Bezeichnung des Guten ausdrücklich ablehnt als ganz unzulinglich, denn man müsste weiter fragen: welche φρόνησις, worauf nur die Antwort erfolgen konne: die des Guten (505 b); eine Selbstkritik von schlagender Richtigkeit, die Plato unmöglich in einer späteren (wohl gar, nach Lutosławski, der nächstfolgenden) Schrift wieder vergessen haben könnte. Man wird sich erinnern, dass auch im Philebus die φρόνησις ihren Platz erst nach dem  $\mu \dot{\epsilon} \tau \rho \iota o \nu = \dot{\alpha} \gamma \alpha \vartheta \dot{o} \nu = \kappa \alpha \lambda \dot{o} \nu$  erhält.

Man ist fast versucht zu sagen, der Gorgias sei hier schon weiter gewesen. Nicht nur lässt er bei der Andeutung des Problemes des Kosmos (507e) den ausdrücklichen Hinweis auf die Geometrie nicht vermissen, sondern er erhebt sich (506 c ff.) zu einer universellen Zusammensassung aller Probleme, theoretischer wie praktischer, unter dem einzigen höchsten Gesichtspunkt des Gesetzlichen, als dessen, was die eigenthumliche Gute oder Tugend eines jeden Dinges, sei es des ausseren Universum, das davon seine Benennung als Kosmos trägt, oder des inneren: das Ziel menschlichen Handelns, des Individuums wie des Staates (507d), ausmacht. Eben dies deckt sich allgemein mit dem eldog, als dem Leitpunkt jeglicher τέχνη (503 de, 506 d). Hier ist bereits der Grund gelegt zur Idee des Guten als Idee der Idee, als µtγιστον μάθημα. Gesetzlichkeit ist der Sinn aller Idee, die Idee besagt das Gesetz. Warum aber die des Guten? Weil der letzte Sinn des Gesetzes Einheit, Erhaltung der Einheit im Wechsel und Werden ist; allgemein theoretisch: Erhaltung der Einheit, der Identität als Gesichtspunkt des Denkens zur Auffassung des Vielen, Differenten; kosmisch: Erhaltung des Grundbestandes des Seins in der Veränderung; ethisch und politisch: Erhaltung des Sinns und Willens der Gesetzlichkeit im Individuum und der, eben dadurch begründeten, Gemeinschaft. Erhaltung aber ist durchweg bei Pho der Sinn des "Guten". Ganz in dieser Anschauung wurzelt der Phaedo, wo 98 b ξκάστω ἀποδιδόντα την αίτίαν καὶ κοιή πασι τὸ ξκάστω βέλτιστον καὶ τὸ κοινὸν πασιν αγαθόν bis zum Wortlaut erinnert an Gorg. 506 e: κόσμος έγγενόμενος έν έκαστιν δ έκαστου οίκειος αγαθόν παρέχει έκαστον των διτων, welchem (507e) gegenübersteht der eine κόσμος, der die Ganze', Himmel und Erde, Götter und Menschen zu einem System zusammenschliesst (cf. 504 in. έως αν τὸ απαν συστήσηται το ταγμένον τε καὶ κεκοσμημένον πρᾶγμα, woran wiederum erinnert Conv. 202 e ώστε το παν αυτο αυτώ ξυνδεδέσθαι).

Vielleicht lässt sich nun eben diese Grundanschauung im Phaedrus, wiewohl nicht ausgesprochen finden, doch als unausgesprochen voraussetzen. Gehört er, nach allem, an irgend eine Stelle zwischen Gorgias und Staat, so wäre es ja unwahrscheinlich, dass eine andere als diese Anschauung ihm schliesslich zu Grunde liegen sollte. Aber wenigstens hat sie sich gut zu verstecken gewusst. Eine Kosmologie wird gefordert, aber sie scheint beinabe noch auf vorsokratischer Stufe gedacht: Anaxagoras sei in seiner berüchtigten Meteorologie έπὶ φύσιν νοῦ τε καὶ ἀνοίας gelangt, wovon er ja so viel Redens machte. Anaxagoras, der nach dem

naedo mit seinem vovs wirklich nichts anzusangen wusste und sshalb zu den mechanischen Ursachen zurückgriff; der, nach m Urtheil des Aristoteles und der Geschichte, ihn selbst wie eine aschine gebrauchte! Und Hippokrates habe das Beispiel gegeben, sysiologie auf Kosmologie zu grunden und ein rationales Verhren in ihr an die Stelle der blinden Empirie zu setzen (270). 18 Erstere ist hoffentlich blosse Ironie, denn wir sollen doch ohl nicht annehmen. Plato sei hier von der freudigen Erwartung. it der er einst zum Buche des Anaxagoras griff (Phaedo 97 c, 3 b), immer noch nicht zurückgekommen, ja er suche wohl gar rund und ,Krast' des Wirkens und Leidens noch in gegebenen ingen statt in Begriff und Gesetz, in den έργα oder πράγματα att in den λόγοι (Phaedo 99 e)! Die annehmbarste Deutung dürste elmehr diese sein: die schwachen Keime des Richtigen in der teren Physik werden dankbar anerkannt, der endgültige Weg der rschung hier noch nicht enthüllt, weil das nicht so nebenbei schehen konnte. Wenn aber die dritte Rede die Seele als ein incip der Selbsterhaltung im Werden des Kosmos, in den rum gesetzmässigen - Bewegungen des Uranos, somit deutlich Weltseele (bes. 246 b, c, e) aufstellt, dann aber über den so ordneten Himmelsbau erst den überhimmlischen Raum der Ideen Ormt, in welchem - man versteht jetzt erst, warum - Gechtigkeit, Besonnenheit und vom Werden unberührte Erkenntniss ler Besinnung - allerdings mit ihnen die sinnlichere Schönit — thront, so kann und darf auch wohl eine dem Gorgias, uedo und Staat entsprechende Grundmeinung dabei vorausgesetzt id zur Erklärung der allzu bilderreichen Darstellung zu Hülfe nommen, ja auch der vermisste Fortschritt über den Gorgias en hier gefunden werden. Auch die φύσις oder δύναμις des irkens und Leidens (270 d) darf verstanden werden von jener lem im besonderen einwohnenden Gesetzlichkeit, die einhellig im rgias und Phaedo von der übergreifenden Gesetzesordnung des nzen unterschieden wird. Zwar will auch so nicht alle Differenz winden. Zu dem erwähnten Anstoss bezüglich der φρόνησις mmt ein weiterer inbetress der ἐπιστήμη. Das καλὸν des Gastibls ist οὐδέ τις λόγος οὐδέ τις ἐπιστήμη (211a), das Gute 3 Staates über ἐπιστήμη und ἀλήθεια wie (folglich) über die τία hinaus, als Grund' des einen wie des anderen (508 e, 509 b). lässt, so viel ich sehe, nur diese Deutung zu: selbst der Geltungswerth der Wahrheit und der Erkenntniss, der seinerseits die οὐσία bedingt, sei schliesslich gegründet in einem letzten Princip, das sich füglich als das der Erhaltung bezeichnen lässt'); nämlich auch Erkenntniss und Wahrheit gelte schliesslich kraft der Einstimmigkeit im Denken, krast des Miteinanderbestehens des Gedachten in unverbrüchlicher Consequenz. Die "Idee" sagt das Gesetz, Sinn alles Gesetzes aber ist Erhaltung. Sind die Grundlagen dazu, wie gesagt, schon im Gorgias gegeben, so erreicht dieser doch nicht diese Höhe der Abstraction. Aber auch der Phaedrus bleibt dahinter zurück, wie die Unsicherheit über die nothwendige Einheit des Letzten der Erkenntniss, dies unbestimmte Neben- ja Durcheinander von δικαιοσύνη, σωφροσύνη, ἐπιστήμη, φρόνησις, κάλλος beweist, worin einen einzigen Centralpunkt zu suchen vergebliche Mühe wäre. Der Phaedo aber, das Gastmahl und der Staat erheben sich bis zu dieser Höhe der Abstraction, also hat der Phaedrus seine Stelle vor diesen dreien, in der Nähe des Gorgias.

8. Eine fernere Frage schliesst sich bier eng an. Ohne Zweild hat Plato in einer späteren Periode (Parm., Soph. bes. 248 f., Phil.) der Veränderung (Bewegung) und damit der Sinnenwelt weit mehr zugestanden als ehedem, wo Werden und Sein, Sinnen- und Ideenwelt in schroffer Antithese, fast nach eleatischer Denkart als Schein und Wahrheit sich gegenüberstehen. Welche Stellung nimmt in dieser Entwicklung der Phaedrus ein? Eine Annäherung an die spätere Anschauungsweise könnte man etwa suchen 1. in der Voraussetzung, auf die der Unsterblichkeitsbeweis (245) sich stout: alles Werden und (als dessen Quell?) die Bewegung des Himmelsgewölbes müsste stillstehn, wenn es nicht einen unzerstörlichen ersten Grund der Bewegung gäbe in einem sich selbst Bewegenden; also um des Bestandes des Werdens willen wird ein Ewiges postulirt; 2. in der, wenngleich ganz allgemein gehaltenen Anerkennung der Naturforschung (270). In der That ist Lutosławski (S. 341) der Meinung, da an letzterer Stelle im Einklang mit spateren Schriften (Tim. Leg.) die ,efficienten Ursachen' anerkannt worden, die der Phaedo verwerfe, so sei damit ,jede Möglichkeit' einer

<sup>1)</sup> Ich empfinde dabei wohl den Anstoss, dass "Erhaltung" die Zeit eibrzuschliessen scheint, was doch die Meinung nicht ist. Aber ich finde keinen besseren Ausdruck. "Bestand" träfe die Sache, ist aber vielleicht nicht denblich genug.

theren Abfassung des Phaedrus aufgehoben. Das beruht aber f einer irrthumlichen Auffassung des Phaedo; dieser verwirft s Wirken und Leiden nur, sofern sein Grund im sinnlichen Ding sucht wird, statt in den lóyou und schliesslich in dem Grunde er Gründe, dem Grunde des Guten (98 a). Diesen letzten (Formalid Final-)Grund vorausgesetzt, lässt er selbst die Materialursache lten als Bedingung, ανευ οῦ τὸ αἴτιον οὐκ αν ποτ' εἴη αἴov (vgl. Tim. 46 d-e); ganz ausdrücklich aber wird z. B. die arme als wesentliche Eigenschaft des Feuers behauptet (103 d ff.. ) Stoff und Form fast ganz aristotelisch unterschieden werden, in beachte auch πεφυχέναι, πέφυχε 104 a). Im Phaedrus aber rd die "Krast des Wirkens und Leidens" (in demselben Ausdruck 8 πεφυκέναι 270 d) einfach nur vorausgesetzt, nach ihrem Urrung gar nicht gefragt; allenfalls könnte die Anspielung auf den υς des Anaxagoras (270 a) auf dasselbe hindeuten wollen, was Phaedo (97 f.) offener gesagt ist. Ein Widerspruch liegt demch nicht vor, ein Fortschritt weit eher im Phaedo. Ebenso kann 16 allgemeine Voraussetzung über das Werden hier nichts beisen. Das Werden überhaupt ist, wie sich sogleich zeigen wird, adestens so entschieden im Phaedo behauptet; auch gewisse allmeine Gesetze des Werdens werden behauptet (70-72).

Andererseits spricht sich aber gerade im Phaedrus eine so broffe Entgegensetzung von Werden und Sein aus, wie um irgendwo sonst bei Plato; das Werden, die Erscheinung wird, e bei den Eleaten, zum trügenden Schein. Die Vernunft schaut reine Wesenheit, der nichts vom Sinnlichen anhastet (ἀχρώπος καὶ ἀσχημάτιστος καὶ ἀναφής οὐσία) noch vom Werden ὖχ ή γένεσις πρόσεστιν) noch von Räumlichkeit, wie dem was ir jetzt seiend nennen' (οὐδ' ἥ ἐστί που ἑτέρα ἐν ἑτέρω οὖσα ' ήμεζς νῦν ὄντων καλουμεν 247 c-d). Die Seele, die nicht r Schau dieses allein echten Seins (τοῦ ὄντος θέας) theilhast rd, nährt sich vom Schein (τροφή δοξαστή χρώνται 248 b, gen θεωροϊσα τάληθη τρέφεται 247 d). In der Wiedererverung des dereinst Geschauten blickt die Seele des Philosophen aweg über das ,wovon wir jetzt sagen, es sei (ὑπεριδοῦσα ἃ ν είναι φαμεν), taucht empor ins wirklich Seiende (ον οντως 9c), und erhebt sich so in enthusiastischer Ekstase über das, raus Menschen einen Ernst machen (d). Von dem schlechten bild hienieden schwingt sich der, dem die Weihe geblieben, in

jähem Flug ins Jenseits empor, wo das Urbild zu schauen (δξέως φέρεται ένθένδε έχεισε 250 e), und was solcher Wendungen mehr sind. Ausser einer merkwürdigen Stelle des Protagoras (356 de), die ähnlich schross das Veränderliche als Phantom bezeichnet, das uns in Irrung und Selbstwiderspruch treibe, und das ungültig (axvoor) gemacht werde durch die Enthüllung des unwandelbar Wahren, wird man schwerlich bei Plato eine Stelle namhast machen können, die sich der eleatischen Negierung des Werdens und damit der ganzen Sinnenwelt in solchem Grade nähert. Die Ausdrucksweise selbst, die Unterscheidung des bloss von uns Menschen so genannten von dem wahren Sein ,an sich', die Entgegensetzung der beiden Reiche der ἀλήθεια und δόξα (248 b) als des Jenseits und Diesseits klingt an das Gedicht des Parmenides direct an; die aristotelische Charitteristik der Eleaten (de gen. et corr. I 8, 325 a 13): ἐπερβάπες την αίσθησιν και παριδόντες ώς τῷ λόγφ δέον ἀκολουθίν trifft genau auf den Phaedrus zu (ὑπεριδοῦσα ἃ νῦν εἶναί φαμεν καλ άνακύψασα είς τὸ ὂν ὄντως); selbst die wundervolle Wagenfahrt in die Gefilde der Wahrheit kann der phantastischen Eirleitung des parmenideischen Gedichts überbietend nachgedichtet sein; und die Zusammenstellung der drei Prädikate δλόκληρα και άπλά καὶ ἀτρεμῆ (φάσματα) 250 c ist vielleicht eine directe Reminiscent an dasselbe Gedicht (ούλον μουνογενές τε καὶ ἄτρεμες). Nimm man dazu den Hinweis auf Zeno 261 d und die wahrscheinliche Beziehung auf denselben als Begründer des dialektischen Verfahrens 266 b (s. oben S. 406), so wird man sagen müssen, dass in keinen zweiten platonischen Dialog sich so stark der positive Einfluss & Eleatismus beweist. Schon der Theaetet kündigt, neben dem Ausdruck der höchsten Verehrung für Parmenides (183 a), doch mgleich die Kritik an, die dann später im Parmenides und Sophisten in sehr einschneidender Weise an den Eleaten geübt wird.

Nun ist gewiss von eleatischer Stimmung auch recht viel im Phaedo anzutreffen. Aber sie beschränkt sich auf den ersten Theil, und auch da im ganzen auf die freieren Ausführungen. Ernstlich wissenschaftlich wird dagegen a) 75 a scharf betont, dass die Idee überhaupt nicht anders als "aus" den Sinneswahrnehmungen zu erkennen sei. Danach kann man keinesfalls mit Lutosławski (S. 354) in einer höchstens auf gleicher Stufe stehenden Andeutung im Phaedrus (249 b) ein Argument für späteren Ursprung finden; und noch auffallender irrt derselbe, wenn er (S. 339) die dort vorwaltende

rstellung von Idee und Erscheinung als Urbild und Abbild für jünger it als die mehr ,immanente' Auffassung der Idee im Phaedo, da ch jenes nur eine jener Metaphern (nach Arist. metaph. 1 6) ist, nen der Phaedo durch die ,einfältige' logische Erklärung der Idee d der ,Theilhabe' an ihr (100 ff.) glücklich ein Ende macht. Phaedo 79 a werden als die beiden Arten des Seins ( $\delta \dot{v}$  o δη τῶν ὄντων) das Veränderliche und Unveränderthe aufgestellt, im bestimmtesten Gegensatz, wie zu den Eleaten, zum Phaedrus und selbst zum Theaetet, der, trotz bedingter erkennung des Werdens und der Erscheinung und trotz der Anstung einer an den Eleaten zu übenden Kritik, dennoch (186 c-e) bei verharrt, dass es vom Sein allein, nicht vom Werden geindetes Urtheil und somit Wahrheit und Erkenntniss gebe. n darf sagen, es werden im Phaedo (102 ff.) jene zwei Arten s Seins begründet in zwei Arten des Urtheilens, indem Bewegung des Werdens erwiesen wird als Bewegung der Präate im Urtheil, durch Wechsel des Bezugspunktes. Und so kann Gastmalıl in überraschender Klarheit eine unlösliche Verknüpfung aupten zwischen "Himmel und Erde, Göttlichem und Menschhem' d. i. Idee und Sinnenwelt, kraft der dialektischen Methode, ift jenes inductiv (ἀπὸ ένὸς ἐπὶ δύο καὶ ἀπὸ δυοῖν ἐπὶ πάντα 1 c cf. 210 a-b) fortschreitenden Versahrens, das von den isoden Sonderobjecten somatischer und psychischer Ordnung durch zusammenhängenden Wissenschaften bis zur Einen Grundwissenust Stuse um Stuse (ώσπερ έπαναβαθμοῖς χρώμενον 211 c) aufführt. Es ist wahr, dass noch nach diesen Schriften im Staat e eigentliche Wissenschaft vom Werden nicht zugestanden zu rden scheint; es ist also die eleatische Verdächtigung der Sinnen-It noch nicht endgültig überwunden. Aber sicher ist es falsch, 1 Phaedrus, der nur die schroffste Scheidung kennt, nichts von thodischer Verknüpfung noch so entfernt andeutet, in ein späteres dium setzen zu wollen als den Phaedo, der mit den genannten stimmungen die in der Richtung der Immanenz (neben dem menides) weitgehendste Schrift, den Sophisten vorwegnimmt, wenn ser unter den μέγιστα γένη (254 d), zunächst dem öν, also sem direct untergeordnet, στάσις und κίνησις nennt, weil beides, ίνητα καὶ κεκινημένα (249 d), gleichen Anspruch darauf habe, n Sein gerechnet zu werden. Zugleich bestätigt sich hier das n von der Bekanntschaft des Phaedo mit den Kategorien Gesagte: der Sophist stellt endgültig nur fünf als letzte Begriffe fest, nämlich neben den drei genannten nur noch Identität und Verschiedenheit. Das Zurücktreten der übrigen im Theaetet aufgeführten Begriffe im Phaedo bedeutet demnach nur einen Fortschritt zu grösserer Präcision.

Es wird hierbei nicht verkannt, vielmehr behaupte ich mit gleicher Bestimmtheit wie Lutosławski (S. 339), dass den "Metaphen" des Phaedrus so gut wie denen des Gastmahls und Staats ein nüchterner wissenschaftlicher Sinn zu Grunde liegt. Bei allem hat Plato zuletzt vor Augen: die Methode der Begriffe, nichts Andere. Aber es ist ein gründlicher Unterschied zwischen dem Begriff ab blossem Werkzeug im Apparate der Erkenntniss, als blosser Etappe auf dem Wege zum unendlich fernen Ziele der Wahrheit, und denselben als vermeintlich letztem, endgültigem Ausdruck des erkanntes Wahren. Im Phaedrus schwebt durchweg das Letztere vor. Von Sinnlichen zwar soll die Erkenntniss den Ausgang nehmen, un aber von da in unvermitteltem Sprung (ὀξέως φέρεται) sich wieder zu erheben zu dem einst durch reine Vernunst geschauten, jesseitigen, von aller Sinnlichkeit und Räumlichkeit schlechthin logelösten, rein begrifflichen Wesen. Diese schroffe Transcenden der Begrisse ist die begreisliche Folge der Unentwickeltheit der Methode, die den Begriff zu Grunde legt, aber seine durchaus bedingte Rolle im Process der Erkenntniss noch nicht durchschaut und so noch glauben kann, in den Begriffen die Wesesheiten der Dinge unvermittelt, gleichsam im Fluge zu erhasches. Was vorschwebt, ist die reine Ursprünglichkeit der Denkeinheit selbst als Function. Das Gesetz der Einheit, als Urgesetz der Erkenntniss, erscheint freilich nicht, es ist übersinnlich, über Raus und Zeit, in seiner Geltung unbedingt, die in der That ,voraussetzungslose' Voraussetzung. Dagegen wird alles Sinnliche nur erkennbar in der Zurückbeziehung (schliesslich) auf das reine Gesetz dieser Einheit; insofern erscheint dieses in jenem, aber als im Abbild', nicht im Urbild. Diese Beziehung des Begriffs zum ursprünglichen Gesetze des Selbstbewusstseins lag von Anfang an zu Grunde in dem Motiv der ἀνάμνησις, als des ἀναλαβείν αὐςὸτ έξ ξαυτοῦ την ἐπιστήμην (Men. 85 d, vgl. Phaedo 75 e); damp ist die fragliche οὐσία ursprünglich unser (ebenda 76 d ὑπάς χουσαν πρότερον άνευρίσκοντες ήμε**τέραν ούσαν, 92 d αὐτί**ς [sc. τις ψυχίς] έστιν ή οὐσία). Diese an sich wohlbegrundete

insicht konnte aber, so lange sie nicht bis zur tiefsten Durchuchtung des ganzen Getriebes der wissenschaftlichen Methode sich atwickelt hatte, leicht irreleiten zu einer Hypostasirung der Beriffe, der Plato dauernd nicht unterlegen, aber nirgends so nahe ekommen ist wie im Phaedrus. Das Transcendentale, mit Kant 1 reden, liegt dem Transcendenten stets zu Grunde, selbst bei den leaten, die nur darum die Führer der Dialektik werden konnten; per im Verharren bei der Transcendenz konnte es seine eigenste rast, die der Gestaltung von Wissenschast, nicht entsalten. Plato, 1 dem Entwurfe seiner Dialektik, nächst der ethischen Reslexion s Sokrates, am mächtigsten durch die Eleaten angeregt, hatte ese Klippe zunächst zu befahren; er ist an ihr nicht gescheitert, er keine seiner Schriften zeigt ihn der gesährlichen Stelle so Also gehört er an den Anfang der Plato she wie der Phaedrus. genthümlichen, über Sokrates hinausführenden Entwickelung, in a Stadium vor dem Theaetet, Phaedo, Gastmahl und Staat.

9. Ausser der Dialektik tritt die Psychologie im Phaedrus be-:utsam hervor; erst beide vereint liefern die zulängliche wissenbastliche Grundlage für die neue Redekunst. Den Ansang macht r in dialektischer Hinsicht schon oben berührte Unsterblichkeits-Was an diesem zuerst auffällt, ist das Archaisiren, das srückgreisen nicht bloss auf vorsokratische, sondern auf urälteste iechische Philosopheme wie die des Anaximander und Alkmaon. enn nach bester Ueberlieferung (s. Zeller Philos. d. Gr. 1 198) u Anaximander zuerst den Begriff einer ἀρχή geprägt, eines "Anogs', d. i. Princips des Werdens, das, eben als Princip, unveringlich beharren müsse, weil sonst das Werden sich erschöpfen Orde. Plato macht nicht nur von dem zum Gemeingut gewordenen erminus Gebrauch, sondern stützt sich auf denselben Grund: das 'rincip' der Bewegung zunächst des Himmelsgewölbes, damit aber les Werdens (auch dies ganz anaximandrisch!) muss ewig sein, enn sonst würde diese Bewegung, mithin alles Werden zum Still-. and kommen, auch nicht wieder von neuem anheben können. fincip der Bewegung aber ist: das sich selbst Bewegende, gleichsetzt mit der "Seele". Dies zweite Bestandstück des Beweises ist m Pythagoreer Alkmäon entnommen, der (nach Arist. de an. 12, )5 a 29) bereits die Unsterblichkeit der Seele als des ἀεὶ χινούvor behauptet und sich dafür auf die ewige Bewegung des götthen, also beseelten Himmelsgewölbes als beweisendes Beispiel

berusen hat.¹) Die Grundvorstellung von der Seele als Bewegkraft war übrigens (nach Arist. de an. I 2) fast allen älteren Philosophen gemein. Dieser historischen Beziehungen muss man sich erinnern, um die Bedeutung des Beweises im Zusammenhange der Entwickelung der platonischen Philosophie richtig zu schätzen.

Plato hat nun denselben Beweisgrund in den Gesetzen (893 fl.), und zwar, wie im Phaedrus, als einzigen, für sich ausreichenden Beweis, allerdings nicht der Unsterblichkeit, aber doch der Priorität der Seele vor dem Körper, sachlich ganz gleichsinnig, nur in viel breiterer Ausführung, wiederholt. Daraus schliesst Lutostawski: er müsse diesen Beweis für triftiger gehalten haben als alle im Phaedo zusammengetragenen sammt dem Nachtrag zu diesen im 10. Buche des Staats (608 ff.). Wenn aber, so sei es sehr unwahrscheinlich, dass er im Phaedo, wo er solche Anstrengungen macht, immer neue Beweisgründe für die Unsterblichkeit zu finden, gerade diesen, seinem eigenen Urtheil nach durchschlagendsten ausgelassen hätte, wenn er schon in seinem Besitz gewesen wäre. Folglich könne der Phaedrus nur nach dem Phaedo und selbst nach dem 10. Buche des Staats geschrieben sein.

Diese Ausdehnung der Folgerung wäre in der That nochwendig; womit das Argument für den schon unannehmbar wird, der die Abfassung des Phaedrus nach dem 10. Buche des Staats aus anderes Gründen für ausgeschlossen hält. Aber die Schlussfolgerung an und für sich wird sofort wankend, wenn man sich ") überzeugt, dass das Argument des Phaedrus und der Gesetze dem Kerne nach auch im Phaedo vorliegt. Bekanntlich wird dort die Ueberzeugung von der Unsterblichkeit durch eine lange Reihe von Argumenten ungleichen Gewichts nach und nach geweckt und befestigt; aber erst ein letztes Argument soll den Ausschlag geben; es lautet nach

<sup>1)</sup> Von beiden Philosophen hat Plato auch Anderes übernommen: von Anaximander die nothwendige Ruhe der Erde im Gentrum der Welt kraft des gleichen Abstandes von der Peripherie (Phaedo 109 in.; es ist sehr zu beachten, dass Arist. de cael. Il 13, 295 b 12 sich auf den Wortlaut bei Plato bezieht, während er zugleich bemerkt, das Argument stamme von Anaximander her; ganz so gebraucht er de an. I 3 Platos Formulirungen, nachdem er im 2. Kapitel Alkmäon als Quelle der fraglichen Ansicht genannt hat); von Alkmäon die Unterscheidung des Menschen vom Thier durch das Merkmal des ževetévat (Phaedr. 249 b—c, vgl. Hirzel in dies. Ztschr. XI 241).

<sup>2)</sup> Mit Zeller Phil. d. Gr. II a<sup>4</sup> 825 ff.; vgl. auch Toccos Besprechung des Werkes von Lutoslawski in der Zeitschrift Atene e Roma I 1, 35 ff.

nger, weit ausgreifender Vorbereitung schliesslich ganz knapp so: eele ist, ihrer Idee nach, das den Körper Belebende; also widerpricht es ihrer Idee, dem Tode unterworfen zu sein (105 c-e). )as, was überhaupt den Begriff des Lebens ausmacht, αὐτὸ τὸ ίδος της ζωης, kann nicht sterben (106 d). Hier brauchte nur ür ,belebend' ,bewegend' zu stehen, so würde das Argument mit lem des Phaedrus und der Gesetze der Sache nach identisch. Diese Gleichsetzung ist aber nicht nur durch die Sache gegeben - Belebung heisst wesentlich Mittheilung von Bewegung —, sondern sie ist in Phaedrus selbst und noch bestimmter in den Gesetzen ausgesprochen und bildet in beiden ein gar nicht zu entbehrendes Glied des Beweises. Phaedr. 245 c: Was in beständiger Bewegung ist (indem es den Quell der Bewegung in sich hat), ist (damit) unsterblich; was dagegen nur durch Anderes beweglich ist, findet, wenn ein Ende dieser ihm bloss mitgetheilten Bewegung, eben damit ein Ende des Lebens. 246 c: Was vermöge einer ihm innewohnenden Seele bewegt ist und daher sich selbst zu bewegen scheint, heisst ein Lebendes. Am directesten aber Leg. 895 c: ,Wir sagen, dass etwas lebt, wenn es sich selbst bewegt'; nun ist Seele das, krast dessen ein Körper lebt, also (896 in.) ist Seele ihrem wesentlichen Begriff nach (λόγος τῆς οὐσίας, wie Phaedr. 245 e οὐσίαν τε καὶ λόγον) das, was sich selbst zu bewegen im Stande ist. Der ganze Unterschied ist, dass im Phaedo nicht ausdrücklich gesagt, weil als selbstverständlich vorausgesetzt ist, was als Begriff des Lebens angenommen wird: spontane Bewegung. Dies durste deshalb vorausgesetzt werden, weil es ja, nach dem Zeugniss des Aristoteles, der allgemein angenommene Begriff des Lebens oder der Beseelung war, den Plato im Phaedrus und den Gesetzen ausdrücklich annimmt und an keiner sonstigen Stelle etwa in Zweisel gezogen oder dyrch einen anderen ersetzt hat. Man beachte wohl, dass auch im Phaedrus und den Gesetzen diese Voraussetzung gar nicht erst begründet, sondern als allgemein zugestanden angenommen wird. Man beachte ferner, dass dieselbe Grundmeinung von der Macht ler Seele über den Körper, wie im Phaedrus und den Gesetzen, ach im Phaedo sich ausspricht: 80 a wie 94 b und e wird, wiederum ls von Jedermann zugestanden, angenommen, dass die Seele den idrper leitet, regiert, besehligt, beherrscht (αγειν, αρχειν, ήγεονεύειν, δεσπόζειν), desgleichen vom Noūg des Anaxagoras geigt, dass er alles, besonders die Bewegungen der Gestirne, ordne

(διακοσμείν 97 c, 98 c), Wendungen wie sie im Phaedrus und den Gesetzen in enger Verbindung mit dem Unsterblichkeitsbeweis begegnen (246 b πᾶσα ἡ ψυχὴ παντὸς ἐπιμελείται τοῦ ἀψίχου, πάντα τὸν κόσμον διοικεί, e ὁ μέγας ἡγεμὼν ἐν οὐρανῷ, διακοσμῶν πάντα καὶ ἐπιμελούμενος, Leg. 896 c—e ψυχῆς ἀρχούσης, τὸν οὐρανὸν διοικείν, ἄγειν τὴν ψυχὴν πάντα... ταίς αὐτῆς χινήσεσιν).

Aber, wird man fragen, wesshalb ist, wenn in der Sache dasselbe gemeint ist, dem Argument im Phaedo eine so abstracte, las die Hauptsache versteckende Fassung gegeben? Darauf lässt sich bestimmt antworten. Das Argument steht am Ende der sehr ein gehenden, tief angelegten Untersuchung über die Methode der Idees als allein sichere 1) Basis der Begründung, insbesondere für irgend welche These, die ein Werden oder Vergehen betrifft; es war dennach schlechthin nothwendig, gerade den Beweis, der auch den letzten, ernstesten Zweisel standhalten sollte, auch in aller Strenge auf diese allein sichere Methode und nur auf sie zu grunden. Dies geschieht, indem die Seele als εἶδος ζωῆς definirt und mu rein aus dieser Definition, ohne irgend eine weitere Hülfsannahme, ihre Sterblichkeit als durch den Satz des Widerspruchs ausgeschloses, verneint wird. Darum auch wird dieser Beweis ausdrücklich (105) als gar sehr zulänglich bezeichnet (καὶ μάλα ἐκανῶς scil. ἀποδε δείχθαι φωμεν, cf. 101 e έως ἐπί τι ίκανὸν ἔλθοις); worth der nachträgliche Skrupel wegen der menschlichen Schwachheit (107 a) nichts ändert, denn er betrifft nur die subjective Vergewisserung seitens des vorher anders Ueberzeugten, nicht den objectiven Grund der Gewissheit, dessen für Plato feststehende Verlässlichkeit dann noch weiter bekrästigt wird: xaì ear avsas ίχανῶς διέλητε, ώς ἐγῷμαι, ἀχολουθήσετε τῷ λόγψ καθ' ὅσον δυνατὸν μάλιστ' ἀνθρώπφ ἐπακολουθησαι, κᾶν τοῦτο σαφές γένηται, οὐδεν ζητήσετε περαιτέρω.2) Also das Vorwalten des formalen Interesses, den Beweif aus einer einzigen unzweifelhasten Voraussetzung streng nach des

<sup>1) 100</sup> d ἀσφαλέστατον, 101 d έχόμενος έκείνου τοῦ ἀσφαλοῦς, 105 δ ἄλλην ἀσφάλειαν.

<sup>2)</sup> Gar nicht damit zu vergleichen ist *Phaedr.* 246 a περὶ μέν οὖν ἀδενασίας αὐτῆς ίκανῶς, d. h. 'davon genug'. Die Beweisführung heisst vielneh 245 c nur πιστή, was nach *Phaedo* 107 b (καὶ εἰ πισταί εἰσιν) nicht genügt Dies mit Bezug auf Lutosławski S. 334 f.

allein sicheren Versahren der Ideen zu sühren, erklärt die äusserst knappe und abstracte Fassung des Arguments im Phaedo. Der Phaedrus und die Gesetze haben sich zur gleichen formalen Strenge nicht verpslichtet; insbesondere können sie für ihre Beweissührung von dem Versahren der Ideen keinen Gebrauch machen, denn im Phaedrus wird das Mysterium der Ideenlehre erst an späterer Stelle enhüllt, und die Methode der  $\hat{v}\pio\vartheta\acute{e}\sigma\imath\iota\jmath$  ist diesem Dialog überbaupt unbekannt; die Gesetze lassen sich auf tiesere dialektische Untersuchungen vollends nicht ein; allenfalls wird das Nöthigste über die Desinition aus diesem besonderen Anlass in möglichst schlichter, gemeinverständlicher Fassung erklärt (895 d—e), womit übrigens dieser Theil des Beweises sich umsomehr dem Phaedo annähert.

10. Der grösseren formalen Strenge der Beweissührung im Phaedo entsprechen aber auch sachliche Fortschritte. Die Scheidung des Seelischen vom Körperlichen ist im Phaedo ungleich reiner durchgesührt als im Phaedrus. Die Absicht dieser im Gorgias (492 a-b, 523 d, 524 b) schon ausgesprochenen Scheidung hätte es eigentlich ausschliessen müssen, als ursprünglichen Begriff der Seele zu Grunde zu legen, dass sie, um Quelle der Bewegung des Körpers zu sein, selbst in unablässiger und zwar räumlicher Bewegung sei (άελ χινητόν 245 c, τὸν οὐρανὸν περιπολεί, μετεωροπορεί 246 b). Denn wird sie gleich dem Körper im Raume bewegt und dadurch den Körper bewegend vorgestellt - wie, wenn man einer Statue Quecksilber eingösse, spottet Aristoteles - so ist sie damit ohne Frage körperähnlich gedacht. Nun setzt zwar auch der Phaedo wohl die Seele als das den Körper Bewegende voraus, aber gewiss ist nicht nur zufällig nirgendwo gesagt, dass sie, um Quell der Bewegung des Körpers zu sein, selbst im Raume bewegt sein musse. Wäre sie das, so wäre sie um nichts besser als jene Materialursachen, die der Phaedo so energisch ablehnt. So aber sind die Unklarheiten glücklich vermieden, die sich im Phaedrus in geradezu naiver Offenheit blossstellen. Nachdem admlich dort, wie gesagt, die Seele als Princip der Bewegung des Körpers, zunächst des Himmelsgewölbes, eingeführt und aus dieser Voraussetzung (damit die Bewegung der Körperwelt nicht abreisse) ihre Unsterblichkeit bewiesen ist, wird andererseits alle ihre Verbindung mit dem Körper als gewaltsam und darum auflösbar dargestellt; die reine Vernunft — ψυχῆς τὸ ἄριστον 248 b — hat dereinst die farb- und gestaltlose, untastbare, also doch unkörper-Hermes XXXV.

liche Wesenheit geschaut (247 c), sich gänzlich über alles raumliche Sein erhoben (d, e, cf. 249 c); sie ist im Körper wie begraben, eingekerkert gleich der Schnecke im Gehäuse (250 c). Wie ist das zu denken, wenn die Seele ihrem ersten Begriff nach das Bewegende im Körper und desshalb selbst in ewiger raumlicher Bewegung sein soll? Weitere unverhüllte Widersprüche sind die allbekannten: dass an der wundersamen Fahrt in den Ueberrau auch die niederen seelischen Functionen theilnehmen, übrige doch nichts vom Jenseitigen schauen sollen, und dass auch in der göttlichen Seele eine Theilung analog der menschlichen angenommes wird, während andrerseits der vernünstige Theil der Mensche seele der göttliche heisst. Dagegen lehrt der Phaedo: die Seele ist in ihrem Reinzustand körperlos (85 e), getrennt vom Körpe zu existiren fähig. Sie ist, wenn nicht schlechthin einsach, u. ... zusammengesetzt, doch dem am nächsten (78 f). Sie stellt ein Princip einer reinen Einheit dar, jener Einheit, die wir nur am Bewusstsein, als Bewusstsein kennen. Der vovs, auss strengste geschieden von einer Maschine oder Maschinenkraft, die blosse Wahl des Besten (99 a), das Gute oder Seinsollende (99 c) bloss als im Bewusstsein sicher erfasst, übt eine "dämonische" Kraft auf den Körper, dessen Organe, Wirbel, Stösse allenfalls nur secundäre Bedingungen, Mittel der Ausübung jener in sich rein geistigen Kraft sind (98 f). Demnach steht hier im Begriff der Seele durchaus das Merkmal des Bewusstseins voran; erst ein Zweites ist, dass sie über den Körper Gewalt hat, nämlich nicht, als im Raume bewegt, diese ihre Bewegung ihm wie durch Anstoss mittheilt, sondern seinem sonst anarchischen, regellosen Bewegungen Maass und Gesetz giebs nach dem Gesichtspunkt des "Besten" (98 a) d. i. der Erhaltung-Die Getheiltheit aber, der innere Streit der seelischen Krafte, als seelischer, der im Phaedrus so auffällt, ist im Phaedo ganz rermieden; die Seele im reinen, körperlosen Zustand wurde der Sindlichkeit überhaupt nicht unterliegen, diese ist erst die Folge ihrer Verbindung mit dem Körper, ja sie erscheint (94 b-d) fast nur als Erregung des Körpers (anders Rep. 439). Zwar kann dies nicht die schliessliche Meinung sein, da doch zweisellos die Seele davon miterregt wird, sie empfindet doch Begier, Zorn u. s. w., und so wird es auch anderwärts ausdrücklich angenommen, z. B. 79 c: die Seele nach ihrer sinnlichen Seite, d. h. als an den Körper hingegeben, wird von ihm in den Strudel des Werdens mit hineingerissen und geräth dadurch selber in Irrung und Schwankung, während sie durch die Krast des abgezogenen Denkens vermag sich rein in sich selbst zu sammeln, zu concentriren (65 bc, 67 c, 82 e u.s. w.), was aber eben λύσις καὶ χωρισμὸς ψυχῆς ἀπὸ σώματος ist. Der thatsächliche Gegensatz der seelischen Kräste wird also nicht geleugnet, aber er löst sich auf in den Gegensatz der rein auf sich selbst zurückgezogenen und der an den Körper sich hingebenden und gleichsam verlierenden Seele, es ist nicht mehr ein ursprünglicher Streit seelischer Kräste als seelischer. Im Phaedrus tann man mit einiger Mühe vielleicht eben dies angedeutet sinden, aber klar sestgehalten ist es nicht, sonst wären die ausgezeigten Widersprüche nicht möglich gewesen.

Hat man sich dies einmal deutlich gemacht, so wird man nicht leicht mehr beirrt werden durch das Argument von F. Schultess, auf das die Vertheidiger einer späten Datirung des Phaedrus sich regelmässig berusen: der Phaedrus müsse, gleich dem Staat, später als der Phaedo verfasst sein, weil dieser von der in jenen beiden gelehrten Theilung der Seele überhaupt nichts wisse, sondern ihre strenge Einheitlichkeit behaupte. Es ist darauf schon so oft geantwortet worden (von mir Philol. a. O. 596-602), dass man sich fast scheut, es nochmals zu thun. Doch sei in Kürze so viel darüber bemerkt: 1. Der Phaedo sagt nicht schlechthin: die Seele ist einfach, sondern entweder einfach (was schlechthin nur von der Idee behauptet wird) oder dem am nächsten. 2. Dies kann jedenfalls nur gelten von der Seele im reinen Gegensatz zum Körper, nicht von ihr, sofern sie in Folge ihrer Verbindung mit ihm von seinen Erregungen tausendsach mitberührt wird. Dass in letzterer Hinsicht die Seele mit sich selbst, nämlich die Vernunst mit der Sinnlichkeit, in fortwährendem Streit ist, wird keineswegs geleugnet, gerade der Phaedo ist vielmehr unerschöpflich in der Schilderung dieses Streites. Auch die Dreiheit der Functionen ist ihm nicht fremd (68 b—c φιλόσοφοι, φιλοχρήματοι, φιλότιμοι). 3. Im Staat wird die Dreitheilung zunächst eingeführt ohne jedes Eingehen auf die Principiensrage des Verhältnisses der Seele zum Körper; nachdem aber schon in den mittleren Büchern dies Verhältniss ganz so wie im Phaedo vorausgesetzt worden, wird im letzten Buch (611 ff.) die früher aufgestellte Dreitheilung mit der jetzt behaupteten relativen Einsachheit der Seele ausdrücklich vermittelt und zwar ganz so, wie es der Aussassung des Phaedo entspricht: die Einsachheit (oder nächste Annäherung an diese - selbst diese Einschränkung der Behauptung stimmt mit dem Phaedo ganz überein -) gilt für den Reinzustand der Seele, die früher behauptete Theilung für ihre derzeitige Verbindung mit dem Körper. 4. Sollte die Theilung innerhalb der Seele im Phaedo noch ganz unbekannt und überhaupt erst später von Plato behauptet worden sein, so dürste auch keine frühere Schrift sie enthalten. Aber nicht nur ist dem Protagoras (352 b, c, 356 d, e) und anderen früheren Schristen der Streit in der Seele ganz geläufig, sondern im Gorgias (493 a) wird mit durren Worten der Begierde ihr Sitz in einem eigenen Seelemtheil angewiesen (της ψυχης τοῦτο εν ψ επιθυμίαι είσίν). Will man also nicht etwa den Gorgias später als den Phaedo setze , so muss auch nicht der Phaedrus deswegen später sein, weil er eine Theilung der Seele annimmt. 5. Der Phaedrus nähert sich seinerseits dem Phaedo, wenn er die Vernunst als dem Unkörperlichen zugewandt, die Sinnlichkeit als zum Körper niederziehend betrachtet. Auch wird 250 c eine gewisse Gleichartigkeit der Vernunst mit ihrem reinen Object, der Idee, wie im Phaedo, angenommen. Gleichwohl sind die oben bemerkten Unklarheiten stehen geblieben, die im Phaedo vermieden, im 10. Buch des Staats ausdrücklich beseitigt sind. Also kann der Phaedrus keinesfalls nach dem 10. Buche des Staats, aber auch schwerlich nach dem Phaedo versasst sein; letzterer vertritt in Hinsicht der Psychologie ebenso wie der Dialektik die entwickeltere, abgeklärtere Position; wie denn auch die Fortschritte in beiden Beziehungen sich als eng zusammenhängend erwiesen.

11. Es bleiben noch einige wenige Argumente von minder centraler Bedeutung übrig. Lutosławski legt grosses Gewicht daruf, dass in der Rangordnung der Lebensberuse Phaedr. 248 d dem Dichter kein sonderlich hoher Rang eingeräumt wird. Das widerspreche der Würdigung der Poesie im Gastmahl (209 d—e), entspreche dagegen ihrer radicalen Verwersung im letzten Buche des Stats. Aber Phaedr. 245 a, 265 b, 259 d spricht sich eine Schätzung der Dichtkunst aus, wie sie nach dem 10. Buche des Staats, zumal unmittelbar danach, sür Plato nicht möglich war; und in der Anerkennung des Vorzugs der dichterischen Begeisterung vor der blossen  $\tau \dot{\epsilon} \chi \nu \eta$  (245 a) geht der Phaedrus auch über das Gastmahl hinaus, wo die Dichtung durchaus als Sache der  $\tau \dot{\epsilon} \chi \nu \eta$  erscheint (223 d). Wie wäre es auch denkbar, dass die Schrift, die von

ichterischen Mitteln den stärksten Gebrauch macht und sich laut essen rühmt (neben Phaedr. 265 c beachte man besonders das durchis ironielose Selbstlob Theaet. 176 in.), die Dichtung schlechthin be herabsetzen wollen. Richtig ist nur, dass er die Dichterei Beruf nicht sonderlich hochstellt, denn seine letzte Meinung ist, se die Dichtung allein der philosophischen Muse dienstbar sein Ite (259 b u. bes. 277 f.). Aber gegenüber der uneingeschränkten rwerfung der Poesie in der Apologie und im Gorgias vertritt der aedrus entschieden eine gerechtere Würdigung, auch scheint Sc—e eine Milderung der Schrofsheiten des Gorgias (502) gegen: Tragiker beabsichtigt zu sein. Dagegen kehrt das 10. Buch staats ganz zu der extremen Haltung der ersten Schristen zurück d bedauert den "Rückfall" (vgl. Arch. XII 42—48). Also fällt Phaedrus und mit ihm der Theaetet und das Gastmahl jeden-

12. Endlich will Lutosławski (S. 329) in der Jenseitsdichtung 8 Phaedrus Unterschiede gegen Phaedo und Staat finden, die nur greislich seien, wenn ersterer in eine spätere Zeit salle als die iden letzteren, besonders der Phaedo. Indess sind Döring (Arch. 475 ff.) und Dieterich (Nekyia, 1893, S. 112 ff.) nach sorgsamer atersuchung, unabhängig von einander, zu dem Ergebniss gemen, dass die drei Darstellungen in den wesentlichen Zügen Dereinstimmen, die des Phaedrus aber, als die in den Grundlinien Matandigste, in den Einzelheiten wenigst ausgeführte Skizze am Murlichsten voranstehe. Zwar findet Dieterich andererseits, dass bestimmten Einzelheiten Phaedrus und Staat sich näher stehen 1d einer gemeinsamen Vorlage (orphischen Dichtung) in gegenitiger Ergänzung nachgearbeitet seien, während der Phaedo einiges 18 anderen Quellen (altattischen Rechtsvorstellungen) einslechte, amentlich aber an die alt überlieferten, schon Pindar und Empeobles bekannten genauen Zeitbestimmungen sich nicht binde, ondern die Zeiten unbestimmt lasse. Es handelt sich dabei aber mmer nur um unwichtige Variationen der Hauptsache nach festtehender, religiös überlieferter Motive, nicht um von Plato frei ntworfene Vorstellungen.1) Chronologische Schlüsse wären bei ieser Sachlage überhaupt gewagt. Aber auch die einzelnen Wideroruche, die Lutosławski findet, liegen nicht vor. Er macht gelnd, 1. dass nach Phaedo (114a) selbst Vatermörder unter gewissen

<sup>1)</sup> Rohde Psyche 5124, 5665. Dieterich a. O.

Bedingungen schon nach einjähriger Strafe loskommen, während im Staat (615 b, 617 d) und Phaedrus (249 a-b) eine tausendjährige Periode für alle Abgeschiedenen angesetzt werde, nach welcher sie erst reincarnirt werden; 2. dass nach dem Phaedo (114 c) der Philosoph sogleich nach dem Tode vom Körper befreit in die Seligkeit eingehe, während er im Phaedrus (249 a) erst nach drei jener tausendjährigen Perioden das Ziel erreiche, alle übrigen aber (248 e) sogar zehn solcher Perioden durchzumachen haben (letzteres auch dem Staat fremd). Er sieht in diesen ungeheueren Strafverschärfungen den Beweis eines gewachsenen Verantwortlichkeitsbewusstseins. Im ersten Punkte aber hat Lutosławski den platonischen Text nicht scharf aufgefasst. Die Classe, von der Phaedo 114a die Rede ist, nämlich die der mit schwerer, doch nicht unsühnbarer Schuld Belasteten, steht in der Mitte zwischen den ganz Unheilbaren (113 e), die auf ewige Zeit im Tartarus büssen müssen, und den "Mittelmässigen" (113 d), die nicht zum Tartarus kommen, sondern am acherusischen See, gleichsam in einem Purgatorium, von ihren Versehlungen sich reinigen müssen, aber auch für ihre Gutthaten belohnt werden, um dann, nach bestimmten längeren oder kurzeren (113 a, vielen und grossen 107 e) Perioden reicarnirt zu werden (πάλιν ἐκπέμπονται εἰς τὰς τῶν ζώων γενέσεις 113 a, άλλος δεῦρο πάλιν ήγεμων κομίζει 107 e). Αυdrücklich nun kommt jene mittlere Classe nach einjährigen Tartarusqualen unter der angegebenen Bedingung an den See, d. h. an jenen Ort der Reinigung, und nimmt von da ab offenbar an den Los jener nächstbesseren Classe theil (so auch Döring S. 484). Die Worte λήγουσι των κακών beziehen sich auf die Qualen des Tartarus, der Reinigung dagegen am acherusischen See unterliegen diese so gut wie die "Mittelmässigen". Dies bestätigt die Fortsetzung (114 b-c): die ausgezeichnet heilig gelebt haben, heisst es weiter, diese sind es, die von den unterirdischen Gefangnissen losgesprochen werden und auswärts zu den (vorher geschilderten) reinen Wohnsitzen an der wahren Erdobersläche gelangen. Wiederum unter diesen werden dann ausgezeichnet die durch Philosophie "genugsm" Gereinigten, welche fortan körperlos bleiben und ,noch schönere', hier nicht zu schildernde Wohnsitze erhalten sollen.1)

<sup>1)</sup> Diese Wohnsitze können nur jenseits, in ätherischen Regionen gesucht werden. Insofern ist es ungenau, wenn Lutosławski S. 328 (unten) sagt, der Schauplatz des Mythus im Phaedo sei auf die Erde beschränkt.

sind die österen Incarnationen (selbst der Philosophen) nicht einmal ausgeschlossen. Und wenn 107e von vielen und langen Perioden die Rede ist, würde man an die traditionellen tausendjährigen sogar ohne weiteres denken, wenn nicht die Parallelstelle 113 a mehr dafür spräche, dass die Dauer absichtlich unbestimmt gelassen ist, vielleicht weil es rationeller schien, eine längere oder kürzere Busszeit je nach der Grösse der Verschuldung oder auch nach der Lebensdauer anzunehmen. Der Staat (615 a-b) sucht nämlich die konstlichsten Grunde, um die handgreiflich ungerechte, aber durch die Tradition einmal gegebene, für alle unterschiedslos gleiche Busszeit von 1000 Jahren einigermaassen zu rechtsertigen: die menschliche Lebensdauer sei zu 100 Jahren gerechnet (!) und es müssten alle Gut- und Uebelthaten zehnsach vergolten werden; eine Rechnung, die bei der thatsächlichen Ungleichheit der Lebensdauer vielmehr auf ungleiche Perioden hätte führen sollen. kleinlich über solche Dinge mit dem Schriftsteller zu rechten, der selber sagt, dergleichen buchstäblich für wahr zu nehmen οὐ πρέπει νοῦν ἔχοντι ἀνδρί (Phaedo 114 d). Aber eben desshalb lässt sich aus dergleichen chronologisch nichts schliessen. ebenso wenig die Abweichungen in der Ausmalung der Oertlichkeiten für gewichtig genug halten, um Schlüsse hinsichtlich der Zeitfolge der Schriften darauf zu bauen. Phaedr. 249 a und Rep. 614 c-d, 615 a sprechen, nach einer Ueberlieferung, von einem Ausenthalt der Gerechten droben im Himmel, wo sie den Lohn, der Ungerechten drunten in der Unterwelt, wo sie die Strafe ihrer Thaten empfangen, oder genauer: der Phaedrus von einem dauernden Ausenthalt, der Staat beiderseits von Wanderungen, während der Phaedo, der, wie wir sahen, nicht weniger als fünf Classen unterscheidet, hauptsächlich von jenem Aufenthalt der "Meisten" (113 a), nämlich aller mit Ausnahme der hervorragend Frommen und der ganz Verruchten, also derer, die ,mittelmässig' gelebt haben (113 d), am acherusischen See zu erzählen weiss, wo sie sowohl von ihren Uebelthaten sich zu reinigen haben, als für ihre Gutthaten Lohn emplangen (an letzteres wieder anklingend Rep. 615 b). Dies wird ebenfalls Ueberlieserungen, nur anderen, entnommen sein; oder es wirkt vielleicht auch hier jenes rationalistische Bestreben, in der jenseitigen Vergeltung etwas mehr Gerechtigkeit walten zu lassen; denn die grosse Masse der Menschen theilt sich eben nicht in die zwei Classen: Gerechte und Ungerechte, sondern hat ebensowohl gute wie üble Thaten aufzuweisen; dazu passt besser ein gemeinsamer Aufenthaltsort, wo beides, Lohn und Strafe, zugeheilt wird. So würde der Fortschritt, nämlich in der Richtung grösserer Freiheit von der Ueberlieferung und eines genaueren Gerechtigkeitsstrebens vielmehr auf Seiten des Phaedo sein; und desshalb mag wohl Rohde (Psyche S. 566 Schluss) die Darstellung des Phaedo sogar für die jüngste gehalten haben. Aber darin könnte ich ihm aus anderen Gründen nicht folgen; sondern ich vermuthe, dass Plato später im Staat vorzog, sich wieder enger an die Ueberlieferung anzuschliessen und sie lieber auf irgend eine Weise ihm gilt gleichviel, wie, s. z. B. den Zusatz betreffs der ganz jung Verstorbenen 615 c - zu rechtsertigen, statt eigene Dichtunges an ihre Stelle zu setzen, die ohne Halt an der Ueberlieferung an Ende nicht des gleichen Eindruckes gewiss sein konnten. Man muss nie vergessen, dass Plato in diesen Mythen predigt, nicht philosophirt.

Und so können auch diese, an sich nicht allzu ernst zu nehmenden Differenzen nichts an der allgemeinen Schlussfolgerung ändern, auf die so viele übereinstimmende Erwägungen hinführten: der Phaedrus ist jünger als der Gorgias, jünger somit als die ganze sokratisirende Periode Platos, deren positivsten Abschluss der Gorgias bezeichnet; jünger auch als die Sophistenrede des Isokrates, aber die unmittelbare Antwort auf diese; er ist andererseits älter als der Theaetet, Euthydem, Cratylus, Phaedo, das Gastmahl, der Staat und die ganze letzte, d. h. nachstaatliche Gruppe von Schriften; daher um so mehr dem Gorgias und der Sophistenrede nahe m stellen; mithin schwerlich später als 390, eher ein bis zwei Jahre früher verfasst.

Marburg.

P. NATORP.

## PRAETORIUM.

Kein technisches Wort der römischen Militärsprache begegnet unseren Limesforschern häufiger als die Benennung praetorium. I fragt sich aber, ob dieser Gebrauch nicht grossentheils ein issbrauch ist. Dass er mindestens incorrect ist, hat kürzlich maszewski (Neue Heidelberger Jahrb. 9 S. 142) ausgesprochen; elleicht aber ist er geradezu falsch.

Praetorium in der ursprünglichen Verwendung bezeichnet örth den im Heerlager dem praetor, d. h. dem besehlsührenden Mastrat vorbehaltenen Raum; das Wort muss in republikanischer it aufgekommen sein, nachdem der rex beseitigt war und bevor Benennung consul die spätere Allgemeinheit gewann. In dem twickelten Sprachgebrauch wird das Wort neben dieser immer dgehaltenen Verwendung in zwiefacher Weise verallgemeinert. mmal geschieht dies durch Hervorheben der Beziehung auf den Idherrn unter Zurücktreten der örtlichen; in praetorio militare isst nicht im Feldherrnzelt, sondern unmittelbar unter dem Feldrrn Dienst thun. Daraus entwickelt sich der Begriff des Hauptartiers, des Gardedienstes im Gegensatz zu dem gewöhnlichen perdienst. Andererseits heisst wenigstens schon in der frühen viserzeit praetorium unter Zurücktreten der militärischen Beshung') jede ausserhalb der Stadt insbesondere für den Beamten servirte Wohnung, die kaiserliche Villa<sup>2</sup>) so wie die Statthaltersidenz und namentlich das für die amtlichen Reisen des Statt-Iters eingerichtete Gebäude,") aber auch im Privatverhältniss das

<sup>1)</sup> Dies zeigt sich besonders deutlich in der Stelle des Tacitus ann. 3, 33, die Domaszewski mich ausmerksam macht, wonach, wenn dem Feldherrn De Gemahlin ins Lager folgt, in demselben zwei Reservatquartiere, duo prasersorderlich sind. Die Dame mit ihrem Gesolge kann nicht an der Offizier-Repeisen.

<sup>2)</sup> Edict des Claudius Bais in praetorio CIL. III 5050 und sonst.

<sup>3)</sup> Iulian C. Th. 15, 1, 8: oportuit praetoria iudicum et domos iuditas publico iuri atque usui vindicari. Honorius C. Th. 15, 1, 35: de

von dem Gutsbesitzer nicht für wirthschaftliche Zwecke angelegte, sondern für persönliche Benutzung reservirte Landhaus.1)

Von diesem Sprachgebrauch dürste auch der in den Inschristen begegnende sich nicht entsernen.

Unter den nicht häufigen Erwähnungen des praetorium auf den Inschriften fordern die meisten die Auffassung desselben als Statthalterhaus oder lassen doch dieselbe ungezwungen zu.

Köln: dis conservatorib(us) Q. Tarquitius Ca[t]ulus leg. Aug., cuis[t] cura praeto[r]ium in ruina[m co]lapsum ad n[o]vam faciem restitut[um est]. Brambach CIL. 331.

Asturica: I. o. m., Soli invicto, Libero patri, Genio praetor(ii) Q.

Mamil. Capitolinus . . . leg. Aug. per Asturiam et Callaccian,
dux leg. VII [G.] p. [f.] . . . pro salute sua et suorum. CIL. II 2634.

Tarraco: I. o. m., Iunoni, Minervae, Genio praetorii consularis, diii
.... ibus T. Fl. Titianus leg. Augg. pr. pr. (praeses prov. Hisp. citerioris auf der Inschrift II 4118) ... a eius dedicaverun. CIL. II 1076. Das praetorium consularis (so wohl eher als prutorium consulare, wie Domaszewski Westdeutsche Ztschr. 14, 101 meint, da consularis als Adjectiv nur von consul, nicht von consularis verwendet werden kann) ist die Amtswohnung des Stathalters der Provinz, der in Beziehung auf diese nicht titular, sondern mit der üblichen Kurzformel bezeichnet wird.

palatiis aut praetoriis iudicum. Vgl. C. Th. 1, 26, 4. C. Iust. 1, 40, 15. Darauf beziehen sich die praetoria der Provinz Thrakien, deren Anlegung unter Nero eine Inschrift (CIL. III 6123) bezeugt: [Nero Claudius] . . . . to bernas et praetoria per vias militares fieri iussit per Ti. Iulium Iustum proc. provinciae Thraciae und die dann Severus wieder aufnahm. Nach einer kürzlich gefundenen Urkunde (Bull. de corr. hell. 22 p. 472 fg.) wurde im Jahre 202 der Marktslecken (εμπόριον) Pizos in dieser Provinz unweit von Philippopolis gegründet und aus den benachbarten Ortschaften eine Anzahl Colonisten dort angesiedelt; in dem darauf bezüglichen Erlass des kaiserlichen Statthalters Q. Sicinnius Clarus heisst es (Z. 246 fr.): παρὶ δὲ τῶν οἰποδομημάτων ὅπως ἐπιμελείως τυνχάνοντα εἰς ἀεὶ διαμένοι, κελείω τοὺς τοπάρχους καὶ τοὺς ἐπιίστα] θμους στρατιώτας [π]α[ρ]ὰ τῶν ἐπιμελητῶν παραλα[νβ]ἀν[ω]ν τὰ πραιτώρια καὶ τὰ βαλανεῖα ὑλόκληρα. Gemeint sind die an den Mansionen angelegten Nachtquartiere nebst ihren Badern. — An solche praetaria knüpfen die der peutingerschen Tafel an.

<sup>1)</sup> Ulpianus Dig. 50, 16, 198 rechnet die praetoria voluptati tantum deservientia zu den nicht in oppidis befindlichen urbana aedificia. Derselbt unterscheidet 7, 8, 12 villa und praetorium als Nutz- und Luxusbauten. Pepinian Dig. 32, 91, 1 spricht von praedia cum praetorio in ähnlichem Sim.

pulum: Genio praetorii huius M. Val. Longinus [v. c. leg.] leg. XIII ge[m.] Severianae cum suis votum solvit. CIL. III 1019. Die Parallelinschrift, dem I. o. m. conservator gewidmet (CIL. III 1020), deutet darauf hin, das der Genius des Gebäudes gemeint ist. Auch huius, was gegen den sonstigen Inschriftengebrauch hinzugesetzt ist, will wohl nicht, wie Domaszewski meint, das Ilaus des Legionslegaten von dem des Statthalters von Dacien unterscheiden, sondern andeuten, dass unter praetorium nicht das Hauptquartier verstanden werden soll, sondern das Gebäude.1)

kunum: praetorium [vetustate] conlapsum . . . . , Burnistae, . . . . ses ex pec. [publ. fecer.]. Scapul[a] . . . . (wahrscheinlich Scapula Tertullus unter Marcus und Commodus) leg. Augg. p[rov. Dalmatiae] restit[uit]. CIL. III 2809. Zur Errichtung dieses Stationsgebäudes haben sich also mehrere benachbarte Gemeinden zusammengethan.

Ingegend von Volubilis in der Tingitana: [Ge]nio loci . . . l. Neon praef. [coh.] I Astur. et Call[aec. p]raetorium per m[a[nus comm(ilitonum) has . . . io composuit et fecit. Bull. du comité 1891 p. 137 — CIL. VIII 21820. Auch hier steht der Annahme nichts im Wege, dass der Cohortencommandant für den Statthalter ein Gebäude hat herstellen lassen, zumal da die Ruinen desselben den Berichterstattern ansehnlicher erschienen sind als die gewöhnlicher Burgen.

varacum: Θεοίς τοίς τοῦ ἡγεμονικοῦ πραιτωρίου (Eph. epigr. 3 p. 312).

Inschristliche Zeugnisse für den Gebrauch von praetorium, die h auf die Statthalterwohnung nicht beziehen lassen, sinden sich, viel ich weiss, lediglich in Britannien am Wall:

nchester: Genio praetori Cl. Epaphroditis Claudianus tribunus cho. I Ling. v. l. p. m. CIL. VII 432.

<sup>1)</sup> In den Dedicationsinschriften fehlt das hic ständig, weil es selbstrständlich ist, dass das Gebäude gemeint ist, an dem die Inschrift sich bedet und also fehlerhaft dies auszudrücken. Soll ein Gebäude von einem deren unterschieden werden, so kann dies nur geschehen durch Hinsetzung iner speciellen Benennung. Aber da Genio praetorii zweideutig ist und wohl örtlich verstanden werden kann von dem Gebäude wie von dem Hauptartier oder dem Feldherrn, so ist die Hinzufügung des Wortes hier gerechtligt.

Littlechesters: I. o. m. ceterisque diis immort. et Gen. praesr. Q. Petronius Q. F. Fab. Urbicus praef. coh. IIII Gallorum.... votum solvit pro se et suis. CIL. VII 704.

Ebendaselbst: Genio praetori sacrum Pituanius Secundus praefedus coh. IIII Gallor. CIL. VII 703.

Aber was wir jetzt in den Castellen Praetorium nennen, kann auch in diesen Inschriften unmöglich gemeint sein. Praetorium ist weder in dem grossen Lager der Legion noch in dem einer kleiners Truppe der hausähnliche Mittelbau, sondern eine für den Feldherrn oder den Statthalter oder den Gutsbesitzer reservirte Rauslichkeit, immer, auch in abgeleiteter Ausdrucksweise, gegensätzlich zu den den untergeordneten Personen zugänglichen Räumen. Das auch der einem Commandosührer niederen Ranges angewiesen Raum also genannt werden könne, passt wenig zu dem wenehmen Charakter des Wortes; aber selbst wenn man dies asnimmt, kann ein solcher unter dem praetorium jener englisches Inschriften unmöglich gemeint sein, da es nicht angeht diese Dedicationen auf die einem solchen Führer im Gegensatz zu den Mannschasten vorbehaltene Wohnung zu beschränken. steht nichts im Wege, darunter das statthalterliche Hauptquartier zu verstehen. Der Genius der einzelnen Person, vom Kaiser abgesehen, ist vom Lagercult ausgeschlossen'); aber füglich konnte das Obercommando in seiner abstracten Bezeichnung in gleicher Weise divinisirt werden. Allgemein gebräuchlich scheint dies nicht gewesen zu sein, da die Belege dafür sich auf Britannien beschränken; in der Regel hat man es wohl vorgezogen, den Geniss auf die Provinz oder die Legion zu beziehen, wobei die Person des Statthalters und des Feldherrn noch weiter zurücktrat. Also aus den sparsamen Belegen für diesen Gebrauch des Wortes kann ein Schluss auf die Benennung der castrensischen Localitäten nicht gezogen werden.

So weit ich sehe, fehlt es in der technischen Sprache der Römer an einem zusammensassenden Ausdruck für die Lagerbauten im Gegensatz zu den Soldatenzelten und dem Wall und ist die Benennung praetorium in örtlicher Geltung beschränkt auf die sür

<sup>1)</sup> Ausnahme macht, bis jetzt einzig, eine kürzlich bei Stockach gesendene Inschrist (Zangemeister im westdeutschen Corr. Blatt 1898 S. 19 c): 1. o. m. (Götterbildnisse mit Beischristen Isis Sarapis) conservatori ceterisque diis deabusque e[t] Genio Iuni Victorini co(n)s(ularis).

den Feldherrn vorbehaltenen Räume, unanwendbar aber oder wenigstens bis jetzt unerwiesen für die Wohnung des Commandoträgers überhaupt, welche bei kleineren Abtheilungen schwerlich in der baulichen Anlage dem praetorium des Legionslagers glich und schwerlich einen distinctiven Namen geführt hat.<sup>1</sup>)

Es kann überhaupt die Frage aufgeworfen werden, in wie weit wir befugt sind die Lagerbezeichnungen der römischen Militärsprache auf die kleinen und kleinsten römischen Staudlager zu übertragen. An sich ist es ja wahrscheinlich, dass, so weit das Castell mit dem Heerlager im Schema zusammenstimmt, die technischen Bezeichnungen auch auf jenes Anwendung gefunden haben werden, und die Benennung der Hauptthore des Lagers porta praeteria giebt den Anstoss nicht, welchen das vornehme Wort praeterium in der Anwendung auf die Behausung eines kleinen örtlichen Besehlsührers hervorrust. Weiter hat Domaszewski (bei Hettner, Limes-Castell Murrhardt S. 4 A. 1) aus einer von ihm in dem moesischen Castell Kutlovica gefundenen Inschrift vom Jahre 258 (CIL. III 7450: portam praetoriam cum turre a fundamento . . . stricavit) den Gebrauch von porta praetoria auch für das Castellthor nachgewiesen; für die porta decumana fehlt bis jetzt ein gleichartiger Beleg. Indess ist bei dem Gebrauch dieser Thorbenennungen sicht zu übersehen, dass derselbe durch den Nachweis der Stirnseite bedingt ist.

Nach der römischen Ueberlieserung ist bei der Anlage des Marsch- wie des Standlagers naturgemäss die Stirnseite diejenige, welche in der Marschrichtung liegt oder dem Feinde zugewendet ist<sup>2</sup>); indess ist dies Princip, da es eben durch die nicht immer gleichmässigen militärischen Ziele bedingt wird, mancherlei Modificationen unterworsen und wir wissen auch, dass noch andere Rücksichten dabei eingrissen, zum Beispiel auf ungleichem Boden für das Hinterthor der Umschau wegen die höchste Stelle bevor-

Als dauernde Residenzen haben die Castelle auch den Offizieren von Ritterrang schwerlich gedient; für die Subalternen, die hier regelmässig den Besehl geführt haben müssen, dürste ein grösseres Zelt ausgereicht haben.

<sup>2)</sup> Diese Regel giebt bekanntlich Pseudo-Hyginus 56: porta praetoria semper hostem spectare debet. Vegetius 1, 23: porta quae appellatur praetoria aut orientem spectare debet aut illum locum qui ad hostes respicit aut si iter agitur illam partem debet attendere, ad quam est profecturus exercitus.

zugt ward.¹) Wenn also bei der Wahl der Stirnseite Zweckmateitsfücksichten entschieden und eine feste Orientirung nichtstand, so lässt sich die Stirnseite in den erhaltenen Lagern in anderer Weise bestimmen. Bekanntlich ist das römische I der späteren Zeit der Regel nach kein Quadrat, sondern mei ein Rechteck und es liegen die beiden Hauptthore an den Schseiten, die beiden secundären aber in den Längsseiten nich deren Mitte, sondern im ersten Drittel, so dass dieselben vor porta decumana doppelt so weit entfernt sind als von der praetoria. Nach dieser Regel lässt sich da, wo die Lage der I ermittelt ist, danach die Stirnseite feststellen.

Nicht immer treffen beide Merkmale zusammen. Das C der Saalburg folgt im allgemeinen dem gewöhnlichen Schema Schmalseiten messen 100, die Längsseiten 150 römische Schund die Seitenthore liegen im Drittel der Längsseiten. Wird Stirnseite bestimmt durch die Entfernung der Seitenthore von Schmalseiten, so ist das Thor an der Südseite auf dem Wege Heddernheim, das im Wesentlichen sich erhalten und dem Ja Meisterhand kürzlich seine Vollständigkeit wiedergegeben hat, porta praetoria. Wird aber die Stirnseite bestimmt durch Rücksicht auf das Ausland, so ist umgekehrt dieses Thor die 1 decumana und dasjenige an der Nordseite, das zum Limes un das Ausland führt, die porta praetoria.

Die letztere Ansicht hat sich eingebürgert, wenn sie g nicht ohne Widerspruch geblieben ist. Aber zugegeben i werden, dass die jetzt beliebte Annahme, wonach das Saalb Castell durch Vertauschung der praetentura und der retenturs von der gewöhnlichen Anlageform entfernt haben soll, auf i schwachem Grunde beruht und dass, da einmal eine Ausnahme genommen werden muss, es einfacher ist, die Richtung auf Ausland aufzugeben und die porta praetoria auf der Strasse i Heddernheim zu suchen, wo der offenbar nicht unbedeutende Mit flecken an das Castell sich anschliesst.

Berlio.

TH. MOMMSE!

<sup>1)</sup> Pseudo-Hyginus a. s. O.: porta decimana eminentissimo loco stituitur, ut regiones castris subiaceant. Die von Vegetius a. a. O. be gehobene Bevorzugung der Ostseite kann wohl nur auf den Gesetzen Limitation beruhen; sie wird in der antiquarischen Theorie eine Rolle gesaber schwerlich praktisch eingegriffen haben.

## ÄGYPTISCHE LEGIONARE.

Vegetius, indem er bemerkt, dass bei dem Legionsdienst des Schreibens und des Rechnens kundige Leute nicht sehlen dürsen, begründet dies eingehend (2, 19): totius enim legionis ratio, sive obsequiorum sive militarium munerum sive pecuniae, cotidie adscribitur actis maiore prope diligentia, quam res annonaria vel civilis in polyptychis adnotatur: cotidianas etiam in pace vigilias, item excubitum sive agrarias de omnibus centuriis et contuberniis vicissim milites faciunt. ut ne quis contra iustitiam praegravetur aut alicui praestetur immunitas, nomina eorum, qui vices suas secerunt, brevibus inseruntur. quando quis commeatum acceperit vel quot dierum, adnotatur in brevibus. Ein Stück solcher brevia ist kürzlich in Aegypten zum Vorschein gekommen und von zwei namhasten Genser Gelehrten, Iules Nicole und Ch. Morel in Sonderpublication (archives militaires au I siècle. Gens 1900) mit Facsimile herausgegeben worden.

Ich beabsichtige nicht den gesammten Inhalt des opisthographen Blattes hier zu wiederholen und zu erläutern; es soll nur eine kurze Uebersicht des Inhaltes gegeben und der wichtigste Bestandttheil, die Soldberechnung zweier Legionare, näher erörtert werden

Die Vorderseite des Papyrus zeigt in der Ueberschrift den Rest des Consulats 81 n. Chr. . . . L. Asinio cos. 1) In dem Soldverzeichniss, wovon die beiden letzten Columnen erhalten sind, ist diesen vorgeschrieben an(no) III Do(mitiani), d. h. nach der ohne Zweisel hier zu Grunde liegenden ägyptischen Jahrbezeichnung 29. August 83/4. Die in der letzten Columne der Vorderseite zusammengestellten Urlaubsvermerke beginnen: exit . . . . anno III [imp. Tito. . . . .] Octobres, r(edit) anno eodem XII k. Februarias und sahren sort: exit

<sup>1)</sup> Der sonst nicht bekannte Vorname dieses Consuls erscheint mir auf der Photographie deutlich mit vorhergehendem leerem Raum, und ebenso liest Nicole. Morel meint vielmehr et zu erkennen.

. . . . anno I imp. Domitiano . . . . r(edit) anno eodem Il Iulias. Diese Notiz ist also begonnen zwischen dem 14. Sep und dem 14. October 81, bevor die Kunde von dem am 1; tember erfolgten Tode des Titus nach Aegypten kam, un weiter geführt bis 13. Juli 82; der annus III Titi (29. Aug 13. September 81) und der annus I Domitiani (14. Septem bis 28. August 82) sind identisch. Unter den späteren al Vermerken ist der jungste datirt anno VII Domitiani III tob[res], 29. September 87. Demnach ist die Liste angelegt im Todesjahr des Titus 81 n. Chr. und, von verschiedenen fortgeführt, in Gebrauch geblieben bis zum Jahr 87. - Die seite, welche nach Cassirung der Vorderseite geschrieben is sich nur insoweit datiren, dass die darin aufgeführten Ti zeichnet sind als k. Domitia(nis) und so weiter bis VI ich mitianas]. Sie ist also bald nach Cassirung der Vordersei gesetzt, da die Umnennung des Monats October in Don (Sueton Dom. 13) nach dem vorher Bemerkten nach 87 zu scheint, aber in den Jahren 88/9 (nach einem von den l gebern angeführten Genfer Papyrus) und 89/90 (nach drei a einem Londoner Pap. of the Br. Mus. 1 n. 259 p. 39, eine liner, Wilcken Ostraka 1, 810 und einem Oxforder, Grenf Hunt Oxyrhynchus 2 p. 164) bereits eingeführt war; mit de strophe Domitians im Jahre 96 verschwindet sie wieder. - 1 der Vorderseite, aber nach Umkehrung und Cassirung de geschriebener Vermerk, beginnend imp. Domitiano XV co aus dem Jahre 90, kann der Rückseite gleichzeitig sein.

Ich verzeichne die einzelnen Schriftstücke.

- 1. Die unter dem schon angegebenen Rest des Sams . . . L. Asinio cos. und mit der, auch vielleicht zu Anfang ständigen, wahrscheinlich den Schreiber nennenden Untu L. Ennius Innocens von mehreren vermuthlich gleicharti lumnen übrig gebliebenen beiden letzten tragen als Uebers zwei Soldatennamen:
  - Q. Iulius Proculus Gan(gris?)1)
- C. Valerius Germanus  $Tyr(0)^2$ ) und führen mit der gleichlautenden Eingangsformel: accepit stip. I (oder II o

<sup>1)</sup> Die Lesung ist unsicher, vielleicht mit Morel so wie oben a zu fassen.

<sup>2)</sup> Mir scheint Tyr. zu stehen, nicht Cyr.

an. III Do. (nachher anni eiusdem) dr. CCXLVIII die Löhnung dieser beiden Leute in Einnahme, Ausgabe und Kassenrest auf, wie dies weiterhin näher ausgeführt werden soll.

- 2. Eine neben den beiden vorigen stehende am Zeilenschluss beschädigte Columne nennt vier einzelne Soldaten mit römischen Namen - die wahrscheinlich hinzugefügte Charge fehlt bis auf c . . . bei dem ersten — unter Hinzusugung bei einem jeden längerer Entsendungen zum Empfang von Getreide oder zu anderen Zwecken: ad hormos confodiendos — ad chartam conficiendam ad moneta(m). Beispielsweise heisst es bei dem ersten: C. Papirius Clemens c . . . . exit ad frumentum Neapoli(m) ex ep[istula1) T. Suedi] Clementis praef. castrorum, welcher Offizier als praef. castrorum in Aegypten auch auf einer Inschrift der Memnonsäule (CIL. III 33) vom Jahre 79 genannt wird. Hier ist von einer Sendung in das Hauptquartier die Rede; Neapolis wird als Stadttheil von Alexandreia genannt in dem mehrfach begegnenden Beamtentiteldes procurator Neaspoleos et mausolei Alexandriae.2) Auch die Wendung ad frumentum Mercuri wird man in Verbindung bringen dürfen mit dem procurator A[ug]ustorum ad Me[re]urium Alexandr(eae).3)
  - 3. Auf der gewendeten Vorderseite stehen, wie angegeben ward, unter dem Präscript imp. Domitiano XV cos. au . . . . vier Namen römischer Form mit Angabe der Tribus, bei dreien der Pollia, bei dem vierten der Collina; die Heimathangaben sehlen, scheinen aber am Schluss gestanden zu haben. In welcher Beziehung dieselben also verzeichnet werden, ist nicht ersichtlich.
  - 4. Auf der Rückseite erscheint zunächst eine Aufzählung verschiedener Soldaten mit Angabe ihrer Specialchargen und unter Beisetzung bei den einzelnen Namen der Zahl I oder, wo mehrere zusammengefasst werden, der entsprechenden Zahl. Von diesem Schriftstück ist der Schluss der vorletzten und die letzte Columne einigermaassen erhalten. Am Ende der vorletzten erscheint die Be-

<sup>1)</sup> Der letzte erhaltene Buchstabe nach EP scheint L zu sein; die Ergänzung ist genz unsicher.

<sup>2)</sup> Lyon: C. Iulius Celsus ClL. XII 1868 — Dessau inser. sel. n. 1454; Saldae in Mauretanien: Sex. Cornelius Dexter ClL. VIII 8934 — Dessau 1400; Magnius Rufinianus Berliner Papyrus BGU. 8, 2, 28. Einen Theil dieser Nachweisungen verdanke ich Wilcken. Unmöglich kann mit Morel an die Καινή πόλις der Thebais gedacht werden, wenn diese gleich bei Herodot Νέη πόλις heisst.

Diesen nennt die capuanische Inschrift C. X 3847 — Dessau 1398.
 Morel denkt an Hermupolis magna.

zeichnung equites mit der Ziffer II; darunter zwei Namen.

reliqui XXXX, ex eis opera vacantes

Darauf folgt weiter — die unsicheren Lesungen sind in (), 
Ergänzungen in [] gegeben:

armorum custos l conductor: Porcius carrarius: (Si)vinius secutor tri[buni]: . . . tius Severus I custos domi . . . ibi . . .: Staius I 11 librarius et (discens) Curiati(us) . . . s Aureli(us) . . s l supra numer[um] . . . . Domitius . . . I stationem a [gens] Domitius . . . . f[iunt VIIII?]

Nach Aufzählung dieser neun vom Dienst Befreiten wird abermals die Summe gezogen:

## reliqui XXXI.

Es scheint hier eine Uebersicht sämmtlicher der betressenden Abtheilung angehöriger Soldaten vorzuliegen mit Angabe der einem jeden zugewiesenen militärischen Beschästigung, so dass am Schlussneun besreite Leute und 31 nicht sest verwendete munisici verbleiben. Indess ist dies Schriststück so unvollständig und zerstärt, dass damit wenig anzusangen ist.

5. Den grösseren Theil der Rückseite füllt eine recht eigenlich den brevia des Vegetius entsprechende Tafel, welche in ihren Längsstreisen die Namen von 36 Soldaten aussührt, in ihren Quierstreisen die ersten zehn Octobertage, wie schon gesagt, vom k. Dom. bis VI id. Dom. Weitere Namen solgten nicht, wohl aber solgten weitere Tagescolumnen. Das Jahr ist nicht angegeben. Die 36 Soldaten werden bezeichnet mit den drei römischen Namen ohne Angabe der Tribus und der Heimath; einer derselben T. Flavius Valens kehrt wieder unter den vier im zweiten Schriststück genannten. Zwei Homonyme C. Iulii Longi werden unterschieden durch die Zusätze Sipo und Miso, vielleicht castrensische Beinamen. Es bildete sich also für jeden Soldaten und für jeden

ensttag ein Rechteck, in welches der Tagesdienst des einzelnen annes eingetragen werden konnte. Ein grosser Theil dieser Quarate ist nicht ausgefüllt; vermuthlich sind nur Specialmandate verichnet. Einzelne derselben, wie das hier mehrfach wiederkehrende it mit folgendem Determinativ, weiter ein unverständliches pro intane . ., erstrecken sich über mehrere Tage; die meisten, auch sichmässig sich wiederholende, beschränken sich auf den einzelnen g. Von manchen ist die Bedeutung klar: armamenta - signis harena — calcem — via Nico(polim?) — sta(tio) principis sta(tio) por(tae) — stati[o] ad Serenu(m); mehrfach findet sich weisung zu einzelnen Centurien: in 7 Heli - Sereni 7 - D. cri 7. Die Beischrift pagano cultu, welche, wie Morel erinnert, metaphorischer Anwendung in Plinius Briefen (7, 20) wiederart, wird die Aussichtsührung über die sur die Truppe thätigen ldarbeiter bezeichnen. Anderes bleibt wenigstens zur Zeit dunkel, die häufigen Angaben strigis und ballio.

Die Truppenabtheilung, von welcher diese Aufzeichnungen herhren, gehörte ohne Zweisel einer Legion an. Alle darin begegenden Vollnamen haben die römische Form; die Tribus, und zwar perwiegend die castrensische Pollia, erscheint in dem dritten tack; die Heimathangabe steht in dem ersten und stand wohl uch in dem dritten. Gehörten diese Aufzeichnungen einer Auxiliarruppe an, so würden unrömisch gebildete Namen nicht mangeln. )ass diese Abtheilung nicht in dem alexandrinischen Hauptquartier and, ist wahrscheinlich, weil sie, um Getreide zu empfangen, wie emerkt ward, nach Alexandreia schickte. Die Gesammtzahl der Abtheilung kann nicht viel höher als 40 gewesen sein, da vor den eliqui XXXX verzeichneten Namen wohl nur die der Chargirten getanden haben können. Dazu passt auch die 36 Namen aufführende iste, da diese vermuthlich nur die eigentlichen munifici nannte und, bgleich sie freilich auf anderen gleichartigen Blättern ihre Fortetzung gehabt haben kann, vermuthlich vollständig ist. Immer wird nit einiger Wahrscheinlichkeit angenommen werden dürfen, dass liese Mannschaften keine feste Legionsabtheilung bildeten, sondern ine abcommandirte legionare vexillatio, eine statio agraria.1) st möglich, dass eine solche in Arsinoe stand, obwohl dies aus dem undort des Blattes nicht mit Sicherheit gefolgert werden darf.

<sup>1)</sup> Ammianus 14, 3, 2. Vegetius a. a. O.

Bei weitem das wichtigste Stück unter den hier erhaltenen ist die Aufzeichnung hinsichtlich der Soldzahlung. Ich stelle zunächst die beiden wesentlich gleichförmigen Rechnungen in ihren Ergebnissen zusammen; kleine Abweichungen und Ergänzungen bezeichne ich nicht besonders, da alles Wesentliche feststeht.

In Einnahme wird jedem der beiden Soldaten gestellt für das dritte (ägyptische) Jahr Domitians:

accepit stip. I dr. CCXLVIII

II dr. CCXLVIII

III dr. CCXLVIII

In Ausgabe wird gestellt für den ersten Viermonattermin:

ex eis faenaria dr. X
in victum dr. LXXX
caligas fascias dr. XII
saturnalicium k(astrense)¹) dr. XX
in vestime[ntum] (oder [in

expensas vesti]torium) dr. LX Proculus; dr. C Germanus dr. CLXXXII dr. CCXXII

Für den zweiten Viermonattermin:

ex eis faenaria dr. X
in victum dr. LXXX
caligas fascias dr. XII
ad signa dr. IV
expensas dr. CVI

Für den dritten Viermonattermin:

ex eis faenaria dr. X
in victum dr. LXXX
caligas fascias dr. XII
in vestimentis dr. CXLVI
expensas dr. CCXLVIII

Die Bilanzen stellen sich verschieden für die beiden Soldaten:

Proculus: Germanus:

1. Termin:

reliquas deposuit dr. LXVI dr. XXVI
et habuit ex prio[re]\*) dr. CXXXVI dr. CCII
fit summa omnis dr. CCII dr. XLVI

So dürfte aufzulösen sein, wie im diocletianischen Edict, nicht k(alendis).
 Dies weist auf entsprechende Vorzeichnungen aus dem Vorjahr zurück,

<sup>2)</sup> Dies weist auf entsprechende Vorzeichnungen aus dem Vorjahr zurück, die füglich in den sehlenden Columnen gestanden haben können.

min:

70**કપા**ાં

dr. CXLII

dr. CXLII

x priore

dr. CCII

dr. XLVI

min (in dem Einnahme und Ausgabe sich decken):

dr. CCCXLIV

dr. CLXXXVIII

nosito

to dr. CCCXLIV

dr. CLXXXVIII

Zunächst bestätigt diese Aufstellung, was wir schon wussten, die römische Soldzahlung in Viermonatterminen, also dreimal ahre stattfand. Dass dabei wenigstens in unserer Liste das ische Jahr zu Grunde gelegt ist, bestätigt sich durch die Eining der Verabreichung für die Saturnalien (Dec. 17 fg.) in den 1 Termin.

Dass das Stipendium des Legionars von Caesar auf 75 Denare, ahressold auf 225 Denare festgesetzt war und dieser Satz blieb, omitian ihn auf 100 Denare erhöhte, steht fest.1) Es fragt wie der in dem Papyrus angegebene Betrag von 248 Drachmen as Stipendium oder von 744 Drachmen für die Jahreslöhnung lazu verhält, oder, was dasselbe ist, wie die ägyptische Silberme dieser Epoche - dass diese gemeint ist, kann keinen nblick zweiselhast sein2) - sich verhält zu dem römischen Denar. Nominell wird bekanntlich der römische Silberdenar in Aegypten etradrachmon behandelt und es würde danach das Stipendium auf 300 Drachmen Silbers stellen, während die Urkunde nur Allein neben der Silberdrachme von 7 Drachmen ansetzt. 71/4 Obolen (der Denar wird auf 28 oder 29 Obolen angegab es eine Kupferdrachme von 6 Obolen, auf welche die nzialmunze ausgebracht ward.3) Nimmt man an, was alle Wahr-

<sup>1)</sup> Es genügt die Verweisung auf Marquardts Staatsverwaltung 2, 96. 480.

<sup>2)</sup> Das zeigt auch die Fassung reliquas. Morel hat, indem er dr. durch ios auflöste, die richtige Auffassung des Schriftstückes verfehlt.

<sup>3)</sup> Metrologisches Fragment bei Grenfell und Hunt Oxyrhynchos pavol. 1 p. 77: Εχε χαλκείνη ὁβολοὺς ς΄... Εχει δραχμή ὀβολοὺς Επτα. zens kenn ich für diese Ausführung auf Wilckens Ostraka 1, 732 fg. isen. Zweifelhaft ist mir nur eine allerdings sehr wichtige Frage: e Gegensätze von Silber und Kupfer mit Recht auf das Billon der Irachmen und das Kupfer der Obolen bezogen, oder nicht vielmehr die the Reichsmünze und die ägyptische Prägung damit bezeichnet worden. lemünze kann neben dem dazu gehörigen Grossgeld zu einem besonderen nur gelangen, wenn sie in Massen geprägt wird, um auch in Grossgen verwendet zu werden; das scheint auf das ägyptische Kleingeld

scheinlichkeit für sich hat, dass die in Silber zahlende römischende Behörde den Denar nach diesem Satze anrechnete, so konnten besidem Curs 1:29 mit 62 Denaren oder 248 Silberdrachmen effect vom 300 ägyptische Drachmen (genau 62 × 29 = 1798 Obolen) beglichen werden, und so wird hier versahren worden sein. Ohne Zweisel Lang in dieser Substituirung der Drachme von 6 für die Drachme von 7 Obolen sactisch eine Soldreduction, die insbesondere bei den Ersparnissen der Mannschasten sichtbar wurde; aber bei der ohneknin zurückgesetzten Stellung der ägyptischen Legionen kann eine derartige Plusmacherei der kaiserlichen Kasse nicht befremden. Danach liegt der von Caesar eingesührte Löhnungsbetrag auch hier zu Gründe; die Erhöhung durch Domitian ist erst nach Abschluss dieser Urkunde eingetreten.

Dass diese Löhnung factisch nicht ausgezahlt, sondern dem einzelnen Soldaten theils für seine Bedürsnisse verrechnet, theils gutgeschrieben wurde, zeigt unsere Urkunde zum ersten Mal im voller Deutlichkeit. Die fälligen Soldbeträge verblieben in der Kasse der betreffenden Abtheilung, wahrscheinlich nach der Angabe des Vegetius (2, 20) und nach der Natur der Sache an der Centralstelle, in der Cohorte bei den signa. Dass noch in der besseren Kaiserzeit dem Soldaten, was er verbrauchte, am Solde gekürzt ward, wussten wir 1); aber jetzt erst ersehen wir, dass ihm

der Kaiserzeit keineswegs zu passen. Andererseits kann das von Tiberiusseingeführte Billon, in dem Silber und Kupfer normal sieh wie 1:3 verhielten, insbesondere wenn man erwägt, dass die Römer der guten Kaiserzeit auch der Kupferprägung einen gewissen Metallwerth gaben, füglich als Kupfergeld betrachtet werden. Das fast vollständige Schweigen der ägyptischen Urkunden von dem Denar, der doch sicher auch dort umlief und dem Aureus zu Grunde lag, ist eine weitere Bestätigung für diese Annahme. Dass der Denar hier nicht mit seinem römischen Namen, sondern nach Drachmen Silbers bezeichnet wurde, entspricht geuau der formell festgehaltenen Selbständigkeit des Königreiches. Wenn "ptolemäische Drachmen" in den ägyptischen Urkunden bis hinab in die claudische Zeit genannt werden, so ist wahrscheinlich einfach der Denar gemeint, der dem Aegypter füglich erscheinen konnte als die alte Silberdrachme der Königszeit.

<sup>1)</sup> Bei Tacitus ann. 1, 17 klagen die Legionare: denis in diem assitus animam et corpus aestimari, hinc vestem arma tentoria ... redimi. Dess die Kost nicht abgezogen ward, ist hieraus mit Unrecht geschlossen worden (Marquardt a. a. O. S. 97 A. 1). Nur den Prätorianern wurde seit Nero diese unentgeltlich gewährt (Tacitus ann. 15, 72: addidit sine pretio frumentum, quo ante ex modo annonae utebantur; Sueton Ner. 10: constituit ... praetorianis cohortibus frumentum menstruum gratuitum).

Derhaupt für seine Bedürfnisse kein Geld in die Hand gegeben, bedern nach einem wenigstens im Ganzen sest regulirtem System se Ersorderliche ihm geliesert wurde. Diese Lieserung muss durch den gestellte oder Unternehmer bewirkt worden sein, denen sür den opf entsprechende Beträge gezahlt und diese in der Löhnungsbechnung dem Soldaten zur Last geschrieben wurden. Die einst den Posten, welche in den Rechnungen erscheinen, sind die Leenden, wobei nicht zu übersehen ist, dass auch sie auf die Aberrechnung gestellt sind, also die Drachme nicht 6, sondern 7 ler 71/4 Obolen des ägyptischen Courants gleichsteht.

In victum, für die Kost, durchgängig in jedem Termin für em Mann 80 Drachmen oder täglich nahezu 5 Obolen. In den erühmten ägyptischen Gutsverwalterrechnungen vom Jahre 78/9 L. Chr. ist der gewöhnliche und niedrigste Tagelohn 3 Obolen.

In vestimentum, im ersten Termin 60 oder 100 Drachmen dies ist der einzige Ansatz, in welchem die Personen differiren), im zweiten nichte, im dritten 146 Drachmen.

Caligas fascias, Stiefel und Strümpfe, durchgängig in jedem Termin 12 Drachmen.

Faenaria, wosür in jedem Termin 10 Drachmen ausgeworsen werden, scheinen, da Tacitus unter den dem Soldaten in Rechnung gestellten Gegenständen die tentoria aussührt (S. 450 A. 1), die Bettung und was damit zusammenhängt zu bezeichnen. An die Kosten für Pferdeverpsiegung mit den Herausgebern zu denken, verbietet, abgesehen davon, dass nichts dasur spricht, dass die beiden Soldaten beritten waren, die geringe Höhe der Summe.

Ad signa, wosur im zweiten Termin 4 Drachmen ausgesetzt worden, beziehen die Herausgeber auf die von Vegetius (2, 20) erwähnte Sterbecasse, den saccus undecimus neben den zehn Cohortentassen, in quem tota legio particulam aliquam conferebat, sepulturae scilicet causa, ut si quis ex contubernalibus defecisset, de illo undecimo sacco ad sepulturam ipsius promeretur expensa. Dasur wurde man eine präcisere Bezeichnung erwarten. Eher könnte man an einen Beitrag denken sur Instandhaltung der Feldzeichen.

<sup>1)</sup> Ulpian Dig. 34, 2, 25, 4: fasciae crurales pedulesque.... vestis loco sunt, quia partem corporis legunt. Plinius n. h. 8, 57, 221: Carboni imp. spud Clusium (mures adrosis) fasceis, quibus in calciatu utebatur, exitium portendebant).

Von Auswendungen für die Wassen, deren Tacitus gedenksprechen unsere Listen nicht.

Das saturnalicium k(astrense) von 20 Drachmen im ersten Terminist ohne Zweisel bestimmt sur das Saturnaliensest im 'December und dürste die einzige Summe sein, die dem Soldaten zu beliebigen Verwendung in die Hand gegeben ward, obwohl auch dies bezweiselt werden kann.

Den nicht für die Ausgaben abgeschriebenen Restbetrag erhaltedie Mannschaften ebenso wenig ausgezahlt, sondern "deponiren" ihr wie unsere Urkunde bestätigt, offenbar nicht freiwillig, sondern nach fester Ordnung bei der Abtheilungskasse.¹) Es ist dies clas eigentliche peculium castrense, das bei der Entlassung dem Soldaten ausgehändigt wird, und auf dieses beziehen sich die — neben den Militärschreibern für die Magazine und denen für die Strafgelder und den militärischen Schreiblehrern genannten — librarii depostorum,²) deren einer T. Ennius Innocens unsere Urkunde abgefasst haben wird.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

<sup>1)</sup> Marquardt Handb. 2, 563. Sueton Dom. 7: L. Antonius apud duarma legionum hiberna res novas moliri fiduciam cepisse etiam ex depositorum summa videbatur (vgl. vita Pescennii 10). Die fällige Soldzahlung bleibt zwa ebenfalls in der Rasse und kann rechtlich auch nur als Depositum betrachtet werden; aber technisch gilt als solches nur die nicht erhobene Restsumme.

<sup>2)</sup> Dig. 50, 6, 7.

## YK DER BEIDEN MAKKABÄERBÜCHER FT BEITRÄGEN ZUR GESCHICHTE DER MAKKABÄISCHEN ERHEBUNG.

(ZWEITER ARTIKEL).

Zur Charakteristik des 1. Makkabäerbuches.

1. Makkabäerbuch lässt sich wie das zweite als Epitome en; es giebt gleichfalls nur eine Auswahl der wichtigsten en,1) und z. B. lason von Kyrene muss viel eingehender laben. Im übrigen unterscheidet es sich vor allem durch sseren Umfang des historischen Stoffes, der ja bis zum mons reicht. Doch zeigt sich schon bei oberslächlicher ung, dass die Erzählung sehr ungleich ist, und man darnach h in zwei annähernd gleiche Hälften theilen kann. ück c. 1-7 läuft dem 2. Makkabäerbuche parallel und ne leidlich aussührliche Geschichte der ersten 8-9 Jahre bung, die letzten acht Capitel umfassen in viel dürftigerer ng 25 Jahre,2) wobei von den syrischen und ägyptischen fast ebensoviel die Rede ist wie von den Juden. Ausserhält dieser Theil, was der ersten Hälfte fehlt, nämlich eine ringe Anzahl von Urkunden, zuerst das Bündniss Judas 1, Briefwechsel mit Römern und Spartanern, Lehn- und riefe der seleukidischen Fürsten und endlich einen langen chluss der Juden für Simon. Diese Urkunden werden mitgetheilt, können jedoch, wie längst erkannt worden it original sein; denn sie reden nicht die Sprache der n und griechischen Kanzleien, sondern sind im Stil des ellers gehalten. Sie müssen also in dem vorliegenden Wortenes Werk des Schriftstellers sein, und sind im besten

<sup>.</sup> Makk. 9, 22.

ie Kürze hebt schon die oben S. 268 A. 1 citirte alte Charakteristik

Falle nur dem Sinne nach echt; aber da bei Urkunden die Form eine nicht geringe Bedeutung hat, so ist kein Wunder, dass ihre Echtheit und Beglaubigung ernsten, wohlbegründeten Zweiseln ausgesetzt ist, zumal da auch der Inhalt mancherlei Verdacht erweckt, und vieles zum Ruhme und Vortheil des jüdischen Volkes hinmgesetzt scheint. Durch diese Urkunden wird der Raum sür die Erzählung stark eingeengt, und da zugleich Weitläustigkeiten, Wiederholungen u. s. w. nicht sehlen, so ist die Erzählung, wie gesagt, sehr kurz ausgefallen und erreicht nirgendwo auch auf annähernd die Aussührlichkeit, mit der vorher die Kriegszüge des Judas geschildert werden. Diese Ungleichheit der beiden Theile ist aussach denn sonst psiegt die Erzählung, je mehr sich der Historiker seiner Zeit nähert, um so aussührlicher zu werden; hier ist es umgekehrt.

Besonders bemerkenswerth ist eine grosse Lücke von 7 Jahren, die zwischen dem Tode des Hohenpriesters Alkimos und der Erhebung Jonathans, zwischen 160/59 und 153/2 v. Chr. klass. Nur von einem Ereigniss weiss in all dieser Zeit der Historiker zu berichten.<sup>3</sup>) Erst mit der Erhebung Alexander Balas sängt die Erzählung wieder an. Was hat sich sonst in den sieben Jahren begeben? Wer z. B. versah die Functionen eines Hohenpriesters? Darüber schweigt die Ueberlieserung; entweder hat also der Versasser nichts darüber gewusst, oder er hat nichts sagen wollen.

Denn die Möglichkeit des absichtlichen Stillschweigens ist nicht von der Hand zu weisen, da auch an anderen Stellen dieser Verdacht besteht. So sehen wir, dass die Vorgeschichte des Krieges, die das 2. Makkabäerbuch giebt, fast gänzlich fehlt und auf ein paar allgemeine Sätze zusammengeschrumpst ist, wahrscheinlich mit Bedacht, weil damit für die Juden wenig Ehre einzulegen war.) Die Hohenpriester Iason und Menelaos, von denen besonders der letztere eine sehr einflussreiche Rolle gespielt hat, werden niemals auch nur genannt, und wenn wir nur das 1. Makkabäerbuch hätten,

<sup>1)</sup> Den Briefwechsel der Juden mit den Spartanern hat schon G. Wernsdorff und vor ihm Joh. Clericus für unecht erklärt. G. Wernsdorf Commentatio S. 37, 141 ff.

<sup>2) 9, 58</sup> ff.

<sup>3)</sup> Wellhausen Israelitische und j\u00fcdische Geschichte 242 3. Aufl. Abr. Geiger Urschrift und Uebersetzungen der Bibel S. 215 nimmt an, dass dabei R\u00fccksicht auf den Priesterstand maassgebend gewesen sei.

so würden wir nichts von ihnen wissen. Dies sind Erscheinungen, die auf eine Tendenz hinweisen; denn es ist sehr unwahrscheinlich, dass der Verfasser Dinge, die im 2. Makkabäerbuche ausführlicher dargestellt werden und auch auf spätere Autoren übergegangen sind, nicht gewusst haben sollte. Auch anderswo zeigt sich, dass er seine Nation in möglichst vortheilhaftem Lichte erscheinen lassen will und daher das unrühmliche und tadelnswerthe gern übergeht.

So wird ganz offenbar verschwiegen, dass Jonathan auf Gebeiss des Königs Demetrios II. die Belagerung der Akra in Jerusalem aufgeben musste.1) Ebenso wird c. 5, 66 f. eine Schlappe der Juden verschleiert; besonders deutlich wird es, wenn man die entsprechende Stelle des 2. Makkabäerbuches2) vergleicht, wo offenbar derselbe Vorfall, aber genauer, unter Nennung mehrerer Namen behandelt wird. Auch hier wird die Niederlage nicht eingestanden, schimmert aber deutlich durch. Eine Anzahl Juden sind gefallen, and da stellt sich bei der Bestattung heraus, dass sie heidnische Amuelette am Leibe tragen. Ihr Tod erscheint somit als Strafe der Abgötterei, und Judas trifft sogleich Anstalten, den göttlichen Zorn zu versöhnen. Es ist wohl möglich, dass im 1. Makkabäerbache diese Geschichte, die für die religiöse Correctheit der kämpfendea Juden etwas bedenklich ist, absichtlich ausgelassen worden ist,3) chenso wie die Erzählung vom Verrath einiger Unterführer und rom jüdischen Spion, welche das 2. Makkabäerbuch unbedenklich mittheilt.4)

Denn was patriotische Gesinnung anlangt, so ist das 1. Makkabserbuch vielleicht noch weiter vorgeschritten als das andere, dessen Patriotismus zwar laut und aufdringlich, aber harmlos erscheint. Jedenfalls ist im ersten Buche das jüdische Selbstgefühl viel mehr atwickelt; hier steht das jüdische Volk im Mittelpunkt der Welteschichte. Schon zu Anfang ist es der Aufstand des Judas, der en Antiochos Epiphanes in den Osten treibt und damit die Urche seines Unterganges wird; denn da er zur Bezwingung des ufstandes in seinem Säckel nicht Geld genug findet, muss er über

<sup>1) 1.</sup> Makk. 11, 20. 41 ff.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 12, 32 ff. Denn dass es sich um denselben Vorfall handelt 21. Makk. 5, 66 f, zeigt die gemeinsame Erwähnung Marisas.

Dafür erzählt es gleich darnach, dass Judas sich gegen Azotos wandte
 heidnische Altäre und Götzenbilder zerstörte.
 Makk. 5, 68.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 10, 19 ff. 13, 21.

den Euphrat ziehen, neues zu holen.¹) Nicht nur das 2. Makkabierbuch weiss hievon nichts; aus anderen Nachrichten hören wir auch, dass die Parther es waren, die den Antiochos in den Osten riefen.²) Mit Wohlgefallen berichtet ferner der Schriftsteller, wie auswärtige Völker sich um die Freundschaft der Juden bemüben, nicht nur die syrischen und ägyptischen Könige,³) sondern auch Römer und Spartaner, wie Jonathans Tod in Rom und bis nach Sparta hin mit Trauer vernommen ward und man sich beeilte, mit seinem Nachfolger Simon Freundschaft zu schliessen, wie Simons Ruhm bis zu den Enden der Erde vordrang.⁴) Kurz alles ist geschehen, um einerseits alle Schatten aus der makkabäischen Geschichte zu entfernen, andererseits diese ganze Zeit in einer Ant Verklärung darzustellen. Die Einzeluntersuchung wird noch weiter Beispiele davon zu Tage fördern.

Wenn das 1. Makkabaerbuch manches unerfreuliche und ungünstige verschwiegen hat, so hat es doch daneben auch etwa hinzugethan. Wohl das bemerkenswertheste Stück ist c. 2, die Arfange des Aufstandes. Es erhob sich, heisst es, Mattathias, Sohn des Johannes des Sohnes Simeons, ein Priester aus der Familie Jojarib, mit fünf Söhnen, Johannes, Simon, Judas, Eleazar und Er wird Führer der gesetzestreuen Juden gegen At-Jonathan. tiochos Epiphanes, aber schon nach einem Jahre stirbt er; suf dem Todtenbette halt er eine Ansprache an seine Sohne. Simes. sagt er, ist klug und weise im Rath, auf ihn hört, er soll euer Vater sein; Judas ist jung und stark, er sei euer Feldherr. Hier wird also mit deutlichen Worten Simon, der zweitälteste zun Familienhaupt erklärt. Jedoch von einer leitenden, berathenden Thätigkeit desselben ist in der Geschichte nicht die leiseste Spur, weder im 1. noch im 2. Makkabäerbuche. Ein und das andere Mal wird Simon wie die anderen Brüder erwähnt, aber das Haupt in Rath und That, der anerkannte Führer ist allein Judas (s. oben S. 305 ff.). Erst viel später nach Judas' Tode und unter der Priesterschaft Jonathans tritt Simon bedeutender hervor.

Offenbar ist in der Rede des Mattathias Simon vorangestellt, weil von ihm die späteren Hasmonäer, Johannes Hyrkanos und

<sup>1) 1.</sup> Makk. 4, 27. Hieron. in Daniel. 8, 9 vol. III p. 1105.

<sup>2)</sup> Tacitus histor. V 8.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 11, 5 f.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 14, 10. 16 ff.

ne Söhne abstammen,¹) wie denn auch sonst auf Simon und ne Söhne besondere Rücksicht genommen wird.²) Nur Simone schlecht hat sich in der Herrschaft behauptet, die Nachkommen r Brüder sind verschollen, und der Verfasser des 1. Makkabäerches, der ja unter den späteren Hasmonäern schrieb, hat offenbar a Absicht gehabt, Simons Principat schon durch Mattathias sancnairen zu lassen.

Von besonderem Interesse ist die Genealogie, die den Mattaiss so feierlich einführt; er ist Sohn des Johannes, Enkel Sicons, Priester und zwar aus der Ephemeris Jojarib, der ersten ud vornehmsten,3) also einer der angesehensten aus den Söhnen wons. Merkwürdig aber, dass in dieser Genealogie der Name ht, nach dem das ganze Geschlecht heisst, Hasmonai oder Asaonaios. Dadurch weicht die Genealogie stark von Josephus im um Ind.4) ab, wo Mattathias Sohn des Asamonaios genannt rd. Später hat daher Josephus in den Antiquitäten, wo er das Makkabäerbuch ausschreibt, den Asamonaios eingefügt,5) weil er a eigentlichen Eponym des vielgenannten Geschlechtes vermisste. ich in unseren Tagen hat man ihn vermisst, z. B. Wellhausen Il für Simeon Aschmon in den Text setzen,\*) was mich wenig derscheinlich dünkt. Ich habe vielmehr den Verdacht, dass Asamaios absichtlich unterdrückt worden ist; der Verfasser hat ihn agelassen, um dafür die priesterliche Abkunft des Mattathias mit chdruck hervorzuheben. Es ist bekannt, dass das Recht der umonäer auf den hohenpriesterlichen Stuhl sehr zweifelhaft r. Schon Jonathan hatte seine Widersacher,7) ebenso Johannes.

<sup>1)</sup> Richtig hat diese Tendenz erkannt Abr. Geiger Urschrift S. 206 ff.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 13, 17 ff. wird Simon wegen der Auslieferung der Söhne athans bei Gefangennahme des Vaters gerechtfertigt. 14, 25 werden im rendecret für Simon seine Söhne, die damals sich noch nicht hervorgethan, i einbegriffen.

<sup>3) 1.</sup> Paralip. 24, 7.

<sup>4)</sup> I 36. Darnach Johannes Ant. fr. 58 (fr. hist. gr. IV 558).

<sup>5)</sup> Ant. Iud. XII 265 Marradias vids 'Ioárrov vor Supsõros vor 'Asaratov. Gewiss hat er nicht das 1. Makkabāerbuch in anderem Text vor gehabt, sondern dasselbe aus seiner eigenen früheren Darstellung ergänzt, öfters, s. unten.

<sup>6)</sup> Israelitische und jüdische Geschichte 253 3. Aufl.

<sup>7) 1.</sup> Makk. 10, 61. 11, 21. 25 erzählt, dass schlechte Menschen ihn bei lemäos VI. und Demetrios II. verklagten.

Hyrkanos1) und noch mehr seine Söhne; ihr Recht ist immer bestritten worden, und dies hat später der idumäischen Dynastie des Antipater und Herodes die Wege ebnen belsen. Da dient nun die priesterliche Genealogie des 1. Makkabäerbuches dazu, das Anrecht der Nachkommen des Mattathias aufs unzweiselhasteste nachzuweises. Wie es mit dem Stammvater Asamonaos stand, konnen wir nicht sagen, da über diesen jede Nachricht fehlt, und wir nur seinen Namen kennen. Aber es ist wohl möglich, dass dessen priesterliche Abkunft zweifelhaft, sein Stammbaum nicht rein war, ust dass aus diesem Grunde der Schriftsteller es vorzog ihn wegnlassen. Fügen wir nun hinzu, dass, wie schon gesagt, mit der Vorgeschichte des Krieges auch die Hohenpriester lason und Meselaos vollkommen ausgefallen sind; ja selbst Onias, der in andere Ueberlieferung, z. B. im 2. Makkabäerbuche, als ein Mann ehrwirdigsten Andenkens erscheint,3) ist aus dem 1. Makkabäerbuch völlig verschwunden und taucht nur einmal in dem Brief an die Spartaner in unbestimmter Ferne auf.3) Wohl möglich, dass der Verfasser mit Rücksicht auf die Hasmonäer an die früheren Hohenpriester, deres Nachkommen vielleicht noch lebten, lieber nicht erinnern mochte

Kehren wir indess zu Mattathias zurück. Von jeher ist als auffallend bemerkt worden, dass er im 2. Makkabäerbuche nicht mit einem Wort erwähnt wird. Man wird zunächst denken, der Epitomator habe ihn der Kürze halber übergangen: denn an eine böse Absicht wird man nicht leicht denken können; wie sollte wohl ein Schriftsteller, der den Makkabäos so hoch hält, den Vater des Helden gestissentlich aus der Geschichte entsernt haben? Allein die Sache liegt so, dass im 2. Makkabäerbuch sür Mattathiss überhaupt kein Platz ist. Bei dem zweiten Strasgericht, das über Jerusalem erging, entsich nach dieser Erzählung Judas mit wenigen Begleitern in die Einöde und musste hier wie ein wildes Thier sein Leben sristen, dann aber, als die Versolgung das ganze Land ergriff, machte er sich auf, sammelte Verwandte und Freunde bis zu 6000 Mann um sich und begann der Kamps wider die Unterdrücker. Also von Ansang an, noch ehe der eigentliche Austand

<sup>1)</sup> Josephus Bell. Iud. 1 67. Ant. XIII 288 ff.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 3, 1 ff. 15, 12 ff.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 12, 7ff.

<sup>4) 2.</sup> Makk, 5, 27. 8, 1 ff. C. 8 schliesst eng an den Schluss von 5 an, dazwischen ist c. 6 und 7 die Religionsverfolgung mit den Martyrien eingelegt.

t, ist Judas der Führer und nimmt diejenige Stelle ein, nach dem 1. Makkabäerbuche seinem Vater zukommen 1) auch Iason von Kyrene kann nicht anders erzählt haben. ht also fest, dass der ältere Bericht nichts von Mattathias und da auch sonst im 1. Makkabäerbuche eine Tendenz ennbar ist, so ist der Gedanke unabweisbar, dass alles was attathias und seinen Thaten übrigens in ganz allgemeinen n erzählt wird,2) also der ganze Inhalt von c. 2, eine tene Erdichtung des 1. Makkabäerbuches ist, deren eigentliche t dahin ging, das Erbrecht Simons und seiner Söhne zu er-Denn wenn schon der Vater legitimer Führer oder Fürst el war, so hat Simon als ältester überlebender Sohn das : Erbrecht, zumal wenn der sterbende Vater selbst ihn zum designirt hatte. Ganz anders lag die Sache, wenn, wie es brheit der Fall war, Judas zuerst das Führeramt an sich ht hatte. Deutlich verräth sich die Absicht an einer spätelle in dem für Simon und seine Söhne bestimmten jüdischen eschluss, wo wohl der Vater erwähnt wird, aber der eigent-[eld, Judas nicht.3).

attathias ist also eingefügt worden, um unter Verdrängung hten Ahnen, Asamonäos, die priesterliche Herkunft des Getes nachzuweisen und zugleich die Thronrechte Simons und Söhne, der späteren Hasmonäer, sicher zu begründen. Von Gedanken ist vielleicht auch die Reihenfolge der Söhne des ias beeinflusst worden. Jetzt lautet sie: Johannes, Simon, Eleazar, Jonathan. Judas ist darnach jünger als Simon,

Herzseld Geschichte des Volkes Jisrael II 446 vermuthet, bei lason ene sei eine Lücke gewesen und desshalb im 2. Makkabäerbuche Mattasgesallen. Aber es sehlt nichts; die Stelle des Mattathias ist besetzt.

1. Makk. 2, 45 s. Von Judas wird gleich darnach ungesähr dasselbe 3, 1 st.).

Zweiselhast kann es dabei sein, ob Mattathias ganz und gar aus Esberuht oder nur sein Führeramt. Nicht übel ist die Vermuthung ra, lason von Kyrene S. 10, dass Asamonäos der Beiname des Mattawesen sei, wosür sich auch ein Zeugniss bei Syncellus p. 543 ansühren Freilich Josephus, bei dem Asamonäos Vater des Mattathias ist, apricht igegen, und ich neige mehr zur Ansicht, dass der Vater des Judas und Früder in Wahrheit Asamonäos geheissen habe.

<sup>1.</sup> Makk. 14, 26.

<sup>2.</sup> Makk. 8, 22 werden die Brüder des Judas in folgender Ordnung ge-Simon, Joseph, Jonathan, Eleazar. Joseph tritt an Stelle des Johannes.

und Jonathan der allerjüngste. Aber es besteht eine andere Nach richt, dass Judas der älteste war,¹) und dazu stimmt sehr gel dass Judas in der That, so lange er lebte, anerkanntes Haupt de Familie war; es kann also wohl sein, dass Simon erst nachträgig seinen Platz vor Judas erhalten hat,²) was der Tendenz des Bucht durchaus entsprechen würde.

Ich gehe jetzt zur Form und Art der Darstellung des 1. Makk bäerbuches über, worin es sich, wie gesagt, vom zweiten w bestimmt unterscheidet, aber auch vielsach mit ihm berührt. B tieferem Eindringen erkennt man, dass alles was man am zweit Buche tadelt, wenn auch weniger grell, so doch ähnlich, ja zuweik noch verstärkt im ersten bemerklich ist. Wenn auch die grob Wunder, insbesondere die Engelserscheinungen fehlen, so ist der des Unglaublichen und Fabelhasten genug übrig geblieben.") I ist z. B. ein starkes Stück, wenn uns erzählt wird, dass Joasta mit nur zwei Gesährten das schon siegreiche seindliche Heer schlag An Uebertreibungen, wie sie am deutlichsten in den Zissern in zeigen, sehlt es auch nicht; das 1. Makkabäerbuch giebt dem a deren darin wenig nach.5) Die Parteilichkeit und Einseitigkeit im 1. Makkabäerbuche eher grösser als geringer; denn im zweit wird doch zuweilen etwas für die Juden nachtheiliges bericht im ersten dagegen fast gar nichts.") Unzweiselhaft ist ferner, d im Verfasser des 1. Makkabäerbuches gleichzeitig eine starke rh torische Ader schlägt. Gern ergeht er sich in Beschreibunge

<sup>1)</sup> Josephus Bell. Iud. I 37.

<sup>2)</sup> Allerdings ist nicht Simon, sondern Johannes im 1. Makkabierbes der älteste; es wäre aber denkbar, dass dieser wenig hervortretende Brud nur zur Verschleierung der Absicht an die Spitze gestellt wäre. Da es einer wirklich zuverlässigen Controlle fehlt, so wird man in diesem Pos über mehr oder minder unsichere Vermuthungen nicht binauskommen.

<sup>3)</sup> Z. B. was man c. 1 zu Anfang über Alexander und die Theilung d Reiches liest, c. 6 über den Tod des Antiochos, c. 8 über das Wesen und i Thaten der Römer. Wernsdorff S. 40 ff.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 11, 70. Wernsdorff 139.

<sup>5)</sup> So rückt nach 1. Makk. 4, 28 Lysias mit 60000 Mann zu Fass t 5000 Reitern gegen Jerusalem; nach 7, 46 entkommt von den Leuten Nikas auch nicht einer; nach 11, 44 werden 120000 Antiochener von 3000 Ja besiegt, und nicht weniger als 100000 fallen; Antiochos Sidetes soll, wie 15 erzählt wird, bei der Belagerung Doras ein Heer von 128000 Mann gel haben, vgl. oben S. 300. Wernsdorff S. 16.

<sup>6)</sup> Oben S. 529.

Ausmalungen, Reden und Gebeten, die durchaus den Stempel der Rhetorik tragen; denn sie sind typisch und ohne individuelles Gepräge.¹) In ihrer anspruchsvollen Breite stehen diese Stücke in merklichem Gegensatze zur Kürze, mit der oft die wichtigsten Begebenheiten erzählt werden. Von der griechischen Art sind sie verschieden durch ihre alttestamentliche Färbung; im übrigen aber lassen sie sich sehr wohl mit dem vergleichen, was man bei rhetorisch veranlagten Schriftstellern, bei Diodor und anderen häufig trifft.

Eigenthümlich ist dem Versasser, dass er seine Erzählung ganz in den Formen des alten Testamentes hält oder doch zu halten sich bestrebt, und die Kämpse der Hasmonäer etwa nach dem Muster der alten israelitischen Kriege erzählt. Das zeigt die Sprache, die durchaus dem Griechisch der Septuaginta nachgebildet ist, das zeigen auch die zahlreichen wörtlichen Anklänge und Entlehnungen, die wir finden.²) Dem alten Testamente, mit Einschluss des Propheten Daniel, entnimmt er die Beispiele, die er in den Reden braucht, was ebenso, aber nicht ausschliesslich im 2. Makkabäerbuche der Fall ist,²) aber auch Orte und Namen. Nach 3, 46 sammelt Judas sein Heer in Mispah; denn dies war, so wird bezeichnend zugesetzt, vor alters eine Stätte der Anbetung. Jonathan lässt sich in Michmas nieder und beginnt das Volk zu richten: καὶ ἄκησεν Ἰωνάθαν ἐν Μαχμάς, καὶ ἤεξατο Ἰω-

<sup>1)</sup> Z. B. 1, 20 ff. die Bedrängniss Israels, 2, 1 ff. die Geschichte des Mattathias, 6, 28 ff. Beschreibung der feindlichen Schlachtreihe, vgl. 4, 9 ff. 30 ff. 5, 9 ff. 9, 1 ff. 16, 1 ff.

<sup>2)</sup> Z. B. 1. Makk. 5, 46: οὐκ ἦν ἐκκλῖναι ἀπ' αὐτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν ευς Num. 22, 26: εἰς ὄν οὐκ ἦν ἐκκλῖναι δεξιὰν οὐδὰ ἀριστεράν. 5, 4 stammt ευς Ρε. 68, 23. Die Schlussworte (1. Makk. 16, 23) καὶ τὰ λοιπὰ τῶν λόγων Ἰωάννου καὶ τῶν πολέμων αὐτοῦ καὶ τῶν ἀνδραγαθιῶν αὐτοῦ ὧν ἡνδραγάθησεν καὶ τῆς οἰκοδομῆς τῶν τειχέων ὧν ἀκοδόμησεν καὶ τῶν πράξεων αὐτοῦ ἰδοὺ ταῦτα γέγραπται ἐπὶ βιβλίου ἡμερῶν ἀρχιερωσύνης αὐτοῦ entsprechen genau den häufigen Formeln in den Büchern der Könige und Chronika, z. B. 3. Reg. 16, 20: καὶ τὰ λοιπὰ τῶν λόγων Ζαμβρὶ καὶ τὰς συνάφεις αὐτοῦ ἄς συνῆψεν οὐκ ἰδοὺ ταῦτα γεγραμμένα ἐν βιβλίω λόγων τῶν ἤμερῶν τῶν βασιλίων Ἰσραήλ und mit leichten Variationen an vielen anderen Stellen. Bleeck Einl. in das alte Test. S. 13. Grimm zu 1. Makk. 9, 22

<sup>3)</sup> Vgl. 1. Makk. 2, 51 ff. 4, 9. 30. 7, 41. Aus Daniel stammt auch 1, 54 die Benennung des heidnischen Altars im Tempel als βδέλυγμα έφημώσεως. Daniel 11, 31. 12, 11.

νάθαν κρίνειν τὸν λαόν, wie einer der alten Richter aus der Vol zeit.1) Die Idumäer heissen Söhne Esaus,2) und ein Mann aus den vermuthlich arabischen Stamm Ambri oder Iambri wird als einer der Grossen in Kanaan vorgeführt,3) Skythopolis ist Baithsan.9 Die Akra, die syrische Zwingburg in Jerusalem, ist dem Schrifsteller unter diesem Namen wohlbekannt,") zuweilen aber heint sie auch Stadt Davids,4) was sich in den Büchern der Könige mid Chronika östers findet, selten in den jungeren historischen Schriften. Tempelberg und Stadt werden Zion genannt,7) mit der bekannten poëtischen Bezeichnung, die ohne Zweisel völlig obsolet war und daher in historischen Schriften sonst nicht gebrauckt wird.") Im 2. Makkabäerbuche kommt, obwohl der Verfasser & an judischem Eifer nicht fehlen lässt, derartiges nicht vor. Er giebt die Namen durchweg in der griechischen Form, sagt immer Ίεροσόλυμα nicht Ίερουσαλήμ, und mit beachtenswerther Correctheit Σκυθών πόλις nicht Baithsan.") Ohne Zweisel soll is 1. Makkabäerbuch den Schriften des alten Testamentes auch äuserlich gleichgemacht werden. Der Verfasser trägt zugleich Sorge, dass seine Archaismen auch verständlich sind. Dass die Stadt Devids die Akra bedeuten soll, wird ausdrücklich erläutert,10) ebenso wer unter den Söhnen Esaus zu verstehen sei,11) und wenn es im Eisgang des Buches heisst 'Αλέξανδρον τον Φιλίππου τον Μαιεδόνα, ως έξηλθεν έχ γης Χεττιείμ, so hat er damit den Leser belehrt, wo das Land Kittim zu suchen sei, und kann daher spater

<sup>1) 1.</sup> Makk. 9, 73. Vgl. Iudic. 3, 10. 4, 4. Auch die Ebene Asor 1. Makk. 11, 67 bedeutet vielleicht eine Reminiscenz an Josua 11, 1 ff., wo es die Residenz des Königs Jabin ist.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 5, 3.

<sup>3) 9, 37</sup> ένδε τῶν μεγάλων μεγιστάνων έν Χαναάν.

<sup>4) 5, 52.</sup> Dagegen heisst es Ptolemaïs, nicht Akko.

<sup>5)</sup> Z. B. οί ἐχ τῆς ἄκρας 1. Makk. 6, 18. οί νίοὶ τῆς ἄκρας 1. Makk. 4,2

<sup>6) 1.</sup> Makk. 1, 33. 7, 32. 14, 36.

<sup>7) 1.</sup> Makk. 4, 30. 5, 54. 6, 48. 62. 7, 33. 10, 11.

<sup>8)</sup> Worüber die Concordanzen Auskunft geben. Zion finden sich in den Psalmen und bei den Propheten, auch bei Jesus Sirach 36, 19. 48, 18. 24.

<sup>9)</sup> Eine Ausnahme bilden nur die durch den häusigen Gebrauch legi timirten Formen der Septuaginta: "Αβραάμ 'Ισαάκ 'Ισαάκ 'Ισαάκ 'Δανίδ Σενναχηρείς 2. Makk. 1, 2. 2, 13. 8, 19. 15, 22.

<sup>10) 1.</sup> Makk. 1, 33: καὶ ἀκοδόμησε τὴν πόλιν Δαυίδ τείχει μεγάλφ κι όχυρῷ πύργοις ἀχυροῖς καὶ ἐγένετο αὐτοῖς εἰς ἄκραν, vgl. 14, 36.

<sup>11) 5, 3:</sup> πρὸς τοὺς νίοὺς Ἡσαῦ ἐν τῇ Ἰδουμαία.

a Philippos und Perseus ohne ein Missverständniss zu besürchten nige der Kitier nennen.¹) Dass hier bewusste Alterthümelei vorgt, muss um so eher angenommen werden, als er einen guten eil seines Wissens doch aus griechischer Quelle geschöpst haben iss, und griechischer Einsluss vielsach durchschimmert. Was zu sang über Alexander und seine Nachsolger, serner c. 8 über Rom d seine Geschichte gesagt wird, beruht in letzter Hand aus grieschen Historien, nicht etwa aus einheimischer Tradition; sonst ante Alexander nicht wohl zwölf Regierungsjahre erhalten,²) denn er die Juden hat er ja nur neun oder zehn Jahre geherrscht.²) ch hat der König seinen richtigen, griechischen Namen ¾λέξαν-2ς Φιλίππου Μαχεδών oder Μαχεδόνων βασιλεύς.⁴)

Griechische Quellen sind besonders in der zweiten Hälfte des ches wahrscheinlich, wo sich die Erzählung ja grossentheils in · ägyptischen und syrischen Königsgeschichte bewegt. Sehr berkenswerth ist hier gegen Ende 14, 25 ff. der feierliche judische lasbeschluss für Simon aus seinem dritten Jahre (172 Sel. == 1/0 v. Chr.). Dieses Dekret hält man wohl für die Bestallungstunde Simons, durch welche ihm Priesteramt und Fürstenthum ertragen ward.") Aber von einer Ernennung zum Hohenpriester rch das Volk steht im Decret kein Wort; sie wird vielmehr als ion geschehen vorausgesetzt,") und war ja auch nach v. 38 und · vorangehenden Erzählung schon zwei Jahre früher, und zwar rch Demetrios II. erfolgt. Es ist vielmehr ein Ehrendecret, das n Simon aus Dank für seine Verdienste gewidmet worden ist,7) d entspricht am besten den bekannten Ehrendecreten grieischer Städte für verdiente Männer, oder auch den ptolemäischen creten von Kanopos und Rosette, in denen, wie hier, die aten der geseierten aufgezählt und zuletzt die würdige Auf-

<sup>1) 1.</sup> Makk. 8, 5.

<sup>2) 1, 7.</sup> 

<sup>3)</sup> So hat Alexander im Kanon des Ptolemaios für Babylon nur acht Jahre.

<sup>4) 1, 1. 6, 2.</sup> 

<sup>5)</sup> Grimms Commentar S. 212. Ewald Geschichte des Volkes Israel 438 f.

<sup>6)</sup> V. 41 f., wo man natürlich ore nicht streichen derf. Vgl. die richtige zerkung Destinons, die Quellen des Flavius Josephus 86 Anm.

 <sup>1.</sup> Makk. 14, 25 οἱς δὲ ἤκουσεν ὁ δῆμος τῶν λόγων τούτων εἶπον·
 χάριν ἀποδώσομεν Σίμωνι καὶ τοῖς υίοῖς αὐτοῦ κτλ.

stellung und Bekanntmachung des Beschlusses verfügt wird.') Solche Ehrendecrete haben dem Versasser des 1. Makkabäerbuches vermuthlich an dieser Stelle zum Muster gedient; denn was man auch über die Echtheit des Inhaltes denken mag, die Form und Fassung rührt unzweiselhast vom Schriststeller selbst her. Der Nachdruck, der nicht nur auf den Vater Mattathias fällt (v. 26. 29), sondern auch auf die Söhne Simons (v. 25. 49), die Nennung des Berges Zion (v. 27), Ausdrucksweise und Stil, alles entspricht vollkommen der Art des ganzen Buches.3) Der Schriststeller bat offenbar ein griechisches Vorbild in seinen Stil umgesetzt. Hat er doch anderswo sogar die amtlichen Titulaturen umgestaltet; denn wenn er 3, 32 sagt: καὶ κατέλιπεν Δυσίαν ἄνθρωπον ενδοξον καὶ ἀπὸ γένους τῆς βασιλείας ἐπὶ τῶν πραγμάτων τοῦ βασιλέως, so ist dies eine hebraisirende Paraphrase des correcten Titels, den das 2. Makkabäerbuch erhalten hat: Δυσίας ἐπίτροπος τοῦ βασιλέως καὶ συγγενής καὶ ἐπὶ τῶν πραγμάτων,) wobei jedoch beim Leser das Missverständniss geweckt wird, als wäre Lysias wirklich ein Verwandter des Königshauses gewesen, das in der correcten Fassung für den kundigen Zeitgenossen kaum auskommen konnte; denn συγγενής τοῦ βασιλέως ,Vetter des Königs' ist nur Titel oder Rangbezeichnung,4) darf aber, um richtig verstanden zu werden, nicht verändert worden. Ich habe aus dieses und ähnlichen Erscheinungen die Ueberzeugung gewonnen, dass die hebraisirende Art des 1. Makkabäerbuches nicht so sehr auf Unfähigkeit oder Unkenntniss des Griechischen beruht, sonder ebensalls der Absicht dient, die Schrift den kanonischen Büchen

<sup>1)</sup> Vgl. die Ehrendecrete für die Redner bei Plutarch vit. dec. ord. p. 850 ff., für Phaidros CIA. II 331 Dittenberger syll. 12 213, für Diophants Dittenberger syll. 12 326. Die ptolemäischen Decrete bei Strack Dynastie der Ptolemäer 227. 241.

<sup>2)</sup> Die Echtheit der Urkunde wird vielfach in Zweisel gezogen, und nicht ohne Grund. Vgl. Wellhausen Israel. und jüd. Gesch. 268. Die angeblichen sachlichen Unrichtigkeiten (Keils Commentar S. 233) fallen nach meiner Meinung nicht sehr ins Gewicht, weil es sehr zweiselhaft ist, ob dies wirklich Unrichtigkeiten sind. Aber die im Decret ausgeführten Thaten Simons kommes sämmtlich auch in der vorangehenden Erzählung vor, und die Nennung der Söhne Simons ist sehr verdächtig. Letzteres kann sreilich durch die Stillisitung hereingekommen sein, und die Möglichkeit, dass ein Ehrendecret für Simon existirte, lässt sich gewiss nicht in Abrede stellen.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 11, 1.

<sup>4)</sup> Hierüber hat neuerdings Strack gehandelt, Rhein. Mus. N. F. 55, 161 f.

des alten Testamentes möglichst ähnlich zu machen¹); dies ist dem Verfasser in der That sehr gut gelungen und hat seinem Buche zu dauerndem Ansehen verholfen. Die alttestamentliche Färbung zab ihm den ehrwürdigen Charakter unbedingter Zuverlässigkeit, and da es zugleich das umfassendere, ausgiebigere Werk war, so ward ihm unter den Makkabäerbüchern die erste und vornehmste stelle eingeräumt.

Uns hat sich dagegen aus den dargelegten Gründen ergeben, lass es ein aus zwei ungleichen Theilen zusammengesetztes Buch st, in dem die Tradition durch nationale und antiquarische Tenlenzen stark bearbeitet vorliegt. Der Versasser ist ein Freund der riesterlichen Dynastie der späteren Hasmonäer und ein strenger Mann des Gesetzes.2) Er ist dringend verdächtig, vieles absichtlich erschwiegen, geändert oder zugesetzt zu haben. Seine Tendenzen ind dem 2. Makkabäerbuche in manchen Stücken nahe verwandt, ngleich aber geschickter und gründlicher durchgeführt. Das Werk nacht einen harmonischeren, geschlosseneren Eindruck; die Erahlung giebt ungunstigerer Beurtheilung wenig Raum, während 28 2. Makkabäerbuch seine Tendenzen zwar offener kundthut, aber nit weniger Ueberlegung durchführt und namentlich die Kunst es Verschweigens in geringerem Maasse übt. Wenn wir also im La Makkabäerbuche eine ältere, vielfach ursprünglichere Erzählung esitzen, so hat doch das erste seine bedeutenden Vorzüge durch ie grössere Umsicht des Schriftstellers, der manche Fehler des weiten zu vermeiden gewusst hat und den dürftigen Auszug deselben vielfach ergänzt und berichtigt. Das erste ist auch nicht twa vom zweiten abhängig, sondern vertritt eine selbständige Berbeitung der Ueberlieferung. Es behält neben dem älteren Bruder einen Werth; nur kann es die erste Stelle nicht mehr behaupten,

<sup>1)</sup> Man braucht desshalb die Nachricht, wonach das 1. Makkabäerbuch as dem Hebräischen übersetzt sei, noch nicht zu bezweifeln, wie manche B. Hengstenberg gethan haben. Aber diese Frage verdient eine gründliche atersuchung, die eine bessere Kenntniss des alten Testamentes erfordert, als ab besitze.

<sup>2)</sup> Als charakteristisch für das Buch darf hier noch angeführt werden, has die Zeit der Propheten vorbei ist und gewisse Entscheidungen auf die ukunft verschoben werden, wenn ein Prophet auftritt. 1. Makk. 4, 46. 9, 27. 1, 41. Offenbar denkt sich der Verfasser ähnlich wie Josephus Cont. Ap. I 41 e Prophetie mit Maleachi erloschen, dem letzten Propheten im Kanon der illigen Schriften. Es deutet darauf hin, dass der Kanon schon sertig war.

sondern muss sich mit der zweiten begnügen. Dies wird auch die Untersuchung einzelner Nachrichten lehren, die im nachfolgenden vorgetragen werden soll.

## Der erste Feldzug.

Als Antiochos Epiphanes von den Erfolgen des Judas über Apollonios und Seron hört, so erzählt das 1. Makkabäerbuch, 1) beschliesst er den Krieg gegen Judas. Da er jedoch findet, dass seine Kasse für ein solches Unternehmen nicht ausreicht, zieht er vorerst in die oberen Satrapien, um seinen Schatz zu füllen (147 Sel. = 166/5 v. Chr.). Als Statthalter bleibt Lysias zurück, der nun drei Männer, Ptolemäos, den Sohn des Dorymenes, Nikanor und Gorgias mit 47000 Mann gegen die Juden aussendet. Aber das syrische Heer wird bei Emmaus geschlagen; nur Gorgiss mit seiner Abtheilung entkommt. 2)

Dieser Sieg des Judas wird ebenfalls im 2. Makk. 8, 8 berichtet, aber mit beachtenswerthen Abweichungen. Denn hier geht das Unternehmen von Philippos, dem Befehlshaber in Jerusalem aus. Dieser wendet sich um Hulfe an den Strategen Colesyriens, Ptolemios, Sohn des Dorymenes, der Strateg schickt 20000 Mann unter Nikanor und Gorgias, die nun von Judas geschlagen werden. Diese Version macht einen guten Eindruck; denn in der That hat zunächst der Besehlshaber in Jerusalem für Unterdrückung der Rebellion zu sorgen, erst als Judas ihm zu mächtig wird, wendet er sich an die nächste Instanz, den Statthalter von Cölesyrien. Der königliche Hof in Antiochien wird nicht gleich in Bewegung gesetz, während im 1. Makkabäerbuche alles von da ausgeht, wodurch wie schon bemerkt ist, die bisherigen Erfolge Judas eine viel grössere Bedeutung erhalten, und dem entspricht, dass auch das syrische Heer mehr als verdoppelt wird. Ptolemäos ist nach dem 2. Makkabäerbuche gar nicht mit ausgezogen, sondern nur Nikanot und Gorgias, und die Kriegsgeschichte bestätigt es; denn jener wird in keinem Berichte, auch nicht im 1. Makkabäerbuche weiter genannt.

Im übrigen herrscht in beiden Büchern über das Ereigniss

<sup>1) 1.</sup> Makk. 3, 10 ff. Die ersten Unternehmungen werden 2. Makk. 8, 6 f. nur kurz angedeutet.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 3, 35 ff.

ie bemerkenswerthe Uebereinstimmung in den Grundzügen wie manchen Einzelheiten. Beide heben die sichere Siegeszuversicht r Feinde wie die besorgte Stimmung der Juden hervor, ihre bete zu Gott, zugleich die damals vorgenommene Eintheilung d Gliederung des Heeres. Aber die Art, wie dies alles erzählt rd, weicht wieder sehr ab. Nach dem 2. Makkabäerbuche versen viele Juden das Heer aus Angst, im ersten entlässt Judas bst alle die, welche nach dem Gesetz vom Kriegsdienst zu beien sind.1) Die Eintheilung des Heeres geschieht nach dem Makkabäerbuche so, dass Judas vier Haufen bildet und über len einen seiner Brüder setzt, nach dem ersten ernennt er iliarchen, Hekatontarchen, Pentekontarchen und Dekarchen, wie im alten Testament zuweilen vorkommen,2) stellt ferner die ziräer vor und erfüllt auch sonst noch allerlei alte gesetsliche bräuche. In allen diesen Dingen macht die Version des 2. Makkaerbuches einen viel ursprünglicheren Eindruck, während das dere eine theils beschönigende theils antiquarische Bearbeitung rstellt, die vor allem zeigen soll, dass es den Freiheitskämpfern erall vornehmlich auf getreue Erfüllung des Gesetzes ankam:

Auf den Sieg über Nikanor folgt im 2. Makkabäerbuche noch zweites siegreiches Treffen mit Timotheos und Bakchides, und rauf die Wiedereinnahme Jerusalems. Im 1. Makkabäerbuche ut das eine gänzlich, das zweite, die Besetzung Jerusalems wird st später nach dem ersten Feldzuge des Lysias gesetzt und mit r Einweihung des Tempels zusammengelegt.<sup>3</sup>) Ueber diesen terschied der Anordnung später; zunächst ist eine andere Berkung zu machen.

Nach dem 1. Makkabäerbuche wird Jerusalem ohne Widernd und Kampf besetzt; nach den Vorstellungen des Verfassers Jerusalem verödet (ἀσίχητος), in den Tempelhöfen wächst das is, und nur in der Akra sitzen die Syrer. Hingegen nach n 2. Makkabäerbuche ist Jerusalem keineswegs ohne Kampf in Hände des Judas gefallen; ein gewisser Kallisthenes, der früher der Eroberung der Stadt das Thorhaus des Tempels verbrannt

<sup>1) 1.</sup> Makk. 3, 56. Deuteron. 20, 5 ff. Iudic. 7, 3.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 3, 54 und dazu die Erklärer.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 4, 36.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 3, 45. 4, 38.

hatte, findet in gerechter Vergeltung den Feuertod') und später hören wir von Vertriebenen aus Jerusalem, die in ziemlicher Anzahl gewesen sein müssen.2) Also war Jerusalem nicht menschenleer, sondern die Parteigänger, vielleicht auch Kolonisten des Antiochos wohnten daselbst. Judas hat sich der Stadt mit Gewalt bemächtigt und die Gegner vertrieben. Hiermit ist zu verbinden die leider sehr kurze Erzählung des Josephus,3) wonach sich Judas, nachdem er den Epiphanes geschlagen, gegen Jerusalem wendet, die syrische Besatzung aus der oberen Stadt in die untere, die Akra treibt und sich der Stadt bemächtigt. Dies stimmt mit dem 2. Makkabäerbuche gut überein. Dass dabei Jerusalem so leicht und ohne Belagerung gewonnen wird, ist nicht zu verwunders. Aus der Geschichte dieser Zeit geht hervor, dass die Stadt als solche nur dürstig besestigt und nur die Akra eine wirkliche Festung Antiochos wie lason ziehen ziemlich ungehindert in die Stadt ein.4)

Der Sieg über Timotheos und Bakchides beteht mit den umgebenden Ereignissen in sehr gutem Zusammenhange. Man kann vermuthen, dass die beiden nach der Niederlage Nikanors zum Schutze Jerusalems herbeigeeilt waren, und zwar von Osten über den Jordan her, wo Timotheos heimisch war. Judas schlug sie ebenfalls, machte ansehnliche Beute, nahm mehrere Kastelle und besetzte sie mit eigenen Leuten, und nachdem er sich eines Theils der Landschaft also versichert hatte, eroberte er auch Jerusalem ausser der Burg. Der hier erwähnte Bakchides ist gewiss kein anderer als derjenige, welcher einige Jahre später um 160 v. Chr. den Makkabäos schlug und zu Fall brachte.

Die Kriege des Judas gegen die Nachbarn.

Wenn wir in den Makkabäerbüchern weiter vordringen, we fällt am meisten und zunächst ein bedeutender Unterschied in der

<sup>1) 2.</sup> Makk. 8, 33. Dies stimmt mit den sonstigen Nachrichen dem bei der Eroberung Jerusalems durch vielleicht noch ein Nebengebäude,

<sup>2.</sup> Makk. 1, S. 1. Makk. 4, 38.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 10, 15.

<sup>3)</sup> Bell. lud. 1 39.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 5, 5 ff. laso

<sup>5) 2.</sup> Makk. 8, 30.

<sup>6) 1.</sup> Makk. 9, 1 ff.

hensolge der Begebenheiten in die Augen, der sich am leichen durch folgende Gegenüberstellung klar machen lässt:

2. Makk. c. 8 ff.

Besetzung Jerusalems.

Nachbarkämpfe.

(c. 11).

Tod des Epiphanes (c. 9).

Regierungsantritt Eupators.

Reinigung des Tempels (c. 10).

1. Makk. c. 4 ff.

ther Gorgias und Nikanor. Sieg über Gorgias und Nikanor. 'eldzug des Lysias.

stzung Jerusalems und igung des Tempels.

ıbarkampfe (c. 5).

des Epiphanes und ierungsanfang Eupators (c. 6). 1. Feldzug des Lysias und Friede

feldzug des Lysias mit Eu- Neue Nachbarkämpfe (c. 12).

HOT. 2. Feldzug des Lysias mit Eupator.

de mit den Juden.

Friede mit den Juden (c. 13). e Unterschiede werden wir bei allen nachfolgenden Erörterungen t aus den Augen zu verlieren haben. Zunächst habe ich mich

den kleineren Kämpfen zu beschästigen, die Judas Makkabäos m den Hauptactionen mit seindlichen Nachbarn, mit den Feldn und Bundesgenossen der syrischen Könige auszufechten hatte.

1. Makkabäerbuch erzählt davon c. 5 im Anschluss an die derherstellung des Gottesdienstes. Ergrimmt über diesen Erfolg ben sich die Heiden ringsum zur Vernichtung der in ihrer Mitte nenden Juden. Aber Makkabäos kommt seinen Stammesgenossen ug zur Hülfe. Er wendet sich zuerst gegen die Idumäer und Kinder Baian,') geht dann über den Jordan ins Land der Amiter und gegen Timotheos, erobert Jazer und kehrt wieder Hierauf kommt Nachricht von der Bedrängniss der Tu-

er und anderer Juden in Gilead und Galiläa. Während Judas n Bruder Simon nach Galiläa schickt, geht er selber mit Joan nach Gilead, schlägt den Timotheos aufs neue, nimmt verdene Städte, darunter Karnaim sammt dem Heiligthum und on, und kehrt über Skythopolis nach Jerusalem zurück (v. 9 ff.). Beaustragten, die Judas daheim zurückgelassen, haben in seiner

esenheit wider Befehl mit Gorgias in Jamneia angebunden und Niederlage erlitten.2) Später geht Judas nochmals nach Idu-1) 1. Makk. 5, 3. Die Lage dieses Stammes ist unbekannt. Numeri 32, 3

t jenseits des Jordan ein Baian, aber an unserer Stelle scheint die Nach-

<sup>:</sup>haft Idumäas angedeutet zu werden. 2) 1. Makk. 5, 55 ff.

mäa, nimmt Hebron, kämpst bei Marisa und unternimmt zuletz einen Streifzug nach Azotos (v. 65 ff.). Dies alles wird in einem Zuge zwischen der Tempelweihe (im Kislev 148 Sel. — December 165 v. Chr.) und dem Tode des Antiochos (149 Sel. — 1643 v. Chr.) erzählt; es fällt somit alles unter die Regierung des Epiphanes.

Dagegen im 2. Makkabäerbuche werden dieselben Unterselmungen gleichfalls an die Tempelweihe angeschlossen, aber is zwei Gruppen vertheilt; gleich der Tempelweihe fallen sie in die Zeit Eupators. Der Verlauf ist in Kürze folgender3): Gorgiss, der königliche Strateg an der philistäischen Küste und die Idumte machen den Juden viel zu schaffen. Makkabäos fällt in Idumi ein und belagert und erobert mehrere feste Plätze. Von hier zieht er gegen Timotheos, der geschlagen und in der Festung Gazen gefangen und getödtet wird.4) Judas kehrt siegreich zurück. Him folgt nun der erste Angriff des Lysias, 5) der mit einem Friedesschluss endigt. Aber nur kurz ist der Friede; die Feindseligkeiten der Nachbarn, besonders der Joppiten, lassen den Jude keine Ruhe.") Judas züchtigt Joppe und Jamneia und wendet sich dann gegen arabische Stämme; die Erzählung ist hier durch Verkürzung, vielleicht auch durch Verwahrlosung des Textes schwer entstellt; offenbar handelt es sich um ein Unternehmen im 0# iordanlande. Eine Stadt an einem See wird ferner gewonnen, dann den Tubienern zur Hülfe gezogen und Timotheos geschlage. der Tempel der Atargatis bei Karnion und die Stadt Ephron vorwüstet. Ueber Skythopolis kehrt Judas zu Pfingsten nach Jersalem zurück, um bald wieder nach Idumäa zu ziehen, wo er 🖦 bei Marisa mit Gorgias ohne Entscheidung herumschlägt und dass wieder nach Jerusalem geht.

Die beiden Berichte stimmen in den Grundlinien mit einands überein. In beiden macht ein Zug nach Idumäa den Anfang,

<sup>1) 1.</sup> Makk. 4, 52.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 6, 16.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 10, 10 ff.

<sup>4)</sup> Gazara ist wahrscheinlich identisch mit Jazer. Vgl. Grimm zu 2. Mal 10, 32 (Exeg. Handb. IV 163); denn Timotheos ist im Ostjordanlande heimis Er lebt übrigens nachher wieder auf, oben S. 273 A. 3.

<sup>5) 2.</sup> Makk. 11, 1ff.

<sup>6) 2.</sup> Makk. 12, 1ff.

solgen zwei Unternehmungen jenseits des Jordans, den Schluss macht eine zweite Reihe idumäischer Kämpse. Im 1. Makkabäerbuche sehlt der Rachezug gegen Joppe und Jamneia,1) im zweiten dagegen das Unternehmen gegen Azotos. Auch sonst herrscht im einzelnen, in den Ortsnamen u. s. w. eine bemerkenswerthe Uebereinstimmung zwischen den beiden Büchern.2) Der wesentliche Unterschied liegt darin, dass diese Kämpse, die im 1. Buch in einem Zuge dargestellt werden, im zweiten durch den Angriff des Lysias tad den Friedensschluss unterbrochen werden. Das 2. Buch vertheilt also die Ereignisse auf einen weiteren Zeitraum, und dies ist offenbar viel wahrscheinlicher und sachgemässer als jenes; denn es liegt in der Natur der Sache, dass diese Kampfe, von denen wir übrigens gewiss nur die wichtigeren kennen, sich nicht auf cinmal abgespielt, sondern den ganzen Krieg begleitet haben. ist daher wahrscheinlich, dass die Anordnung des 1. Buches auf späterer Redaction beruht, durch die eine Reihe gleichartiger Ereigaisse, die zu verschiedenen Zeiten geschahen, zusammengelegt ward.

Diese Vermuthung wird bestätigt durch die Art, wie diese Limpse eingeleitet werden. Es heisst 1. Makk. 5, 1: καὶ ἐγένετο δτε ἤκουσαν τὰ ἔθνη κυκλόθεν ὅτι ψκοδομήθη τὸ θυσιαστήριον καὶ ἐνεκαινίσθη τὸ ἀγίασμα ὡς τὸ πρότερον, καὶ τὸ γένος Ἰαπὸβ τοὺς ὄντας ἐν μέσψ αὐτῶν u. s. w. Die Angrisse auf die Juden werden hervorgerusen durch die Erneuerung des jüdischen Gettesdienstes; die Heiden beschliessen jetzt, die bei ihnen wohnenden Juden auszurotten; ihre Feindseligkeit entspringt also dem Hass gegen die jüdische Religion. Hievon ist im 2. Makkabærbuche keine Spur³); dagegen erinnert es lebhast an dasjenige, was in den Büchern Esra und Nehemia über die Missgunst der Heiden beim Wiederausbau des Tempels und der Stadtmauern berichtet vird. Offenbar ist die ältere Schrift, und zwar wörtlich benutzt

Der verunglückte Versuch des Joseph und Azarias auf Jamneia (1. Makk. 56) kann schwerlich an dessen Stelle treten.

<sup>2)</sup> Ewald Geschichte des Volkes Israel IV3 415 Anm. nimmt au, 2. Makk., 10 ff. und 12, 11 ff. seien dieselben Vorgänge doppelt erzählt, ebenso wie ch der Angriff des Lysias. Dies Urtheil hält einer genaueren Prüfung nicht and. Das 1. Makkabäerbuch kennt ebenso wie das zweite einen doppelten agriff des Lysias.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 10, 4.

472

worden,¹) und dadurch auch die Anordnung im 1. Makkabäerbuche beeinflusst. Der Schriftsteller hat alle Nachbarkriege zusammengefasst, um sie nach dem Muster Nehemias an die Wiederherstellung des Gottesdienstes anzuknüpfen, wodurch nun alles in viel höherem Grade den Charakter eines Religionskrieges erhalten hat, als es im älteren Bericht des 2. Makkabäerbuches der Fall ist; auch hierin wird dieses letztere die ursprüngliche Ueberlieferung beser wiedergeben.

Von Anfang an ist die makkabäische Erhebung von Raub und Plunderung begleitet, die weit ins Land hinausging und natürlich viele Klagen erzeugte, Hass gegen die Juden erweckte?) und zur Vergeltung einlud. Von welcher Seite der Anfang gemacht ward, ist schwerlich zu ermitteln; gewiss hatten auch die Juden # leiden,3) wenn auch dies in unseren Berichten wenig hervortritt-Auf jeden Fall sehen wir, dass Judas Makkabāos und seine Genossen sich nicht auf die Abwehr beschränkten, sondern offensiv vorgingen. Es ist höchst wahrscheinlich, dass sich von Ansang an wassengeübte Räuber und Freibeuter um Makkabäos und seine Brüder sammelten und den Kern seiner Schaaren bildeten, Leute, bei denen religiöser Eifer sich mit Raublust verband. Ueberdie waren die Plünderungzüge im gewissen Sinne wohl unentbehrlich für die Unterhaltung der Aufständischen, die als Verbannte und Geächtete in den Bergen und der Wildniss lebten und gewiss nicht selten Mangel litten.4)

Von diesen Zügen, bei denen wacker geraubt, gesengt und gemordet ward, erzählt das 2. Makkabäerbuch mit einer naives Freude. Schon in der Inhaltsübersicht wird die Plünderung

Nehem. 4, 1 και δγένετο ήνικα ήκουσε Σαναβαλλὰτ ὅτι ήμεῖε τὰ κοδομοῦμεν τὸ τεῖχος, και πονηρὸν αὐτῷ ἐφάνη και ἀργίσθη ἐπὶ πολύ τοἱ fast mit denselben Worten v. 7, vgl. Esra 4, 1.

<sup>2)</sup> Vgl. Strabo XVI 761 οἱ μὸν γὰρ ἀφιστάμενοι τὴν χώραν ἐκάκων καὶ αὐτὴν καὶ τὴν γειτνιῶσαν, οἱ δὲ συμπράττοντες τοῖς ἄρχουσι καθῆς παζον τὰ ἀλλότρια καὶ τῆς Συρίας κατεστρέφοντο καὶ τῆς Φοινίκης πολίς, was übrigens hauptsächlich auf die spätere Zeit geht, wo die Räubereien de Juden eine wahre Landplage wurden. Strabo XVI 763. Diodor XL 2. Iustis XL 2, 4. Aber auch in der makkabāischen Zeit war es nicht anders. Vgl die Klagen des Antiochos Sidetes 1. Makk. 15, 29.

<sup>3)</sup> Wie z. B. aus 1. Makk. 5, 4 und 2. Makk. 32 hervorgeht, wo Leute erwähnt worden, die den Juden viel übles gethan hatten.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 5, 27.

les ganzen Landes unter die Ruhmesthaten des Judas gerechnet¹) and ebenso nachher erzählt, wie Judas mit seinen Leuten Städte ind Dörfer übersiel und anzündete und besonders im Dunkel ler Nacht seine Anschläge ins Werk zu setzen pflegte.2) Seine päteren Züge sind von gewaltigem Blutvergiessen begleitet.3) Dies ritt im 1. Makkabäerbuche viel weniger hervor; es wird mit Sorgalt hervorgehoben, dass Judas nur dem Glauben und den Gesetzen lient. Die Plünderungzüge werden dargestellt als unternommen ediglich zur Vertheidigung, zum Schutze bedrängter Landsleute, ur Vergeltung früherer Unbill,4) oder zur Bezwingung böswilliger 'erstocktheit, wobei es zugleich nicht an alttestamentlichen Anlangen fehlt.") Dass dabei viel Blut floss, wird nicht verschwiegen. ber wiederum nach alttestamentlichem Vorbild ausdrücklich gesagt, as nur die Männer gemordet wurden. ) Alles dieses macht den ändruck einer gewissen Beschönigung. Das 1. Makkabäerbuch rill die schonungslose Kriegführung der Juden in milderem Lichte rscheinen lassen und zeigen, dass nur soviel geschehen sei, als ur Vertheidigung nothwendig und nach den Vorschriften der heiigen Bücher erlaubt gewesen.

Die Tempelreinigung und Benachbartes.

Die abweichende Reihenfolge der Ereignisse, die oben kurz largestellt wurde, geht in der Hauptsache darauf zurück, dass rutens, wovon soeben gehandelt ward, die kleineren Kriegzüge im

<sup>1) 2.</sup> Makk. 2, 21 ώστε τὴν ὅλην χώραν ὀλίγους ὅντας λεηλατεῖν καὶ ἀ βάρβαρα πλήθη διώκειν.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 8, 5 ff.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 12, 16 ἀμυθήτους ἐποιήσαντο σφαγάς, vgl. v. 26.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 3, 1 ff. 5, 1 ff. 9 ff. 25 ff.

<sup>5)</sup> Hierher gehört die Erstürmung der Stadt Ephron. Nach 1. Makk. 6, 46

1088 Judas auf der Heimkehr hindurch, es giebt keinen Weg daneben; οἰκ

10 ἐκκλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

11 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

12 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

13 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

13 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

13 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten ihm

14 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten ihm

15 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

16 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

17 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

18 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

18 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

18 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

18 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

18 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

18 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

19 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

19 ἐκμλῖναι ἀπ' αἰτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

19 ἐκμλῖναι ἀπ' αὐτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

19 ἐκμλῖναι ἀπ' αὐτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

19 ἐκμλῖναι ἀπ' αὐτῆς δεξιὰν ἢ ἀριστεράν heisst es mit den Worten der

20 ἐκμλῖναι ἀπ' αὐτῆς δεξιὰν ἡ ἀπ' αὐτῆς δεξιὰν ἡ

<sup>6) 1.</sup> Makk. 5, 28. 51.

1. Makkabäerbuche in eins zusammengelegt wurden, zweitens der Tod des Antiochos Epiphanes im 1. Buch etwa ein Jahr später fällt als im anderen, drittens der erste Angriff des Lysies um etwa ebensoviel früher gesetzt wird, also diese beiden Ereignisse, der Tod des Antiochos und das Unternehmen des Lysias in den beides Makkabäerbüchern ungefähr den Platz getauscht haben.

Wenn wir uns nun die Aufgabe stellen, zwischen den beides

Darstellungen zu wählen, so wird vor allem zu untersuchen seis, wann Epiphanes starb. Hierüber wird demgemäss unten zu handelt sein; doch möchte ich schon jetzt und vorweg bemerken, dass die Anordnung des 1. Makkabäerbuches, da sie in Einem Punkte well begründeten Verdacht erweckt, auch im übrigen nicht mehr sie maassgebend gelten kann. Der Schriststeller kann auch hier die überlieserte Folge absichtlich geändert haben. Im 2. Makkabäerbuch wird der judische Gottesdienst erst nach dem Tode des Antiochos Epiphanes wieder eingerichtet, der in seinen letzten Tagen den Juden Freiheit und hohe Ehren versprochen haben soll. In solchen Zusammenhange kann die Wiederherstellung des Gottesdienstes leicht als Wirkung der Bewilligungen des Epiphanes erscheinen; es wird nicht ausgesprochen, aber die Folge der Erzählung legt es nabe, während bei der Anordnung des 1. Makkabäerbuches dieser Gedanke nicht aufkommen kann, sondern die Wiedergewinnung des Heiligthumes in unzweiselhaster Weise eigenes Werk des Makkabis ist. Vielleicht könnte also, um dies zu erreichen, die überliefet Ordnung im 1. Makkabäerbuche geändert sein. Wahrscheinlich ich tete ihn aber noch mehr ein anderer Umstand. Nach dem 2. Makkbäerbuche sind die Besetzung Jerusalems und die Reinigung des Tempels zwei getrennte Handlungen; der Tod des Antiochos liegt zwischen ihnen. Judas seiert erst in Jerusalem ein Siegessest; dann erst, nach dem Tode des Antiochos schreitet er zur neuen Tempelweihe. Dies war vermuthlich dem Verfasser des 1. Makisbäerbuches anstössig; bei ihm steht der Gottesdienst, der Tempel, das Gesetz im Mittelpunkt der Darstellung; es schien ihm uner träglich, dass Judas eine Zeitlang in Jerusalem gewesen sei und Siegesseste begangen habe, ehe der Tempel wieder hergerichtet war. Er legte daher die Besetzung Jerusalems und die Wieder einrichtung des Gottesdienstes zu einer Handlung zusammen, #8

<sup>1)</sup> ἐπινίκια 2. Makk. 8, 33.

adurch geschah, dass der Tod des Epiphanes auf einen späteren ankt verlegt ward. Eine solche Umstellung würde den priesterichen Tendenzen des 1. Makkabäerbuches vollkommen entsprechen.

Auch hier macht das 2. Makkabäerbuch an sich den Eindruck les ursprünglicheren, unbefangeneren Berichtes, an den wir uns alten müssen. Dass zwischen der Einnahme Jerusalems und der sempelweihe einige Zeit liegt, dass Judas nicht sogleich daran lachte oder im Stande war, den Tempel zum dauernden Gebrauch verzurichten, ist ganz natürlich; schon die Existenz der syrischen lesstzung auf der Burg zeigt, welche Schwierigkeiten hier betanden. Es ist möglich, dass erst der Tod des Antiochos für ladas der Anlass war, den weiteren Schritt zu thun und den lottesdienst wieder einzurichten.')

Der Bericht über die Reinigung und Einweihung des Tempels met in den beiden Büchern in der Hauptsache übereinstimmend,<sup>3</sup>) ber jeder zeigt wiederum charakteristische Eigenheiten. Im 1. Makabserbuche wird der Zustand der Verwüstung und später der Akt er Reinigung wortreich und mit einer gewissen Inbrunst gechildert; es soll ersichtlich gezeigt werden, dass alles nach dem istetz und in rechter Weise geschehen ist. Das zweite ist darin iel kürzer, fügt aber andere Notizen hinzu. Von besonderem Interset ist darunter, dass die Reinigung nicht nur den Tempel und einen Bezirk angeht, sondern die ganze Stadt umfasst, wo auf markt und anderswo heidnische Altäre und andere Heilightmer niedergerissen werden.<sup>3</sup>) Das 1. Makkabäerbuch hat nichts avon erzählt, vielleicht weil es der vom Verfasser beliebten Vor-

<sup>1)</sup> Dies ist freilich sehr unsicher, da wir nicht wissen, ob die parallele zichlung des 2. Makkabäerbuches die Zeitfolge genau ianehält und nicht ielmehr nur eine ungefähre Gleichzeitigkeit der Ereignisse andeutet. Da er Anfang Eupators, der doch mit dem Tode des Epiphanes zusammenfällt, rat nach der Tempelweihe berichtet wird, so ist vielleicht anzunehmen, ist die Todesnachricht erst etwas später eintraf. Dass Antiochos wirklich ie Absicht gehabt hat, mit den Juden Frieden zu machen, lässt sich aus en 2. Makkabäerbuch schwerlich entnehmen. An sich würde es weder dem harakter noch der Politik des Antiochos widersprechen, der durchaus kein lutdärstiger Tyrann war, aber der Bericht des 2. Makkabäerbuches ist zu ihr von erbaulicher Rhetorik überwuchert und erlaubt in dieser Richtung fine Schlüsse.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 4, 36. 2. Makk. 10, 1 ff.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 10, 2.

stellung entspricht, dass Jerusalem zur Zeit der Entweihung v odet und menschenleer gewesen wäre<sup>1</sup>); denn es geht daraus her or, dass die Stadt bewohnt und eine Zeitlang auf dem besten W ege war, heidnisch und hellenisch zu werden.

## Die Urkunden im 2. Makkabäerbuche und die Friedensverhandlungen.

Schon mehrmals sind die Feldzüge des Lysias erwähnt worden, deren jedes der Makkabäerbücher zwei kennt.2) Beidemale versucht Lysias von Süden her, über Bethsura, Jerusalem zu erreichen; zuerst gelingt es nicht, als er aber zum zweiten Male mit grösserer Macht und in Begleitung des Königs den Angriff erneuert, bat er besseren Erfolg. Soweit stimmen beide Erzählungen überein. Sonst gehen sie in zwei Hauptstücken stark auseinander; zuerst in der Zeitfolge; denn im 1. Makkabäerbuche gehört der eine Zug noch unter Antiochos Epiphanes, der andere unter Eupator, während im 2. Buch beide in die Zeit Eupators fallen. Zweitens führt im 1. Makkabaerbuch nur der zweite Zug zu einem Friedenschlusse, während im anderen Berichte beide in ein friedliches Abkommen ausgehen, und zwar wird dieses an zweiter Stelle") nur ganz flochtig erwähnt, dagegen früher, wo das 1. Makkabäerbuch überhaupt nichts von Unterhandlungen weiss, aussührlicher erzählt, unter Beifügung der zugehörigen Schreiben des Lysias, des Königs und einer römischen Gesandtschaft. Mit dieser Unterhandlung und diesen vier Schreiben, den einzigen urkundlichen Beilagen, die sich im 2. Makkabäerbuche finden, werden wir uns jetzt zu beschäftigen haben.

Lysias versucht also von Süden her durch Idumäa in Judäa einzudringen und greist Bethsura an, erleidet aber eine Niederlage und entschliesst sich nun zu Unterhandlungen, aus welche die Auständigen eingehen. Judas reicht dem Lysias seine Forderungen schristlich ein; sie gehen von hier an den König, von dem sie genehmigt werden. Zum Beleg dasür werden die nachstehenden vier Briese mitgetheilt (v. 16 ff.):

<sup>1)</sup> Oben S. 463.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 4, 28 ff. 6, 28 ff. 2. Makk. 11 und 13.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 13, 23.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 11, 15: ἐπένευσεν δὲ ὁ Μακκαβαῖος ἐπὶ πᾶσιν οίς ὁ Ανσίας παρεκάλει τοῦ συμφέροντος φροντίζων ὅσα γὰρ ὁ Μακκαβαῖος ἐπέδωκεν τῷ Λυσία διὰ γραπτών περὶ τῶν Ἰουδαίων συνεχώρησεν ὁ βασιλεύς.

ήσαν γας αί γεγραμμέναι τοις Ιουδαίοις έπιστολαί παρά μέν Αυσίου περιέχουσαι τον τρόπον τούτον:

Αυσίας τῷ πλήθει τῶν Ἰουδαίων χαίρειν. Ἰωάννης καὶ ἸΑβεσσαλῶμ οἱ πεμφθέντες παρ' ὑμῶν ἐπιδόντες τὸν ὑπογεγραμμένον ἡ χρηματισμὸν ἡξίουν περὶ τῶν δι' αὐτοῦ σημαιομένων. ὅσα μὲν οὖν ἔδει καὶ τῷ βασιλεί προσενεχθήναι διεσάφησα, ἡ ἃ δ' ἡν ἐνδεχόμενα συνεχώρησα. ἡ ἐὰν μὲν οὖν συντηρήσητε τὴν εἰς τὰ πράγματα εὕνοιαν, καὶ εἰς τὸ λοιπὸν πειράσομαι παραίτιος ἀγαθῶν γενέσθαι, ὑπὲρ δὲ τῶν ἡ κατὰ μέρος ἐντέταλμαι τούτοις τε καὶ τοῖς παρ' ἐμοῦ διαλεχθῆναι ὑμῖν. ἔρρωσθε. ἔτους ἐκατοστοῦ τεσσαρακοστοῦ ὀγδόου Διοσκορινθίου τετράδι καὶ εἰκάδι.

Ή δὲ τοῦ βασιλέως ἐπιστολὴ περιείχεν οὕτως · Βασιλεὺς 'Αντίοχος τῷ ἀδελφῷ Αυσία χαίρειν · τοῦ πατρὸς ἡμῶν εἰς θεοὺς μεταστάντος βουλόμενοι') τοὺς ἐκ τῆς βασιλείας ἀτακόχους όντας γενέσθαι πρὸς τῆ τῶν ἰδίων ἐπιμελεία,') ἀκηκούτες τοὺς Ἰουδαίους μὴ συνευδοκοῦντας τῆ τοῦ πατρὸς ἐπὶ') τὰ 'Ελληνικὰ μεταθέσει, ἀλλὰ τὴν ἑαυτῶν') ἀγωγὴν αἰρετίζοντας ἀξιοῦν') συγχωρηθῆναι αὐτοῖς τὰ νόμιμα, αἰρετίζοντας ἀξιοῦν') συγχωρηθῆναι αὐτοῖς τὰ νόμιμα, αἰρετίζοντας ἀξιοῦν') συγχωρηθῆναι αὐτοῖς τὰ νόμιμα, αἰρετίζοντας ἀξιοῦν') συγχωρηθῆναι αὐτοῖς τὰ κοίνομεν τὸ τε ἱερὸν ἀποκατασταθῆναι αὐτοῖς καὶ πολιτεύεσθαι κατὰ τὰ ἐπὶ τῶν προγόνων αὐτῶν ἔθη. εὖ οὖν ποιήσεις διαπεμφάμενος πρὸς αὐτοὺς καὶ δοὺς δεξιάς, ὅπως εἰδότες τὴν ἡμετέραν προαίρεσιν εὖθυμοί τε ὧσιν καὶ ἡδέως διαγίνωνται πρὸς τῆ τῶν ἰδίων ἀντιλήψει.

Πρός δε το έθνος ή τοῦ βασιλέως επιστολή τοιάδε ήν Βασιλεύς Αντίοχος τῆ γερουσία τῶν Ιουδαίων καὶ τοῖς ἄλλοις Ιουδαίοις χαίρειν. εἰ ἔρρωσθε, εἴη ἃν ὡς βουλόμεθα, καὶ αὐτοὶ δὲ ὑγιαίνομεν. ἐνεφάνισεν ἡμῖν Μενέλαος βούλε-

<sup>1)</sup> έπιγεγομμάνον cod. Venetus. απογεγομμάνον cod. 74.

<sup>2)</sup> διεσάφησαν cod. Oxon. (62).

<sup>3)</sup> συνεχώρησα] Oxon. συνεχώρησεν Alex. Ven. u. a.

<sup>4)</sup> τῶν] τούτων cod. Alex. u. a. τούτων και τῶν Ven. u. a.

<sup>5)</sup> βουλομένου cod. Alex.

<sup>6)</sup> πρός την των 'Ιουδαίων έπιμελίαν Alex.

<sup>7)</sup> sis Alex.

<sup>8)</sup> ἀλλὰ τὴν έαυτῶν] εἰς δὲ τὴν έαυτῶν Oxon. u. a.

<sup>9)</sup> aktour) aktourtes Ven. xal dià rouro aktourtas vulgo. et propterea postulare Latinus.

σθαι κατελθόντας ύμας γίνεσθαι πρὸς τοῖς ἰδίοις. τοῖς Ε΄ καταπορευομένοις μέχρι τριακάδος Ξανθικοῦ ὑπάρξει') δε ξώ, μετὰ πάσης') ἀδείας χρῆσθαι') τοὺς Ἰουδαίους τοῖς ἐαυτών [δαπανήμασι καὶ]') νόμοις καθὰ καὶ τὸ πρότερον, καὶ οὐδιὶς αὐτῶν κατ' οὐδένα τρόπον παρενοχληθήσεται περὶ τῶν ήγιο-ημένων. πέπομφα δὲ καὶ τὸν Μενέλαον παρακαλέσοντα ὑμᾶς-ἔρρωσθε. ἔτους ἐκατοστοῦ καὶ τεσσαρακοστοῦ καὶ ὀγδόου Ξανθικοῦ πέμπτη καὶ δεκάτη.

Έπεμψαν δὲ καὶ οἱ 'Ρωμαίοι πρὸς αὐτοὺς ἐπιστολὴν περιέχουσαν') οὕτως Κόιντος Μέμμιος Τίτος Μάνιος') πρεσβευταὶ 'Ρωμαίων τῷ 'Ιουδαίων πλήθει') χαίρειν. ὑπὲρ ὧν Δυσίας ὁ συγγενὴς τοῦ βασιλέως συνεχώρησεν ὑμῖν καὶ ἡμεῖς συνευδοκοῦμεν, ἃ δὲ ἔκρινεν προσανενεχθῆναι τῷ βασιλεῖ πέμψατέ τινα παραχρῆμα ἐπισκεψόμενον') περὶ τούτων, ἐν ἐκθῶμεν') ὡς καθήκει ἡμῖν') ἡμεἰς γὰρ προάγομεν') πρὸς Αντιόχειαν. διὸ σπεύσατε καὶ πέμψατέ τινας, ὅπως καὶ ἡμεῖς ἐπιγνῶμεν, ἐπὶ ποίας') ἐστὲ γνώμης. ὑγιαίνετε. ἔτους ἑκατοστοῦ καὶ τεσσαρακοστοῦ καὶ ὀγδόου Ξανθικοῦ πεντεκαιδεκάτη.')

Da im 1. Makkabäerbuch von diesen Verhandlungen keine Spur ist, so wird die Glaubwürdigkeit der Nachricht und somit auch die Echtheit der Urkunden stark angefochten. Die meisten unserer Gelehrten, wenn wir von den katholischen Interpreten absehen, halten sie für gefälscht <sup>14</sup>) und geben höchstens einige echte Ele-

ὑπάρξει — πρότερον] damus dextras securitatis, ut Iudaei utantur cibis et legibus suis sicut et prius Latinus.

<sup>2)</sup> μετὰ πάσης] Oxon. μετὰ τῆς Ven. Alex. vulgo.

<sup>3)</sup> χρησθαι] χρησθαι δέ Oxon.

<sup>4)</sup> δαπανήμασι και fehlt im Oxon.

<sup>5)</sup> Εχουσαν Alex.

Μάνιος] Alex. und die meisten Hdschr. Μάνλιος vulgo Μάνιος Εξενιος Ven.

<sup>7)</sup> τῷ Ἰουδαίων πλήθει] Ven. τῷ δήμφ τῶν Ἰουδαίων Alex. u. s.

<sup>8)</sup> ἐπισκεψάμενοι Alex. Latin.

<sup>9)</sup> Kawusy Alex. Der Archetypos hatte vielleicht ex 9 wuss.

<sup>10)</sup> ὑμῖν Alex. Lat. u. a.

<sup>11)</sup> ποοσάγομεν Alex. Ven. u. a.

<sup>12)</sup> έπὶ ποίας] ὁποίας Αlex.

<sup>13)</sup> πεντεκαιδεκάτη] πεντεκαιδεκάτη διοσκορίδου Ven.

<sup>14)</sup> Auch Grimm Exeget. Handbuch IV 172 f.

nente zu, andere, wie Bertheau und Keil,1) auch Clinton2) und 3. F. Unger\*) geben die Echtheit der Schreiben zu, nehmen aber oach Anleitung des 1. Makkabäerbuches an, dass sie den Verhandlungen nach dem zweiten Zuge des Lysias angehören und hier falsch eingereiht seien. Diese Vermuthung scheint ja recht einleuchtend, ist aber in Wahrheit nicht sehr wahrscheinlich. das 2. Makkabäerbuch kennt ja auch den Frieden nach dem zweiten lysianischen Feldzuge; wie kam also Iason oder der Epitomator zu der Umstellung? Wenn man annimmt, dass ihm diese Briefe irgendwie in die Hände gefallen und nun irrthümlich statt in die zweite in die erste Verhandlung eingelegt seien, so setzt man dabei doch eine zweimalige Verhandlung als überliefert voraus. Da serner die Briefe datirt sind, so muss man glauben, dass die Daten entweder eigenmächtig hinzugesetzt oder die vorhandenen richtigeren geandert worden seien, alles Dinge, die nicht so leicht zu glauben sind, zumal da auch die Situation bei dem zweiten Feldzuge durch die persönliche Anwesenheit des Königs wesentlich anders war.4)

Insofern haben diejenigen, welche Nachricht und Briefe kurzweg für unecht erklären, leichteres Spiel, aber sie behaupten zugleich etwas, was bei der Beschaffenheit der Urkunden unglaublich ist. Wer etwas von Polybios, wer einige Inschriften und Urkunden der hellenistischen Zeit gelesen hat, wird urtheilen müssen, dass rom formellen Standpunkt aus gegen die Echtheit der Schreiben pichts einzuwenden ist. So schrieb man damals überall. iegt also die Sache ganz anders als bei den Urkunden im 1. Maklabaerbuche. Aber auch der Inhalt ist ganz unverdächtig; es sind infache geschäftliche Schreiben, in denen bestimmte Abmachungen urz getroffeu werden, tadellose Schriftstücke, die nur durch die chuld des Epitomators oder die Ungunst der Ueberlieferung einigen chaden gelitten haben. Es fehlt jede Rhetorik; kein Wort wird wa zum besonderen Ruhme der Juden gesagt. Wir haben es och mit einem Schriftsteller vom allergröbsten judischen Patriotismus 1 thun; hätte er also gefälscht, so würde er seiner Tendenz gemäss falscht haben.

<sup>1)</sup> Commentar über die Bücher der Makkab. 389 f., wo im übrigen hauptichlich Grimm benutzt ist.

<sup>2)</sup> Fasti Hell. III 373 f.

<sup>3)</sup> Sitzungsberichte der Münch. Akad. Philol. philos. hist. Cl. 1895 S. 281 ff.

<sup>4)</sup> Grimm a. a. O. S. 173.

Auch hier ist ferner das Verdammungsurtheil nicht frei -o starken Missverständnissen. Ich will eins erwähnen: Im Briefe des Königs an die Gerusia (3) ist von karel Porteg, naramogerόμενοι die Rede. Dies setzt nach Grimm und Keil eine Belagerung Jerusalems voraus; die Belagerten sollen herabkommen und Begnadigung erhalten. Da nun nicht im ersten, wohl sier im zweiten Feldzuge des Lysias Jerusalem belagert ward, so sell daraus folgen, dass die Urkunde nicht an die Stelle gehört, wo sie gesetzt wird.') Aber es ist wohlbekannt, dass zatel. Deir, κάθοδος und synonyme Worte die Rückkehr Verbannter, die Heimkehr Vertriebener im eigentlichen Sinne bedeuten und in keiner Weise auf eine Belagerung schliessen lassen. Auf Belagerte angewendet wurden jene Ausdrücke unpassend oder wenigstens missverständlich sein. Auch andere Grunde der Unechtheit sind wenig überzeugend.2) Ueberhaupt würde die Sache wohl anders behandelt worden sein, wenn man nicht von vornherein die Autorität des 1. Makkabäerbuches als massgebend anerkannt bätte. Ich glaube genügend gezeigt zu haben, dass diese Meinung nicht bestehen kann, will daher hier nur noch aussprechen, dass gegen die Echtheit der Briefe in Wahrheit nichts stichhaltiges angesthat worden ist, und gehe jetzt dazu über, einige Beiträge zu ihren Verständniss zu geben, das, soviel ich weiss, noch zu wünschen übrig lässt.

Die Briese 1—3 schliessen sich so genau wie möglich an den Bericht über die Verhandlungen an.3) Judas Makkabāos bet seine Forderungen schristlich vorgelegt, Lysias besürwortet sie, der König nimmt sie an. Dass der König noch ein Kind ist, macht keinen Unterschied; von ihm geht gleichwohl alles aus, wenn auch andere für ihn handeln. Auch Lysias ist nicht allein competent; er ist wohl Vormund, aber nicht Regent in unserm Sinne. Daher geht die Sache von ihm an den Hos nach Antiochien, wo der

<sup>1)</sup> Aehnlich schon Wernsdorff S. 102.

<sup>2)</sup> Z. B. die angeblich römische Grussformel si δρρωσθε, είη αν ωίς βον λόμεθα κτλ. Aus den etwa gleichzeitigen pergamenischen Schreiben (Archiolepigr. Mittheil. aus Oesterreich VIII 95 ff.), dem Brief des Antiochos VIII (in dies. Ztschr. XXIX 436) ergiebt sich zur Genüge, dass diese Formel vielmehr ursprünglich hellenistisch ist. Sie findet sich ebenso im Aristeasbriefe und im 3. Makkabäerbuche, die beide römische Einflüsse nicht erfahren haben.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 11, 15.

lonig, d. h. der Staatsrath,1) sie zu genehmigen hat. Der im resten Brief erwähnte χρηματισμός ist ein Schriftstück des Judes; s wird der Antwort des Lysias beigefügt, ὑπογεγραμμένος,2) aber der Historiker hat es nicht mitgetheilt, weil sich der Inhalt aus den nachfolgenden Bewilligungen des Königs ergiebt, Nur ein geringfügiger Unterschied scheint zu bestehen; nach dem 1. Briefe hat Judas die Verhandlungen eingeleitet, nach der Erzählung. Das vereinigt sich ohne Schwierigkeit; Lysias kann ja unter der Hand vorher angefragt haben. In der That war bei der damaligen höchet unsicheren Lage, wo der Kronpratendent Demetrios in Rom sass und nur auf eine Gelegenheit wartete, und bei der dadurch bedingten Schwäche der Regierung für Lysias der Friede sehr wünschenswerth.4) Uebrigens ist nicht zu vergessen, dess die Erzählung des 2. Makkabäerbuches für die Juden sehr gonstig lautet; der Sieg ist offenbar stark aufgebläht; pach dem 1. Makkabäerbuche, b) das hier ergänzend eintritt, ist er schon minder glänzend, wahrscheinlich handelt es sich um einen var-Milinissmässig unbedeutenden Erfolg. Judas hat das Spiel noch nicht gewonnen; immer sass ihm die syrische Besatzung der Burg in Jerusalem auf dem Nacken, und ohne Zweisel war auch für ihn and seine Freunde ein friedliches Abkommen auf erträgliche Bediagungen höchst erwunscht, besonders für den friedlichen Theil seiner Anhänger, der nur durch die Noth zum Aufstande getrieben war. Der Friedensschluss entsprach also den Interessen beider Theile.

Die beiden Briefe, die an die Juden gerichtet aind, I und III, zeigen einen bemerkenswerthen Unterschied in den Adressen; der des Lysias ist an das πληθος τῶν Ἰουδαίων gerichtet, wörtlich die Mehrheit der Juden. Der König dagegen wendet sich an die Gerusia und die übrigen Juden, also die amtlichen Vertreter der indischen Gemeinde, deren Sitz wir in Jerusalem zu denken haben. Das πληθος τῶν Ἰουδαίων sind ohne Zweifel die Aufständischen,

<sup>1)</sup> Vgl. Polyb. XXXI 12, 10. 13, 6, wo von mooserates die Rede ist.

<sup>2)</sup> Was natürlich nicht heissen kann "der unterzeichnete, mit Unterschien versehene", wie Keil u. a. es wollen. Richtig Grimm z. d. St. S. 188.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 11, 13ff.

<sup>4)</sup> Polyb. XXXI 12, 7 ff. 13, 6 zeigt die Schwäche der damaligen Re-Bierung in Antiochien.

<sup>5) 1.</sup> Makk. 4, 34 f.

Judas und Genossen, mit denen Lysias zunächst unterhandelt hat; wie es scheint, befinden sie sich nicht in Jerusalem bei der Gerusia. Judas selbst wird nicht besonders genannt, ganz natürlich, da er sich in keiner anerkannten amtlichen Stellung befand, sondern nur thatsächlich Führer war. Es sind also zwei jüdische Gruppen, mit denen unterhandelt wird, und dem entspricht, dass in den beiden Briefen auch die Unterhändler verschieden sind; im lysianischen Briefe sind es Johannes und Absalom, 1) Genossen des Judas, im Briefe des Königs wird hingegen Menelaos genannt, ohne Zweisel der Hohepriester, der hier also noch als Vertreter des Volkes erscheint. Seine Mitwirkung ist von besonderem Interesse; man hat sie für unglaublich gehalten, aber nur deshalb, weil man gewohnt ist, alles durch die Brille des 1. Makkabäerbuches zu sehen. Menelaos ist beim Könige für Wiederherstellung des judischen Gottesdienstes eingetreten, und der Konig schickt ihn nach Jerusalem, um auch seinerseits an der Versöhnung und Beruhigung des Volkes zu arbeiten. Aus diesem Antheil am Friedensschluss erklärt sich nun auch sein Ende. Als sich bald darnach zeigte, dass der Friede umsonst geschlossen war, als der Krieg in Judäa wieder ausbrach und der König selbst gegen die Aufständischen ins Feld zog, ging Menelaos den Syrern entgegen, ward aber festgenommen und in Beroia hingerichtet. Diese sonst schwer verständliche Execution ist jetzt begreislich; er musste eben die Verantwortung für den verfehlten Frieden tragen.\*)

Noch einige einzelne Bemerkungen. Anstoss und viel Bedenken hat das Datum des ersten Brieses gemacht; im 148. Jahre am 24. des Monats Dioskorinthios.<sup>3</sup>) Dieser Monat ist sonst unbekannt. Scaliger,<sup>4</sup>) der die Lesart der lateinischen Uebersetzung Dioscori annahm, hielt es sur den Schaltmonat des syromakedonischen Kalenders, scharsinnig aber unwahrscheinlich; den Schaltmonate psiegen sonst keine eigenen Namen zu haben. Anstone

<sup>1)</sup> Letzterer ist wohl der 1. Makk. 11, 70. 13, 11 erwähnte Vater des Mattthias und Jonathan, ohne Zweifel ein Verwandter des Hasmonäischen Hauses.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 13, 3 ff. Josephus Arch. XII 383 ff. Ewald Geschichte des Volkes Israel IV<sup>3</sup> 416. Unsere Quellen sagen nichts über die Ursache der Hinrichtung, im 2. Makkabäerbuche heisst es nur: der König der Könige erweckte des Antiochos Zorn wider den Frevler.

<sup>3)</sup> Die verschiedenen Meinungen bei Grimm Exeget. Handbuch IV 169.

<sup>4)</sup> Ebenso G. F. Unger a. a. O. S. 290.

e meinen, es sei der Dios zu verstehen, der erste Monat des kedonischen Jahres, was noch unwahrscheinlicher ist. Ich wage Vermuthung, dass wir einen von Antiochos Epiphanes eingerten, nur kurze Zeit in Gebrauch gebliebenen neuen Monat uns haben. Aus der Urkunde bei Josephus Ant. XII 264 nen wir, dass Antiochos IV. den attischen Monat Hekatombäon h Syrien gebracht und den makedonischen Kalender klassisch zustellen versucht hat. So ist wohl denkbar, dass er auch ane kalendarische Neuerungen eingesührt hat.1) Der Name οσχορίν θιος 3) scheint von der sprichwörtlichen Redensart Διός eur 905 abgeleitet zu sein,3) Antiochos könnte damit zugleich rinth zu ehren beabsichtigt haben; denn seine Vorliebe für ien hinderte ihn nicht, auch andern Griechen seine Gunst zu enken.4) Wie man aber auch über diese Vermuthung denken g, so ist doch wenigstens klar, dass dieser eigenartige Monat chaus nicht nach einem Fälscher aussieht; denn einem solchen aden ja die bekannten und daher viel wahrscheinlicheren syrokedonischen Namen zur Verfügung, die bis ins späteste Alterm in Geltung geblieben sind.

Der vierte und letzte Brief ist ein Schreiben zweier römischer undter an die Juden, und zwar an das πληθος τῶν Ἰονδαίων, ) an Judas und Genossen. Der Adresse nach, aber auch zeitund sachlich gehört der Brief mit dem ersten Briefe des
sias zusammen. Man ersieht aus ihm, dass die Juden sich an
römischen Gesandten gewendet und sie um ihre Fürsprache
eten haben. Die Römer wissen, dass Lysias den Juden entenkommt und über das Weitere an den Hof berichtet hat. )
stellen ebenfalls ihre Verwendung beim König in Aussicht, und
sie auf der Reise nach Antiochien begriffen sind, fordern sie

<sup>1)</sup> Natürlich können nur einzelne Monate geändert sein, andere, z.B. Xanthikos blieben.

<sup>2)</sup> Wenn die Lesart richtig ist, vgl. unten S. 484. 520.

<sup>3)</sup> Plato Euthydem. 292 E mit Scholl., Aristophanes Vögel 439 mit Scholl., as s. Aids Kóqirdos. Es bedeutet einen stolzen Namen, ein prunkhaftes isere ohne wirkliche Kraft. Schwerlich kann, wie die Ausleger wohl hmen, Aidsacqirdov von einem Nominativ Zads Koqirdos abgeleitet ien.

<sup>4)</sup> Polyb. XXVI 1, 11. Liv. XLI 20, 6.

<sup>5)</sup> So ist mit dem Venetus, der besten Handschrift zu lesen.

<sup>6)</sup> V. 35 f.

die Juden auf, schleunigst zur weiteren Information ihnen Uber ihre Forderungen Nachricht zu geben. Daraus geht mit Nethwendigkeit bervor, dass die Entscheidung des Königs, die im zweiter und dritten Briefe vorliegt, noch nicht erfolgt ist; das römische Schreiben geht diesen also voran. Es ist ferner höchst wahrscheinlich, dass die Gesendten mit Lysias zusammengetroffen sind und vielleicht noch zur Zeit des Briefes sich bei ihm besinden. Sie sind ferner nach Antiochien unterwegs, und da anzunehmes ist, dass sie sich in der Nähe der Juden befinden, so ist wehrscheinlich, dass der Brief von einer der palästinensischen Kustenstädte, etwa von Gaza oder Ptolemais aus geschrieben ist. Mas kann sich denken, dass die Römer auf der Reise von Alexandries nach Antiochien begriffen waren, die aufständischen Juden batten von ihrer Anwesenheit gehört und baten sie, sich zu ihren Gunste bei Lysias und dem Könige zu verwenden, und die Römer, stett bereit, sich der Schwächeren, Unterdrückten anzunehmen, went es sich nur nicht um ihre eigenen Unterthanen handelte, ginges gerne darauf ein. Wie stimmt aber damit das überlieferte Datus des römischen Briefes, der 15. Xanthikos des Jahres 148, derselbt Tag, von dem auch der Amnestiebrief des Königs Antioches a die Juden datirt ist? Der Römerbrief geht ja offenbar dem Königbrief voran, und die Gesandten waren ja nicht beim Könige, sosdern erst auf dem Wege zu ihm. Die Briefe können nicht wohl gleichzeitig geschrieben sein, und die Uebereinstimmung der beides Briefdaten hat daher seit Wernsdorff') ein willkommenes Argument gegen die Echtheit der Briese geboten, aber mit Unrecht; den in Wahrheit ist nur durch einen Fehler der handschriftlichen Ueberlieferung das Datum des dritten Briefes auch dem vierten beigeschrieben worden. In der besten Handschrift, dem Venetus, ist der Schluss unseres Briefes2) folgendermassen überliefert: Eros έκατοστοῦ καὶ τεσσαρακοστοῦ καὶ ὀγδόου Ξανθικοῦ πενικαιδεκάτη Διοσκορίδου. Dieses Διοσκορίδου ist offenbar eine alte Variante für Ear 91xov und bezeichnet denselben Monat, wie Διοσχορινθίου des ersten Briefes. Ich halte es für die ursprüngliche Lesart, die von der jetzigen Vulgata verdrängt ward. erhalten damit ein Datum, das allen Ansprüchen genügt.

<sup>1)</sup> A. a. O. 103 f. Vgl. Schlatter Iason von Kyrene 30.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 11, 38.

Brief der römischen Gesandten ist von demselben Monat wie der lysienische, mit dem er ja so eng zusammenbängt. Die Tageszisser muss dazu ergänzt werden; denn auch πεντακαιδεκάτη wird zur Interpolation gehören. Ohne Schwierigkeit kann man dafür κα΄ oder ähnlich vermuthen; der Römerbrief ist gewiss nicht vor dem des Lysias geschrieben, sondern etwas später.¹)

Auch an einer anderen wichtigen Stelle bietet der Venetus eine sehr bemerkenswerthe Verbesserung des vulgären Textes, nämlich bei den Namen der romischen Gesandten, die in der That allerlei Schwierigkeiten bieten. Man liest jetzt Kórrzog Méulliog Thog Marliog. Von einem Memmius aus dieser Zeit wissen wir nichts; wir kennen aus Livius einen Gaius Memmius, der zweimal Prator, auch einmal Gesandter war,2) auch ein Titus Memmius wird aus dem Jahre 170 v. Chr. als Gesandter erwähnt. Bekannter ist Titus Manlius; diess müsste T. Manlius Torquatus sein, Consul vor 165 v. Chr., der nach Polybios') im nächsten Jehre 164/8 aus Rom ausgesandt ward, um den Ptolemäos Physkon nech Cypern zu führen. Unmöglich jedoch kann dieser unsern Brief geschrieben haben, der jedenfalls geraume Zeit vor dem Nanthikos 148 Sel., also vor April 164 v. Chr. abgesandt ist; denn erst am 15. März dieses Jahres lief das Consulat des Manlius ab. nad selbst bei einer starken Verschiebung des römischen Kalenders warde man mit der Zeit sehr ins Gedränge kommen. Dieser Punkt ist auch Wernsdorff nicht entgangen 5) und von ihm mit Nachdruck gegen die Echtheit des Schreibens vorgebracht worden.

Jedoch der Name Márling ist geringer Beglaubigung, und sicht fast wie eine Conjectur aus. Unter den 15 in Betracht kommenden Handschriften bei Holmes und Parsons bezeugen ihn sur fünf, wenn man nämlich aus dem Stillschweigen des kritischen Apparats schliessen darf. Unter den alten Textzeugen könnte nur die lateinische Uebersetzung vielleicht dafür angeführt werden, die nach

<sup>1)</sup> Man hat sehr mit Unrecht daran Anstoss genommen, dass die Römer nach der seleukidischen Aera datiren; die Gesandten schliessen sich darin natärlich den Ortsgewohnheiten an; nach Consula und römischem Kalender zu datiren, der nur örtliche Geltung hatte, wäre hier ganz unzweckmässig gewesen.

<sup>2)</sup> Liv. XLI 25, 5. XLII 9, 8. 10, 14 aus den Jahren 174 und 173 v. Chr.

<sup>3)</sup> Liv. XLUI 5, 10.

<sup>4)</sup> XXXI 18, 9.

<sup>5)</sup> A. a. O. S. 103.

Sabatier Quintus Memmius et Titus Manilius hat. Alle übrigen. darunter die ältesten und besten Autoritäten, haben Máriog, z.B. der Alexandrinus und die syrische Uebersetzung. Besonders wichtig ist aber die Lesart des Venetus χοιντοσ μεμμιοσ τιτος μανιοσ ερνιοσ. Diese Ueberlieserung giebt der Sache ein ganz anderes Aussehen; denn hier haben wir zum Vornamen Manius ein Gentile, und Titus Manlius verliert damit seine Berechtigung. Zwar einen römischen Namen Ernius oder Hernius giebt & meines Wissens nicht; aber man wird mit leichter Aenderung schreiben dürsen Mários Ségrios; denn M'. Sergius nahm nach Polybios 1) mit C. Sulpicius an einer Gesandtschaft theil, die zuerst in Hellas vorsprechen, aber vor allem sich überzeugen sollte, ob nicht Antiochos Epiphanes und Eumenes zusammen etwas gegen Rom im Schilde führten. Sulpicius hielt sich in Vorderasien auf und bemühte sich, dem Eumenes möglichst unangenehm zu sein.2) Sein Mitgesandter, Sergius, mag nach Syrien gegangen sein, um den Antiochos zu überwachen. Auch das Datum ist angemessen; denn Sulpicius, der Consul von 166 v. Chr., ging meh Ablauf seines Amtes, also 165 v. Chr. nach Asien ab, und der Brief ist vom Jahre 148 Sel. datirt, das im Herbste desselben Jahres begann.

Dass also Sergius an diesen Ort und in diese Zeit nicht the passt, darf man wohl behaupten. Dagegen ist nicht leicht 10 sagen, was mit seinem Collegen Kourtos Mémmios Titos 10zufangen ist. Dies können zwei Namen sein, Quintus Memmius und ein Titus, dessen Gentile ausgefallen wäre; vielleicht ist es aber nur einer; rerog kann der Rest eines Namens auf tius sein. Sachlich wurde es nahe liegen, C. Sulpicius einzusetzen, aber das ware en zu hartes Stück, und man muss eine andere Lösung versuchen, wozu sich eine doppelte Möglichkeit bietet; entweder handelt & sich um eine neue Gesandtschaft, an der M'. Sergius wiederum theilnahm, die im Herbst 165 v. Chr., etwa in dem damals entbrannten Streit zwischen Ptolemäos Philometor und Physkon, eingreisen sollte, und von Alexandrien auch nach Antiochien kam; bekanntlich sind in diesen Zeiten sehr viele römische Gesandtschaften auf den Beinen gewesen, oder es ist bei Polybios in der Notiz über

<sup>1)</sup> XXXI 9, 6. Er wird als Zeuge im SC de Thisbaeis erwähnt. Dittenberger syll. I<sup>2</sup> 300 z. 16.

<sup>2)</sup> Polyb. XXXI 10.

: Gesandtschaft des Sulpicius ein Name ausgefallen, was leicht schehen konnte<sup>1</sup>); es wäre also diese Gesandtschaft, was damals eist geschah, dreiköpfig gewesen, und der im 2. Makkabäerbuche rrupt erhaltene Name wäre zwischen Sulpicius und Sergius einfügen.

Dass hier eine Schwierigkeit vorliegt, ist unleugbar. Darüber if man sich jedoch nicht sonderlich erstaunen; denn unsere enntniss dieser Zeit ist sehr mangelhaft; von Polybios besitzen ir nur einige Auszüge, und Livius existirt nicht mehr. So besisen denn auch diese Schwierigkeiten nichts gegen die Echtheit is Briefes der römischen Gesandten, der vielmehr nach Inhalt ind Form tadellos und ohne Bedenken ist, dessen Datum, wie es ir codex Venetus andeutet, aufs beste in die Reihe der übrigen rkunden passt.

Noch ein Bedenken ist zu erwähnen, und zwar wohl das hwerste von allen, die gegen die vier Urkunden ins Feld geführt orden sind. Im zweiten Briefe erwähnt Antiochos den Tod seines aters, des Epiphanes.<sup>2</sup>) Der Brief hat kein eigenes Datum, ist der offenbar von demselben Tage, wie der nachfolgende, nämlich im 15. Xanthikos 148 Sel., also etwa vom April 164 v. Chr., ährend nach 1. Makk. 6, 16 Antiochos Epiphanes erst im nächsten ihre, 149 Sel. starb, womit die Chronik des Eusebius stimmt, ie sein Ende in Olymp. 154, 1 = 164/3 v. Chr. setzt.

Frühzeitig hat man auf einen Ausgleich dieses bedenklichen Pronologischen Widerspruches gesonnen, der natürlich dem Anhen und der Echtheit der Briefe erheblichen Eintrag that. Man it angenommen, die Aera im 2. Makkabäerbuche sei anders als ersten. Der normale Anfang der seleukidischen Aera ist der erbst, etwa October 312 v. Chr., man hat nun vielfach vermuthet, 1. Makkabäerbuche sei es das Frühjahr desselben Jahres, also Punkt, der ein halbes Jahr früher liegt. Auch hat man daran dacht, dem 2. Makkabäerbuch die sogenannte chaldäische Aera izulegen, die im Herbste 311 v. Chr. anfängt, deren 148. Jahr der That dem 149sten der seleukidischen Zählung entspricht.

<sup>1)</sup> Polyb. XXXI 9, 6 wo man schreiben könnte Γάιον Σολπίκιον (καὶ ιντον . . . . ) καὶ Μάνιον Σέργιον. Das doppelte καὶ würde den Ausleicht erklären.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 11, 23: τοῦ πατρὸς ἡμῶν είς θεοὺς μεταστάντος.

Clinton, der über diese Versuche berichtet,1) hat jedoch ganz richtig erkannt, dass diese Auskunftsmittel entweder nichts belfen oder höchst unwahrscheinlich sind. Er nimmt deschalb an, dass der Brief des Königs an die Juden später sei als die übrigen, etw aus dem December 164 v. Chr., was ja dadurch erleichtert wird, dass er in der That kein eigenes Datum trägt.3) Aber der Inhalt widerspricht aufs bestimmteste einer solchen Scheidung; Brief ? und 3 hängen auf das engste zusammen und ergänzen sich. Ma könnte sich wohl denken, dass n. 2 etwas vor n. 3 läge, nicht aber, dass er so viel, mehr als ein halbes Jahr später wäre. Offerbar gilt das Datum des dritten auch für den zweiten und ist aus diesem Grunde nur einmal gesetzt worden. Wenn also n. 2 nietz am rechten Platze steht oder gefälscht ist, so zieht er die andere nach sich; was von einem gilt, muss von allen gelten. Da am nach meiner Meinung eine Fälschung ebenso unwahrscheinlich ist wie eine Versetzung, so bleibt nichts ührig als der Urkunde w glauben, dass Antiochos wirklich im April 164 v. Chr. bareits westorben war.

Dies entspricht auch durchaus der Erzählung des 2. Maktabäerbuches, wo der Tod des Epiphanes vor der Tempelweihe in Kislev (December) 165 v. Chr. erzählt, und solgerichtig der nächte Feldzug des Lysias ins solgende Jahr 149 Sel. gesetzt wird.) Es ist eine in sich völlig übereinstimmende und geschlossene Darstellung, wo von einer Verwirrung, von einem Versehen keine Spur ist. Der Tod des Epiphanes muss darnach der Tempelweihe ungesähr gleichzeitig sein,4) also 3—4 Monate vor dem Abschless der Verhandlungen im Xanthikos liegen. Diese Zeit reicht volkommen aus, für die kriegerischen Unternehmungen des Judst gegen Gorgias und Timotheos, wie sür den Zug des Lysias und die Unterhandlungen. Ein Theil dieser Ereignisse muss in den Winter sallen. Offenbar sind die Feldzüge beiderseits nur geringen

<sup>1)</sup> Fasti hell. III 367 ff. Hier sei erwähnt, dass G. F. Unger Sitzusgebericht der Münchener Akad. philos. philol. hist. Cl. 1895 S. 236 ff. dem 1. und 2. Makkabäerbuch eine seleukidische Aera beilegt, die mit dem Frübjahr 311 v. Chr. beginnt.

<sup>2)</sup> Aehnlich G. F. Unger S. 285.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 13, 1.

<sup>4)</sup> Die Tempelweihe fällt noch unter die Regierung des Epiphanes, wentgleich sein Tod schon früher erzählt worden ist. 2. Makk. 10, 1. 9.

nfanges und machen mehr den Eindruck improvisirter Streifzüge, e man sie auch zur Winterzeit unternahm. Sie bewegen sich rchaus in nächster Nachbarschaft Judäas und haben schwerlich igere Zeit beansprucht.<sup>1</sup>)

Auch von Seiten der sonstigen Ueberlieferung steht der Anhame nichts in Wege, dass Antiochos Epiphanes gegen Ende 165 Chr. gestorben ist. Ich werde im nächsten Abschnitt darüber adeln und hoffe vor allem bestimmt nachzuweisen, dass auch der Chronographie des Eusebios sein Tod ursprünglich auf ymp. 153, 4 == 165/4 v. Chr. fiel. Indem ich dies einstweilen erwiesen voraussetze, werfe ich zunächst noch einen Blick auf zusammenhang der Ereignisse nach dem Tode des Antiochos siphanes, wie sie uns in der Ueberlieferung des 2. Makkabäerches vorliegen.

Nach dem Tode des Epiphanes und der Wiederherstellung des dischen Gottesdienstes ging zunächst der kleine Krieg der aufindischen gegen die syrischen Feldherrn Gorgias und Timotheos nter. Die Erfolge des Judas bewirkten, dass Lysias selbst sich ch im Winter gegen Jerusalem aufmachte; er ward aber bei thsura zurückgeschlagen, und es kam jetzt vielleicht unter dem ass der Nachricht vom Tode des Epiphanes zu Unterhandngen, in die auch eine des Weges kommende römische Gesandtbast fördernd eingriff. Das Ergebniss war, dass die Wiederherallung des Gottesdienstes genehmigt ward; den Juden wurden te alten Gesetze zurückgegeben, die Ausständischen unter Judas hielten die Erlaubniss zurückzukehren unter Zusicherung völliger nnestie. Es sollte zugleich eine Aussöhnung der seindlichen Parien sein; der Hohepriester Menelaos, der an dem Frieden mitwirkt hatte, kehrte nach Jerusalem zurück; die Juden gingen eder an ihre friedliche Arbeit.

Aber der Friede hatte keine Dauer. Nach dem Bericht im Makkabäerbuche<sup>2</sup>) liessen die syrischen Feldherrn und die umbnenden Heiden keine Ruhe und brachten den Judas wieder die Wassen. Wir dürfen hier fragen, ob nicht auch andere istände das Kriegsseuer wieder entsachten, ob nicht die Partei-

Nur die Belagerung von Gazara (Jazer) nimmt 25 Tage in Anspruch. flakk. 10, 35.

<sup>2) 12, 2</sup> ff.

ungen unter den Juden selbst, z. B. die Feindschaft gegen den zurückgekehrten Menelaos dabei mitwirkte. Kurz, der Friede ward gebrochen, die philistäischen Städte, das Ostjordanland, Idumia wurden von Judas heimgesucht, und nun setzte sich der König selbst, geleitet von Lysias, mit ansehnlicher Macht in Bewegung, in der Absicht, die Juden jetzt völlig zu unterwersen. Das erste Opfer des königlichen Zornes war Menelaos, der wahrscheinlich aus Judäa vertrieben dem Heere entgegen kam, zur Verantwortung gezogen und in Beroia enthauptet ward. Der Angriff ging wieder von der philistäischen Küste aus durch Idumäa auf Jerusalem. Hier ist nun das einzelne im 2. Makkabäerbuche durch unglaubliche Verkürzung und patriotische Verfälschung ganz entstellt. E lässt den Judas immer siegen, berichtet aber im Widerspruch damit, dass die den Zugang nach Jerusalem beherrschende Veste Bethsura sich den Syrern ergab, der König einen Frieden schloss, nach Jerusalem kam, im Tempel opferte und sich mit Makkabäos versöhnte.') Wir müssen den parallelen Bericht des 1. Makkablebuches heranziehen, der hier ganz offenbar den Vorzug verdient.) Auch Josephus3) bietet einige Erganzungen. Daraus ergiebt sich, dass der König Bethsura nahm und den Judas bei Bethzacharia schlug. Judas musste den Weg nach Jerusalem freigeben und 108 mit dem Rest seiner Leute nordwärts in die Gegend von Gophia-Jerusalem ward belagert und hätte sich auf Gnade und Ungnade ergeben müssen, wenn nicht in Antiochien Philippos, der dort geblieben war, Unruhen verursacht hätte, die den König und Lysis nöthigten, schleunigst dorthin zurückzukehren. Er gewährte also den Juden einen billigen Frieden, d. h. ihre Gesetze und ihr Gottesdienst wurde anerkannt. Unter dieser Bedingung borte der Widerstand auf, der König zog ein und opferte im Tempel, liess ihn aber entsestigen und legte eine ausreichende Besatzung Auch Judas ward zu Gnaden angenommen; der hingerichtete Menelaos ward, wie es scheint, zunächst nicht ersetzl, die Partei der Hasmonäer behielt also in Jerusalem die Oberhand

<sup>1) 2.</sup> Makk. 13, 9-24, v. 21 ist von einem Verräther die Rede, was ebenfalls auf Unglücksfälle hinweist; Iason wird also die Niederlage nicht verschwiegen haben und scheint einem Verräther die Schuld gegeben zu haben.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 6, 28 ff.

<sup>3)</sup> Bell. Iud. 1 41 ff.

d der Friede war in dieser Hinsicht für Judas noch günstiger 3 der letzte.<sup>1</sup>)

Dieser Hergang, wie ihn das 2. Makkabäerbuch überliefert, t durchaus natürlich; beide Verträge, der frühere wie der spätere, erden durch die Lage der Dinge gut begründet. Wir haben nur och zu fragen, was das 1. Makkabäerbuch bewog, den ersten riedensschluss fortzulassen. Wahrscheinlich wieder der Wunsch zu eschönigen. Es lässt sich nicht leugnen, dass nach dem 2. Makkaberbuch Judas einen vortheilhaften Frieden gebrochen hat. Diese batsache wollte das 1. Makkabäerbuch vielleicht unterdrücken und at es desshalb für gut befunden, den ersten Friedensschluss zu erschweigen.

Die syrische Königsliste bei Eusebios und das Todesjahr des Antiochos IV.

Unsere Chronologie der syrischen Könige in der Makkabäersit beruht, neben dem 1. Makkabäerbuch, vor allem auf der Königste, die Eusebios aus Porphyrios entlehnt hat.<sup>5</sup>) Sie giebt ja ur annähernde Bestimmungen, da sie wie alle derartige Listen, ur ganze Zahlen giebt und Jahrestheile nicht berücksichtigt. Ihre inrichtung ist so, dass jedem Könige sein Todesjahr zugerechnet ird, sein letztes Jahr also das Todesjahr ist, oder anders austdrückt die Regierung jedes Herrschers von dem Jahre ab geschnet wird, das auf seinen Regierungsantritt folgt.<sup>3</sup>) Bei aller uverlässigkeit im Ganzen haben sich nun in Einzelnem mehrere ehler eingeschlichen. Der bedeutendste findet sich bei den Nachligern des Antiochos III., bei Seleukos IV., Antiochos IV. Epilanes, Antiochos V. Eupator, Demetrios I. und Alexander Balas. iese Könige haben folgende Regierungzeiten:

atiochos III. 36 Jahre. Erstes Jahr Ol. 139, 2 = 223/2 v. Chr. Letztes Jahr Ol. 148, 2 = 187/6 v. Chr.

<sup>1) 1.</sup> Makk. 6, 55. 2. Makk. 13, 23 f. Josephus bell. Iud. 1 46. Alkis, der spätere Nachfolger des Menelaos, scheint damals nicht eingesetzt rden zu sein.

<sup>2)</sup> Eusebios chron. I p. 247 ff. Schöne. Vgl. C. Müller fragm. hist. graec. 710 ff. Clinton fasti hell. III 314 ff.

<sup>3)</sup> Dies sieht man bei Seleukos I., Antiochos II., Seleukos II. und auch ter. Der Ptolemäische Kanon verfährt bekanntlich für Aegypten umgert; hier wird das Jahr, in dem ein König stirbt, als erstes seines Nachgers gerechnet. Ideler Handbuch der Chronologie I 117 ff.

Seleukos IV. 12 Jahre. Erstes Jahr Ol. 148, 3 — 186/5 v. Chr.

Letztes Jahr Ol. 151, 1 — 176/5 v. Chr.

(Ol. 151, 2 - 175/4 v. Chr. nach Gutschmid). ahre. Erstes Jahr Ol. 151, 3 - 174/3 v. Chr.

Antiochos IV. 11 Jahre. Erstes Jahr Ol. 151, 3 — 174/3 v. Chr.

Letztes Jahr Ol. 154, 1 — 164/3 v. Chr.

Antiochos V. nimmt 2 Jahre ein Ol. 154, 2 — 163/2 v. Chr.

Ol. 154, 3 — 162/1 v. Chr.

Demetrios I. 12 Jahre. Erstes Jahr Ol. 154, 4 — 161/0 v. Chr.

Letztes Jahr Ol. 157, 4 = 161/0 v. Chr.

Letztes Jahr Ol. 157, 4 = 149/8 v. Chr.

(Ol. 157, 3 = 150/49 v. Chr. nach Gutschmid und Moller). Alexander Balas 5 Jahre. Erstes Jahr Ol. 157, 3 = 150/49 v. Chr.

Alexander Balas 5 Jahre. Erstes Jahr Ol. 157, 3 — 150/49 v. Chr. (Ol. 157, 4 — 149/8 v. Chr. nach Gutschmid).

Letztes Jahr Ol. 158, 4 — 145/4 v. Chr.

Sie haben sich alle um ein Jahr verspätet. Die Ursache des Fehlers ist, dass als letztes Jahr Antiochos des Grossen Ol. 148, 2 statt Ol. 148, 1 gezählt wird, ihm also statt der richtig überlieferten 36 Jahre in Wahrheit 37 zugeschrieben werden; es gab nämlich eine Angabe, die zuerst bei Appian Syr. 66 begegnet, women Antiochos III. 37 Jahre regiert hat, und er mag wirklich mehr als 36 Jahre im Amte gewesen sein, aber in der chronographischen Jahresreibe kommen ihm doch nur volle 36 Jahre zu, und jeser

Liste bis Alexander Balas um ein Jahr verschoben worden ist.)

Die Richtigkeit dieses Satzes wird durch unansechtbare Zeugnisse bewiesen. Antiochos III. ist nicht, wie es die jetzige euse-

Fehler hat dann die unvermeidliche Folge gehabt, dass die ganz

Recht wohl möglich ist übrigens, dass bei Appian nur ein Versehen vorliegt

bianische Liste will, Ol. 148, 2 (187/6 v. Chr.), sondern Olymp. 148,

1) Wobei zu bemerken ist, dass Appian zugleich seinem Vorgänger Seleukos III. statt der sonst üblichen drei Jahre nur zwei giebt, also sich das überschüssige Jahr vom Vorgänger holt und demit den Unterschied ausgleicht.

<sup>2) 36</sup> Jahre rechnet Eusebius im armenischen Text der Chronik und des Laterculus (I 253. 263) und im Kanon (II 122 f.) nach dem armenischen Text wie nach Hieronymus, ferner Syncellus p. 540 Bonn, die Excerpta Barbari p. 223 Schöne, und die Series Regum p. 16. 36 Schöne. 37 Jahre zählen ausser Appian Syr. 66 einige spätere Chroniken, Sulpicius Severus chron. II 19.4 das χρονογραφεῖον σύντομον p. 91 Schöne und die griechischen Excerpta aus Eusebius. Sie haben alle wohl die heutige Gestalt der Eusebianischen Liebe benutzt.

<sup>3)</sup> Ueber Alexander Balas hinaus pflanzt sich der Fehler nicht fort, weil die Liste bei ihm eine Unterbrechung erleidet und mit einem Sprung auf Demetrios II. übergeht.

188/7 v. Chr. oder im Jahre 125 der seleukidischen Aera verorben. Dies ergiebt sich aus der Datirung des Ereignisses in n römischen Annalen,¹) wo das Ereigniss in das Consulatsjahr 77 v. Chr. fiel, was mit Sicherheit erschliessen lässt, dass Polybios Olymp. 148, 1 setzte. Noch zwingender ist ein anderes Zeugniss. s giebt babylonische Urkunden aus dem Jahre 125 Sel., die nach atiochos und Seleukos datirt sind, aber auch solche, in denen eleukos allein als Herrscher erscheint.³) Daraus folgt nothwendig, as Antiochos III. im Laufe des Jahres 125, also Olymp. 148, 1 = 188/7 v. Chr. starb.³) Hiermit steht im vollkommenem Einlange, dass die Gesandten seines Nachfolgers Seleukos IV. schon a achäischen Amtsjahre 187/6 v. Chr. unter der Strategie des ristainos beim achäischen Bunde erscheinen.⁴)

Ferner die Thronbesteigung des Antiochos Epiphanes erzählte ivius) unter dem Consulatsjahre 175 v. Chr., und zwar nach elybios; dieser muss demnach unter Olymp. 151, 1 — 176/5 v. hr. davon erzählt haben. Dies ist also das Todesjahr des Seleuse IV. und in der eusebianischen Liste musste demnach das folsade, Olymp. 151, 2 — 175/4 v. Chr. als erstes des Epiphanes zählt werden, nicht wie es jetzt heisst, Olymp. 153, 3. Ich beerke noch, dass Antiochos IV. seinem Bruder nicht unmittelbar eccedirte, sondern nach einem Interregnum, das man auf zwei onate oder mehr berechnen kann. Der Tod des Seleukos kann hr wohl in der ersten Hälfte des Jahres, etwa Ende 176 v. Chr. attgefunden haben.

Anch das Ende des Demetrios I. und der Anfang Alexanders I. uss bei Eusebios um ein Jahr verschoben sein; denn nach Ausweis 
m Münzen vollzog sich dieses Ereigniss 162 Sel. — 151/0 v. Chr., 
so nicht im dritten, sondern im zweiten Jahre der 157. Olymade. ) Endlich wird beim Tode Alexanders der gleiche Fehler

<sup>1)</sup> Zonaras IX 21, 5.

<sup>2)</sup> Strassmaier in der Zeitschrist für Assyriologie VIII 109 ff.

<sup>3)</sup> Die Jahre der seleukidischen Aera, die im Herbst anfangen, decken ha ziemlich genau mit den Olympiadenjahren, namentlich nach der Praxis Polybios.

<sup>4)</sup> Polyb. XXII 10, 4.

<sup>5)</sup> XLI 20.

<sup>6)</sup> Aus 162 Sel. stammen die letzten Münzen des Demetrios und zugleich ersten Alexanders, Babelon rois de Syrie p. CXIX ff. CXXIII.

Hermes XXXV. 32

allgemein anerkannt¹); denn nach dem übereinstimmenden Zeugn der syrischen und ägyptischen Chronologie starb er etwa Frab sommer 145 v. Chr., d. h. Ol. 158, 3,³) was die Münzen bestätige denn seine letzten wie die ersten seines Nachfolgers Demetrios 1 sind 167 Sel. = 146/5 v. Chr. geschlagen, in diesem Jahre 12 also der Thronwechsel stattgefunden. Fälschlich wird demnach 4 Eusebios jetzt Ol. 158, 4 (145/4 v. Chr.) als sein letztes Jahr g rechnet.

Darnach kann kein Zweisel sein, dass die eusebische Liste in ursprünglicher Gestalt folgendermaassen lies:

Antiochos III. reg. 36 Jahre. Erstes Jahr Ol. 139, 2 (223/2 v. Chu Letztes Jahr Ol. 148, 1 (188/7 v. Chu

Seleukos IV. reg. 12 Jahre. Erstes Jahr Ol. 148, 2 (187/6 v. Chr. Letztes Jahr Ol. 151, 1 (176/5 v. Chr.

Antiochos IV. reg. 11 Jahre. Erstes Jahr Ol. 151, 2 (175/4 v. Chr. Letztes Jahr Ol. 153, 4 (165/4 v. Chr.

Antiochos V. reg. 2 Jahre. Erstes Jahr Ol. 154, 1 (164/3 v. Chr., Letztes Jahr Ol. 154, 2 (163/2 v. Chr.)

Demetrios I. reg. 12 Jahre. Erstes Jahr Ol. 154, 3 (162/1 v. Chr.) Letztes Jahr Ol. 157, 2 (151/0 v. Chr.)

Alexander Balas reg. 5 Jahre. Erstes Jahr Ol. 157, 3 (150/49 v. Chr.)

Letztes Jahr Ol. 158, 3 (146/5 v. Chr.)

Dies ist nun genau die Liste, wie sie im Kanon, also den Tabellen des Eusebios nach der Bearbeitung des Hieronymus sich findet.)

Ja selbst im Texte des eusebischen Verzeichnisses in der Chronik haben sich davon noch an zwei Stellen Reste des ursprünglichen erhalten; denn ganz richtig wird dort der Tod des Seleukos IV.

<sup>1)</sup> Clinton fasti hell, Ill 314 ff. C. Müller fr. hist. Gr. Ill 712.

<sup>2)</sup> Nach 1. Makk. 11, 19 fiel er 167 Sel. — 146/5 v. Chr. Er starb femer kurze Zeit vor Ptolemäos Philometor, dessen Regierung nach dem ptolemäischen Kanon in dem Jahre zu Ende ging, das vom 29. September 146 bis zum 27. September 145 v. Chr. lief. Vgl. Strack Dynastie der Ptolemäer 184. 198.

<sup>3)</sup> Euseb. II 123 ff. Schöne. Nur Alexanders Regierung hat einen anderes Schluss; es werden ihm 10 Jahre gegeben und damit die Lücke der Chronographie nach seinem Tode überkleistert. Die armenische Uebersetzung stimmt ebenfalls, aber in ihr sind die Olympiadenjahre bekanntlich um eine Stelle zurückgesetzt, so dass z. B. Seleukos I. nicht Ol. 117, 1, sondern 117, 2 anfängt u. s. w.

151, 1 und der Anfang Alexanders Ol. 157, 3 gesetzt.¹) Es eint also, dass der Fehler erst durch eine nachträgliche, von Bebios selbst nicht verschuldete Redaction entstanden ist; denn haben ja nicht den Originaltext des Eusebios, sondern nur die nenische Uebersetzung.

Die sonst vorhandenen chronologischen Zeugnisse fügen sich berichtigten Liste trefflich ein. Zunächst die Münzdaten 2) und bt anders die Zeitbestimmungen des 1. Makkabäerbuches. Hier mmt Antiochos Epiphanes 137 Sel. - 176/5 v. Chr. auf den con, Demetrios I. beginnt 151 Sel. = 162/1 v. Chr., er stirbt ≥ Sel. = 151/0 v. Chr., und Alexander Balas endet, wie schon Fähnt, 167 Sel. = 146/5 v. Chr.3) Nur der Tod des Antiochos phanes, der den Ausgangspunkt dieser Untersuchung bildet, icht ab und wird 149 Sel. = 164/3 v. Chr. gesetzt,4) also ein pr später und übereinstimmend mit der redigirten Liste des Eu-Diese Angabe, die auch sonst Schwierigkeiten macht, weil zu den einmüthig überlieserten 11 Regierungsjahren des Herrhers nicht stimmt,5) erklärt sich wohl so, dass der Schriststeller r das letzte Jahr des Epiphanes das erste seines Nachfolgers setzt hat; in der That wird der Regierungsantritt Eupators unittelbar anschliessend erzählt.6)

Nach der ursprünglichen, wohlbeglaubigten chronographischen beberlieferung ist also Antiochos Epiphanes Ol. 153, 4 — 148 el. — 165/4 v. Chr. gestorben, und mit diesem Datum stehen adlich auch die Reste der polybianischen Geschichte in bestem

<sup>1)</sup> Euseb. I 253, 255 Schöne. Clinton und Gutschmid wollen den Text rbessern.

<sup>2)</sup> Zusammengestellt von Babelon rois de Syrie XC ff. Das von Babelon m Epiphanes zugewiesene Stück, eine Münze von Tripolis mit der Ziffer 149 με), bildet keine Ausnahme; denn der Königsname fehlt, und sie ist daher t Cavedoni dem Antiochos V. zuzuweisen, was keine Schwierigkeit bietet. Combe veterum pop. et reg. numi qui in mus. brit. asservantur 205. XII 4. Cavedoni revue numismat. 1856 S. 380. Babelon S. CX.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 1, 10. 7, 1. 10, 57. 11, 19.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 6, 16.

<sup>5)</sup> Clinton sucht ihr dadurch gerecht zu werden, dass er den Beginn s Antiochos Ende 137 und den Tod Anfang 149 Sel. setzt.

<sup>6) 1.</sup> Makk. 6, 16: καὶ ἀπέθανεν ἐκεῖ Ἀντίοχος ὁ βασιλεὺς ἐτους ἐνάτου ὶ τεσσαρακοστοῦ καὶ ἐκαστοῦ καὶ ἐπέγνω Αυσίας, ὅτι τέθνηκεν ὁ βασιύς, καὶ κατίστησεν βασιλεύειν Ἀντίοχον τὸν υίὸν αὐτοῦ ἀντ' αὐτοῦ, ὅν ἰθρεψεν νεωίτερον, καὶ ἐκάλεσεν τὸ ὄνομα αἰτοῦ Εὐπάτωρ.

Einklang. Buch 31 fr. 12 lesen wir, wie die Nachricht vom Tode des Epiphanes und der Thronbesteigung seines Sohnes nach Rom kommt, wie der Senat die Ansprüche des Demetrios, der als Geisel in Rom lebt, zurückweist, weil er es für nützlicher hält, den usmündigen und schwachen Antiochos V. anzuerkennen, und eine Gesandtschaft nach Antiochien schickt, an deren Spitze Cu. Octavius steht. Dieser war einer der Consuln von 165 v. Chr., und seine Entsendung fällt hüchst wahrscheinlich ins Amtsjahr 164. Da sie erst geraume Zeit nach dem Tode des Epiphanes erfolgtenso steht von dieser Seite nichts im Wege denselben in den Winter 165/4 v. Chr. zu setzen. Aus dieser Stelle folgt zugleich, dasseine Nachricht des Granius Licinianus, wonach der König im Consulatsjahr 163 v. Chr. starb, nicht richtig sein kann, sondern aus Missverständniss beruhen muss. )

Zum Schluss und um nichts zu vergessen, muss noch eine Stelle Appians erwähnt werden, wo die Regierungszeit des Epiphanes nicht, wie sonst immer, auf 11, sondern auf nicht volle 12 Jahre bezissert wird. Dieses Zeugniss verdient desshalb Beachtung, weil Appian älter ist als sämmtliche erhaltene Chronographien und jedensalls da, wo er aussührlicher erzählt, den Polybios zu benutzen psiegt.<sup>3</sup>) Man muss aus seiner Angabe zunächst

<sup>1)</sup> Dies erfordert eigentlich einen umständlicheren Beweis und steht nicht mit der jetzigen Ordnung und Datirung der Polybiosexcerpte in Einklang, wie sie Metzung und Nissen gegeben haben, wonach das 30. Buch die 153., des 31. die 154. Olympiade enthielt. Dem widerstreben auch die Zeugnisse; wir müssen auf Grund derselben vielmehr annehmen, dass die 153. Olympiade in den Büchern 30 und 31 dargestellt ward. Für den hier vorliegenden Fall bemerke ich nur folgendes; es ist in der Zeit, die uns beschäftigt, offenbar ein gewisses Princip gewesen, die Consuln des letztvergangenen Jahres, soweit sie zur Verfügung standen, an die Spitze der wichtigsten Gesandtschaften # stellen. So geht C. Sulpicius Gallus, der Consul von 166 v. Chr. im nächsten Jahre nach Pergamon, ähnlich T. Manlius Torquatus der Consul von 165 und Ti. Gracchus, Consul von 163. Polyb. XXXI 9, 7. 18, 9. 23, 9. Ebenso wird es in unserem Falle mit Cn. Octavius stehen, der dann in langsamem Zage mit vielem Aufenthalt nach Syrien ging und dort bekanntlich ermordet ward. Seinen Tod erzählte Livius (Obsequens 15) unter den Consuln von 162 v. Chr., er gehört also in Olymp. 154, 2 (163/2 v. Chr.).

<sup>2)</sup> Granius p. 9 Bonn: Graccho iterum .... consule, wenn hier richtig gelesen ist.

<sup>3)</sup> Was aber von dieser Stelle nicht gilt; hier hat Appian offenbar auf eine kurze, chronikartige Uebersicht gehabt.

bliessen, dass Epiphanes beinahe 12 oder wenigstens mehr als Jahre regiert habe. Dies letztere liesse sich auch mit der nstigen beglaubigten Ueberlieserung unschwer vereinigen. aucht z. B. nur anzunehmen, dass Seleukos IV. im Herbst 176 Chr. starb, was sehr wohl möglich ist. Indess bezweisle ich, Appian wirklich so gerechnet hat. Seine Worte lauten (Syr. 66) = καὶ αὐτοῦ (nämlich 'Αντιόχου τοῦ μεγάλου) περὶ τοῖν παί-🖙 προείπον άμφοϊν βεβασιλευκότοιν, Σελεύκου τε καὶ 'Αν-5200, Σελεύκου μέν έτεσι δώδεκα ἀπράκτως αμα καὶ άστ νως διά την του πατρός συμφοράν, Αντιόχου δε δώδεκα στλήρεσιν, εν οίς Αρταξίαν τον Αρμένιον είλε και ες Αίσετον έστράτευσεν κτλ. Er stellt also die beiden Brüder Sekos und Antiochos nebeneinander; Seleukos, sagt er, herrschte Jahre, Antiochos nicht ganze 12 Jahre. Bekanntlich ist Appian sts und überall bemüht gewesen, sich möglichet gewählt und gemörkelt auszudrücken, und auch an dieser Stelle kommt es ihm bal mehr auf die Antithese an, als auf historische Genavigkeit. halte es daher für sehr wahrscheinlich, dass er mit seinen cht vollen 12 Jahren nur die sonst überall und einmüthig überferten 11 Regierungsjahre des Epiphanes hat umschreiben wollen.

Die Berichte über den Tod des Antiochos.

Wie Antiochos Epiphanes starb, berichtet zuerst Polybios.¹)

\*\* König versuchte darnach den Tempel der Artemis in Elyma's berauben, jedoch die Bevölkerung liess es nicht zu, er ging erauf nach Taba in Persis zurück und starb daselbst.²) Einige en, fährt Polybios fort, er sei unter göttlicher Heimsuchung en, fährt Polybios fort, er sei unter göttlicher Heimsuchung en, gestorben; die beleidigte Gottheit habe ihren Zorn et allerlei Zeichen kundgethan. Dieser Punkt wird von anderen sei von schreckhaften Gespenstern und Gesichten heimgesucht en und so zu Grunde gegangen.³)

Es ist kein Zweifel, dass diese Berichte, wie sie schon Polybios eutet, auch den beiden Makkabäerbüchern zu Grunde liegen und

<sup>1)</sup> XXXI 11 vielleicht vom Excerptor verkürzt. Josephus Ant. XII 358 tirt ihn, hat ihn aber nicht ganz richtig verstanden.

<sup>2)</sup> Seine Krankheit war Schwindsucht, wie Appian Syr. 66 sagt.

<sup>3)</sup> Porphyrios bei Hieronymus in Daniel. 11, 36 vol. III p. 1131 ff., wo-Polybios und Diodor citirt werden.

von ihnen verarbeitet worden sind. Beide haben den Versuch gegen den persischen Tempel übernommen, zugleich aber die Vergewaltigung der Juden daneben gesetzt und in den Vordergrund gerückt; bei beiden wird die Trauer des Königs durch die ungunstigen Nachrichten aus Judäa verschärst.1) Das 2. Buch beschreibt sodam die Krankheit des Königs, seine Reue und den Wunsch, das Unrecht an den Juden wieder gut zu machen, und theilt den Brief mit, in dem er ihnen seinen Sohn empflehlt. Das Ende wird eingeleitet durch den Sturz aus dem Wagen, der wie oben S. 296 bemerkt wohl aus anderem Zusammenhange entlehnt ist. Der Tempelraub geschieht hier in Persepolis, als Ort, wo den König das Verhängniss ereilte, erscheint Ekbatana\*); Iason hat also, um seine Geschichte stattlicher herauszuputzen, an Stelle unbekannterer Orte die beiden berühmtesten Städte Irans gesetzt. Das 1. Makkabäerbuch nennt wie Polybios die Elymais, die es für eine Stadt hält, lässt aber den König dann in Babylon sterben. Er schilder den Reichthum des elymäischen Heiligthumes mit den von Alexander dem Grossen gestifteten goldenen Rüstungen und Waffen. Beide Bücher haben also zum Aufputz der Geschichte das ihrige hinzugethan, das erste hat sich nicht ganz so frei gehen lassen wie das zweite, verdient aber doch, was den historischen Werth anlangt vor dem anderen keinerlei Vorzug.3)

## Die Niederlage Nikanors.

Nach dem zweiten Vertrage mit Eupator herrschte in Juda eine Zeitlang Friede.<sup>4</sup>) Die Menge der friedlichen Leute, darunter auch die Frommen oder Asidäer (Chassidim) fügten sich der seleukidischen Oberherrlichkeit,<sup>5</sup>) Jerusalem war königlich, die Befestigungen waren geschleift und in der Akra lag immer die Besatzung. Judas war in den Frieden aufgenommen und konnte nach

<sup>1) 1.</sup> Makk. 6. 2. Makk. 9.

<sup>2)</sup> Wobei es möglich ist, dass Antiochos bei Gelegenheit dieser Feldüge wirklich in Ekbatana war, das nach ihm eine Zeitlang Ἐπιφάνεια geheisen haben soll. Stephan. Byz. s. Ἦγβάτανα.

<sup>3)</sup> Ein gewisser vielleicht zufälliger Anklang zwischen beiden findet sich an einer Stelle: 1. Makk. 6, 13 klagt Antiochos ίδου ἀπόλλυμαι λίπη μητίθεν γι, ἀλλοτρία. Vgl. 2. Makk. 9, 28 ἐπὶ ξένης ἐν τοῖς ὄρεσιν οἰκτίστο μός κατέστρεψεν τὸν βίον.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 6, 55 ff. 2. Makk. 13, 23.

<sup>5) 1.</sup> Makk. 7, 12. 2. Makk. 14, 6.

r Niederlage nun Kräfte sammeln. Ob er sich in Jerusalem ielt oder draussen auf dem Lande, wissen wir nicht bestimmt, was aus den Gegnern wurde, ist nicht überliefert. Der Führer iben, Alkimos (Jakimos), Nachfolger des Menelaos, scheint zurückgekehrt zu sein; Lysias hielt es damals mit den Hassern.

Aber bald brach der Streit wieder aus, und zwar in Anlass Thronwechsels in Syrien, wo 162 v. Chr. Antiochos V. von etrios entthront ward. Der neue König nahm sich des Als an, und beschloss ihn als Hohenpriester und Vorsteher des es einzusetzen.1) In der That wurde er von Nikanor nach salem geführt und dort auch allgemein anerkannt. Aber Judas cabaos und seine Partei wollte und konnte mit ihm nicht zunen hausen; sie machten ihm sofort den Krieg, worauf Nikanor stragt ward, den Widerstand zu brechen und vor allem Judas hädlich zu machen. Nikanor versuchte es zunächst sich mit s zu verständigen, er hatte mit ihm eine Zusammenkunst, die 1 durchaus freundschaftlichen Verlauf nahm. Die Waffen wurden ergelegt, Judas verstand sich dazu, bei Nikanor in Jerusalem lich zu wohnen, zu heirathen und eine Familie zu gründen; er e sich gewissermaassen mit seiner Person als Geisel. Aber bei nos erregte das gute Verhältniss der beiden Besorgniss, und ihm beeinslusst verweigerte Demetrios dem Vertrage mit Judas Bestätigung und ertheilte Nikanorn den Befehl, Judas festzuien, welchem Austrage sich Nikanor nur ungern fügte. n blieb ihm die Ausführung erspart; denn es gelang dem Judas in Sicherheit zu bringen. Nikanor ging nun in den Tempel machte die Priesterschaft für die Flucht des Judas verantlich; unter Drohungen gegen das Heiligthum verlangte er seine eferung und schritt zugleich gegen die Verdächtigen ein.2) ı wandte er sich durch jüdische Hülsstruppen verstärkt gegen s, der sofort wieder die Waffen ergrissen hatte, ward aber bei

<sup>1) 1.</sup> Makk. 7, 5 ff. 2. Makk. 14, 3 ff. Josephus Ant. XII 385. XX 235. letzterer Stelle regierte er drei Jahre; wenn diese Nachricht richtig ist, folgte seine Einsetzung 162 v. Chr., denn er starb nach 1. Makk. 9, 54 ühjahr 159 v. Chr.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 14, 31 ff. Hier wird die Verhaftung und der Selbstmord des erzählt. In diesen Zusammenhang wird auch die vom 1. Makk. 7, 16 te Hinrichtung 60 unschuldiger Juden gehören.

Bethoron geschlagen und fiel selbst. Sein Kopf und der Arm, den er drohend gegen das Heiligthum emporgestreckt, ward ab Trophäe nach Jerusalem gebracht und dort ausgestellt.

Dieser Bericht, wie ich ihn im wesentlichen nach dem 2. Makkbäerbuch gegeben habe, wird vom 1. Makkabäerbuch in einige Stücken ergänzt; z. B. erscheint hier zu Anfang statt Nikaners und neben ihm Bakchides 1) als Beaustragter des Königs. Viel bedeutender sind aber die Abweichungen; so wird Nikanor als eit geschworener Judenseind dargestellt, der es bei den Unterhandlungen von Anfang an darauf abgesehen hat, den Judae mit Arglist zu fangen,2) während er nach dem 2. Makkabäerbuch erastlich Frieden und Freundschaft mit Judas wünscht. Besonders folgender Punkt verdient Beachtung. Nach dem 2. Makkabäerbuch hat Nikanor, als er von Jerusalem gegen Judas ausrückt, auch jüdische Truppen zwangsweise aufgeboten. Der Schristeller hebt es als einen Beweis besonderer Gottlosigkeit hervor, dass er sie, freilich vergeblich, zu zwingen versucht, den Judas während der Sabbauruhe zu überfallen.3) Von diesem jüdischen Aufgebot weiss die 1. Makkabäerbuch nichts; gleichwohl ist die Nachricht sicher richtig und nicht ohne Bedeutung. Zur Ergänzung dient eine andere ebenfalls nur im 2. Makkabäerbuche vorhandene, dass nämlich Nikanor, nachdem er mit Judas das Abkommen geschlossen, seine Hülfstruppen nach Hause gehen liess.4) Man sieht also, Nikanor hatte, als der Krieg mit Judas wieder anfing, nicht genug Truppen bei sich und nahm daher aus der Mitte der Juden einige Verstärkungen mit. Jetzt erklärt sich auch seine Niederlage; dens s ist leicht begreiflich und man liest es sogar zwischen den Zeilen des Berichtes, dass die judischen Soldaten nicht gegen ihre Landleute fechten wollten, sondern ihn verliessen oder zu Judas über-Das 1. Makkabäerbuch hat dies absichtlich ausgelassen, weil es dazu dienen konnte, das Verdienst und den Ruhm des jodischen Sieges abzuschwächen, es erzählt dasur, dass Nikanor kurs vor der Schlacht syrische Verstärkungen empfing,5) und sucht der durch den Erfolg des Judas noch glänzender zu gestalten.

<sup>1) 1.</sup> Makk. 7, 8.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 7, 26.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 14, 1 ff.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 14, 23. Es sind die v. 14 erwähnten Bundesgenossen.

<sup>5) 1.</sup> Makk. 7, 39.

Das Bündniss der Römer mit Judas Makkabäos.

Dass Judas Makkabaos, wie das 1. Makk. 8 erzählt, mit den Romern Freundschaft und Bündniss geschlossen habe, ist neuerdings von Willrich und Wellhausen bestimmt geleugnet worden.1) In der That ist die dort mitgetheilte Bündnissurkunde in keinem Fallé echt, sondern erst vom Schriftsteller selbst ausgearbeitet, und die ganze Erzählung erweckt in ihrer aufgeblähten, salbungsvollen, umständlichen Rhetorik nur geringes Vertrauen. Davon abgesehen ist jedoch die Thatsache, dass Judas mit den Römern Freundschaft schloss, so gut wie nur möglich bezeugt. Auch Josephus im Bellum Iudaicum spricht davon<sup>2</sup>) in unverdächtiger Weise, lustinus erwähnt es<sup>3</sup>) und schliesslich wird wenigstens die judische Gesandtschaft nach Rom vom 2. Makkabäerbuche in einer beiläufigen und ganz unbefangenen Notiz so erwähnt, dass an ihrer Wirklichkeit kein Grund zu zweiseln vorliegt,4) zumal da auch die Zeitumstände sehr dafür sprechen. Denn Judas suchte in Rom gegen Demetrios einen Rückhalt und hatte auch Grund, auf Erfolg zu hoffen; denn die Römer waren jenem Fürsten durchaus feindlich gesinnt; wenn sie ihn auch anchannten, so haben sie ihm doch nie verziehen, dass er gegen ibren Willen auf den Thron gelangt war, und daran ist er dann schliesslich zu Grunde gegangen.

Man hat nun gesagt, mit einem Rebellen wie Judas würden die Römer kein Bündniss geschlossen haben. Dagegen verweise ich auf ihr Verhalten gegen Timarchos, der sich als babylonischer Satrap gegen Demetrios erhob; er erhielt vom Senat eine sehr ermuthigende Antwort, und es ist wahrscheinlich genug, dass man sich den Juden gegenüber nicht anders verhielt. Ob nun

<sup>1)</sup> Willrich Juden und Griechen S. 71. Wellhausen Israelitische und jüdische Geschichte 3. Aufl. 261. Keine Zweifel äussern Ewald Geschichte des Volkes Israel IV<sup>2</sup> 420 f. Schürer Geschichte des jüdischen Volkes l<sup>2</sup> 171 ff.

<sup>2)</sup> Bell. Iud. I § 38 an einer früheren Stelle als das 1. Makkabäerbuch and allem Anscheine nach von diesem unabhängig.

<sup>3)</sup> XXXVI 3, 9, denn es geht aus c. 1 § 10 hervor, dass er das Bündniss unter Demetrios I. setzt, also nicht, wie Willrich meint, den Vertrag mit Simon im Auge hat.

<sup>4) 2.</sup> Makk. 4, 11 διά Ἰωάννου τοῦ πατρὸς Εὐπολέμου τοῦ ποιησαμένου τὸν πρεσβείαν ὑπὰρ φιλίας καὶ συμμαχίας πρὸς τοὺς Ῥωμαίους.

<sup>5)</sup> Diodor XXXI 27° Τιμάρχω Ενεκεν αὐτῶν (ἐξεῖναι) βασιλέα εἶναι. Vgl. im SC de Thisbaets z. 19 (Dittenberger syll. 1° 300) ταῦτα ἡμῶν μὲν Ενεκεν ἔχειν ἐξεῖναι ἔδοξεν, vgl. Ewald a. a. O.

damals schon ein förmliches Bündniss mit dem römischen Volke geschlossen ward, oder ob die Gesandten der Juden nur einen freundlichen Senatsbeschluss und eine Verwendung bei Demetrios erreichten, darüber kann man zweifeln; denn da die Bündnissurkunde in der überlieferten Form unecht ist, so ist es wohl denkbar, dass der Schriftsteller ein Senatusconsult zu einem Bündniss umgearbeitet habe. Uebrigens kommt nicht viel darauf an; denn das Bündniss ist nicht in Wirksamkeit getreten.

Bald nach dem Falle Nikanors hatte Judas die Gesandtschaft nach Rom geschickt, ihre Rückkehr hat er vielleicht nicht mehr erlebt¹); denn er fiel schon ein Jahr nach dem Siege über Nikanor.²) Demetrios sandte eine überlegene Streitmacht unter Bakchides nach Judäa, Judas ward in einer Schlacht völlig geschlagen und fiel, seine Brüder und Anhänger mussten sliehen. Die Gesandtschaft hilft uns nun, den schnellen Verlauf der Ereignisse zu erklären. Es lässt sich vermuthen, dass Judas sich bei den drohenden Rüstungen des Königs nach Rom um Beistand wandte, dass aber Demetrios von dem Abgange der Gesandtschaft erfuhr und nun mit verdoppelter Kraft und Eile handelte, um der lästigen und vielleicht gefährlichen römischen Einmischung durch einen raschen Erfolg zuvorzukommen, was ihm denn auch gelang.

Die ägyptischen Feldzüge des Antiochos Epiphanes.

Wann und wie oft Antiochos Epiphanes nach Aegypten 20g ist immer noch streitig. Man hat drei, ja vier verschiedene Feldzüge ausgerechnet,3) nicht auf Grund bestimmter Zeugnisse, sondern durch Combination abweichender Nachrichten, wobei natürlich die Makkabäerbücher eine wichtige Rolle gespielt haben. In Wahrheit jedoch hat es nur zwei Feldzüge gegeben; als classischer Zeuge dafür kann der Prophet Daniel gelten, der Zeitgenosse,4) und darselbe ergiebt sich aus den Resten der polybischen Erzählung mit den Ergänzungen aus den Excerpten Diodors. Durch die Verkettung

<sup>1)</sup> Ewald Geschichte des Volkes Israel IV3 420.

<sup>2) 2.</sup> Makk, 15, 37. 1. Makk, 7, 49. 9, 3. Wellhausen Israelitische 6e schichte 3. Aufl. 261 Anm.

<sup>3)</sup> Wernsdorff a. a. O. S. 91 ff. zählt vier, Clinton fasti Hell. III 318 f. und U. Wilcken in Pauly-Wissowas Realencyclop. I 2, 2472 f. drei.

<sup>4)</sup> Daniel 11, 25 f. Wellhausen a. a. O. 246.

dem gleichzeitigen dritten makedonischen Kriege wird die Chroogie der polybischen Excerpte in dieser Hinsicht vollkommen ichert.

Ueber den zweiten Feldzug besteht kein Zweisel und konnte ner bestehen; es ist sicher, dass er dem letzten Jahre des makenischen Krieges parallel lief, und kurze Zeit nach der Schlacht Pydna (22. Juni 168 v. Chr.) durch die berühmte Botschast C. Popilius zu Ende ging. Ebenso sicher ist aber, dass der te Krieg nicht, wie man gewöhnlich annimmt, im Jahre 170, ndern 169 v. Chr. sich ereignete. in

Es ist kein Zweisel, dass der Krieg von Aegypten angesangen rde, wo man die Rückgabe Cölesyriens sorderte und diese Fordeng mit den Wassen erzwingen wollte. Ehe man in den Krieg ug, vollzog man die Mündigkeitserklärung, die Anakleterien, des blemäos Philometor. Diese Feier muss 170 v. Chr. stattgesunden ben; denn eine achäische Gratulationsgesandtschast aus diesem lass ging im Frühsommer 169 v. Chr. nach Aegypten ab.\*) Auch kurz zuvor in Rom anlangende ägyptische Gesandtschast, die 1 Austrag hatte, die Freundschast mit Rom zu erneuern, ersolgte hrscheinlich bald nach den Anakleterien.

Als die ägyptischen Rüstungen drohend wurden, beschwerte h Antiochos in Rom. Zur Zeit, wo seine Gesandten in Rom trafen, hatte mittlerweile der Krieg schon angefangen. Der Senat

<sup>1)</sup> So auch Schürer Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu : 13 152. Wellhausen a. a. O. 247.

<sup>2)</sup> Richtig hat dies J. G. Droysen gesehen (kl. Schr. II 409), ebenso F. Unger, Sitzungsberichte der Münchener Akad. philosoph. philol. hist. Cl. 15 S. 247.

<sup>3)</sup> Polyb. XXVIII 12, 8. Wenn, wie man glaubt, die 2. Makk. 4, 21 genten πρωτοκλήσια mit den Anakleterien identisch sind, so bestimmt sich mach auch die Zeit der dort erzählten Ereignisse, die demgemäss später d, als man gewöhnlich annimmt. Der Tod des Onias u. s. w. würde dann den Winter 169/8 v. Chr. fallen. Doch dies erfordert eine besondere Unterhung. U. Wilcken (in Droysens kl. Schriften II 440) will nach Schweigser (Polyb. vol. VIII 1, 428) bei Polybios die Anakleterien des Ptolemäos yskon erkennen. Allein Polybios unterscheidet nach Physkons Erhebung is sorgfältig zwischen dem älteren und jüngeren Ptolemäos. Da er nun r nur von König Ptolemäos spricht (περὶ τοῦ βασιλέως Πτολεμαίου προστόντος τοῖς ἀχαιοῖς), so kann nur Philometor gemeint sein und es damals einen König des Namens gegeben haben.

<sup>4)</sup> Polyb. XXVIII 1, 7.

antwortete ihm, er werde den Q. Marcius beaustragen darüber nich pslichtmässigem Ermessen an Ptolemäos zu schreiben.') Q. Marcius war Consul von 169 v. Chr. und damals ohne Zweisel schon um Kriege nach Makedonien abgegangen; also sällt die Gesandtschaft und der Beginn des Krieges in dieses Jahr. Dazu stimmt, das einige Zeit später Q. Marcius in Makedonien schon von den Ersolgen des Antiochos wusste.')

Eine Bestätigung ergiebt die Regierungszeit des Ptolemies Physkon, der bekanntlich in Alexandrien zum König ausgerofes ward, als Antiochos in Aegypten stand und den Philometor zum Frieden und Bündniss genüthigt hatte. Physkons 1. Regierungiahr ist gleich dem 12. Philometors, das vom 5. October 170 bis zum 3. October 169 lief<sup>3</sup>); er ist demnach in diesem Jahre, also vor dem 4. October 169 König geworden.

Das sind klare, unansechtbare Zeugnisse, die allein massgebend sind; die entgegenstehenden Berichte jüngerer, minderwerthiger Quellen müssen dagegen zurückstehen. So lässt Porphyrios<sup>4</sup>) den zweiten Feldzug zwei Jahre nach dem ersten stattfindes.
Dies ist ein Irrthum, der wahrscheinlich durch ein Missverständaist
herbeigeführt worden ist; Porphyrios hat die zwei Jahre, die nach
dem 1. Makkabäerbuch und Josephus, die er beide benutzt, zwisches
den beiden Eroberungen Jerusalems liegen, auf die agyptischen
Feldzüge übertragen, was in diesem Falle ja sehr nahe lag.

Irreführend hat dann besonders Livius gewirkt, der den ägyptisch-syrischen Streit nicht im Zusammenhange erzählt, sondern nur gelegentlich kurz und flüchtig erwähnt, und zwar zuerst unter 171 v. Chr., b) woraus man geschlossen hat, dass damals oder bald nachher der Krieg begann. Jedoch giebt der Historiker an jener Stelle nur einen kurzen Ueberblick ohne jeden chronologischen Werth, er nimmt die späteren Ereignisse, die er nicht erzählen will, in kurzer Zusammenfassung vorweg, und zwar bei Gelegenheit der stadtrömischen Vorgänge, deren Bericht sich auch in dieser Zeit durch grobe Unzuverlässigkeit auszeichnet. Ich würde aus

<sup>1)</sup> Polyb. XXVII 19. XXVIII 1. Diodor XXX 2.

<sup>2)</sup> Polyb. XXVIII 17, 5.

<sup>3)</sup> Eusebius chron. I 161.

<sup>4)</sup> Bei Hieronymus in Daniel. 11, 28 vol. III p. 1129.

<sup>5)</sup> Liv. XLII 29, 5.

dieser Stelle nicht einmal das zu entnehmen wagen, dass im gedachten Jahre die Streitsrage in Fluss gekommen wäre.1)

Im 1. Makkabäerbuch wird die Rückkehr des Antiochos aus Aegypten ins Jahr 143 Sel. gesetzt, das vom Herbste 170 his zum Herbste 169 v. Chr. lief, also den ganzen Sommer 169 v. Chr. noch umfasste. Dies ist das richtige, mit Polybios vollkommen übereinstimmende Datum des ersten Zuges. Die erste Heimsuchung der Juden wird also nach dem 1. Makkabäerbuche 169 v. Chr. zu setzen sein. Die zweite, die Entweihung des Tempels geschah nach demselben Berichte, zwei Jahre darnach im Jahre 143 Sel. und zwar im Monat Kislev, d. h. 168 v. Chr. im December. Die zweite Heimsuchung kann also nicht zwei volle Jahre, wie das 1. Makkabierbuch sagt, sondern nur ein Jahr und einige Monate nach der ersten stattgefunden haben. Die zwei Jahre sind nur chronographisch nach der Jahresziffer gemessen.

Das 1. Makkabäerbuch knüpft also, ohne es jedoch ausdrücklich zu sagen, die erste Plünderung Jerusalems an den ersten ägyptischen Feldzug des Antiochos an; ebenso bestimmt sagt nun aber des zweite, dass sie erst bei Gelegenheit des zweiten, also 168 v. Chr. geschehen sei,<sup>2</sup>) und berechnet zugleich die folgenden Ereignisse zweiten. Das 1. Makkabäerbuch giebt folgende Jahreszahlen:

143 Sel. = 170/69 v. Chr. Rückkehr aus Aegypten. 1. Plünderung.

145 - 168/7 Entweihung des Tempels am 25. Kislev.

146 = 167/6 Tod des Mattathias.

148 — 165/4 Tempelweihe am 25. Kislev. Drei Jahre nach der Verunreinigung.

Im 2. Makkabäerbuche geschieht die erste Plünderung der heiligen Stadt nach dem zweiten ägyptischen Feldzuge 168 v. Chr., nicht lange darnach μετ' οὐ πολὺν χρόνον die zweite Heimsuchung und Batweihung des Tempels am 25. Kislev, und zwei Jahre später an demselben Tage die Reinigung durch Judas.) Da nun nach dem 2. Makkabäerbuche die Reinigung ohne Zweifel wie im ersten in

<sup>1)</sup> Die beiden anderen Stellen des Livius, die sich auf den ägyptischen Krieg beziehen, XLIV 19, 6 ff. XLV 11, 8, beide aus 168 v. Chr., weichen von der polybischen Zeitrechnung nicht ab, haben also für die vorliegende Frage keine Bedeutung. Aber auch diese Nachrichten müssen unter schärfste Controlle gestellt werden.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 5, 1 την δευτέραν έφοδον ὁ Αντίοχος εἰς Αίγυπτον έστείλατο.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 1, 20. 29. 59. 4, 52. 2. Makk. 5, 1. 11 f. 10, 3 ff.

den December 165 v. Chr. fällt, so muss die Entweihung zwei Jahre vorher, December 167 v. Chr. fällen. Auch diese Rechnung ist an sich tadellos; indem Plünderung und Entweihung des Tempes ein Jahr später gesetzt werden, ist zugleich die Dauer der Entweihung um ein Jahr kürzer.

Eine Vereinigung der beiden Ueberlieferungen, die jede it sich so wohl zusammenhängt, wie man sie von apologetischer Seit versucht hat, ist natürlich unmöglich. Zugleich ist aber ebenn schwer zu sagen, welche von beiden besser ist. Immer wird aber von vorne herein die des 2. Makkabäerbuchs für die ursprünglicher zu halten sein, und vielleicht wird sie unterstützt durch Josephu, der zwar ganz dem 1. Makkabäerbuche folgt, aber nur der zweite Plunderung ein griechisches Datum beigesetzt hat, Olymp. 153, 1, das Jahr, wo Antiochos zum zweiten Mal aus Aegypten zurückkehrte.1) Dies Jahr stammt aus den griechischen Chronographies, die, wie wir auch sonst wissen, von der Plunderung des Tempels durch Antiochos erzählten.2) Da nun nur eine Plünderung durch Antiochos stattgefunden hat,3) so scheint es, dass die profane Ueberlieferung, vor allem Polybios, diese an den zweiten ägyptischen Feldzug anknupfte, also mit dem 2. Makkabaerbuch übereinstimmte-

Auch lässt sich mit einiger Wahrscheinlichkeit erklären, wie die abweichende Rechnung des 1. Makkabäerbuches entstanden ist. Die oben S. 458 schon erwähnte Einführung des Mattathias bat bewirkt, dass für diesen ein Jahr in die Geschichte eingelegt ward, wodurch dann weiter geschah, dass die Plünderung des Tempels von dem zweiten auf den ersten ägyptischen Feldzug zurückweichen musste.

Quellen und Chronologie des 1. Makkabäerbuches

Schlatter hat bekanntlich vermuthet, dass dem 1. Maktabienen buch in ganzer Ausdehnung das Werk Iasons zu Grunde liesen Dabei wird ein Iason vorausgesetzt, der gar nicht existirt ham

<sup>1)</sup> Josephus Antiq. XII 248. Auch Polybios hat das Ereigniss un Colymp. 153, 1 erzählt.

<sup>2)</sup> Josephus cont. Ap. II 84, vgl. in dies. Ztschr. XXVIII 222 ff.

<sup>3)</sup> Die zweite Eroberung Jerusalems war keine Plünderung des Tempels, sondern beabsichtigte die Unterdrückung des Judenthums und wurde nicht roa Antiochos selbst, sondern von seinen Beamten vorgenommen. Hierin stimmes die beiden Makkabäerbücher völlig überein.

lenn nach dem einzig vorliegenden Zeugniss hat Iason nur die Jeschichte des Judas Makkabäos behandelt. Ausserdem wird dabei ler Unterschied nicht beachtet, der zwischen der ersten und zweiten Hälfte des 1. Makkabäerbuches besteht. Wenn also auch die Schlattersche Vermuthung zu verwerfen ist, so liegt ihr doch ein guter Gedanke zu Grunde. Dass nämlich für den ersten Theil c. 1—7, lason dem 1. Makkabäerbuch den historischen Stoff geliefert habe, ist bei den zahlreichen Berührungen mit dem 2. Makkabäerbuch recht wahrscheinlich, wobei dann zugleich zu sagen ist, dass jenes mit dem Stoff sehr frei und gemäss seinen besonderen Tendenzen umgegangen ist.

Für den zweiten Theil c. 8—15 fehlt es für die Quellenkritik in jeder bestimmten Handhabe. Ich habe schon bemerkt, dass die Erzählung viel kürzer ist und dass in ihr die syrischen Angelegenheiten einen verhältnissmässig breiten Raum einnehmen, während das jüdische Volk in den Nachrichten stark zurücktritt; nur die Fürsten, die Hasmonäer, ziehen das Interesse auf sich. Schwerlich könnte also eine Specialgeschichte von der Art Iasons, gesetzt es hätte eine solche gegeben, die Quelle sein. Die Dartellung ist vielmehr so beschaffen, dass vieles oder das meiste echt wohl aus einer Geschichte der syrischen Könige abgeleitet ein könnte, wenn wir uns diese auch nur leidlich ausführlich enken.

Bei der Erörterung dieser Frage dürsen wir nicht an den Pronologischen Daten vorübergehen, die eine so hervorstechende Senthümlichkeit des 1. Makkabäerbuches bilden. Um sie richtig Würdigen, wird es von Nutzen sein, sie hier zusammenzustellen, bei ich dann hoffe, dass mir keines entgangen ist. Diese Daten alle in Jahren der seleukidischen Aera gegeben, die im Herbste v. Chr. begann; es sind also Jahre, die von Herbst zu Herbst

- 7 Antiochos Epiphanes kommt zur Regierung (1, 10).
- 3 Auf der Rückkehr von Aegypten nimmt er Jerusalem (1, 20). Zwei Jahre später (1, 29) im Jahre
- 5 im Monat Kislev (December) Entweihung des Tempels (1, 59).
- 6 Tod des Mattathias (2, 70).
- 17 Antiochos geht über den Euphrat (3, 37). Im folgenden Jahre 1. Feldzug des Lysias (4, 28).
- 48 Am 25. Kislev Reinigung des Tempels durch Judas (4, 52).

- 149 Tod des Antiochos IV. (6, 16).
- 150 2. Zug des Lysias und Eupators. Friede mit den Juden (6, ==0).
- 151 Demetrios I. kommt auf den Thron (7, 1).
- 152 Im 1. Monat neuer Angriff der syrischen Feldherren auf Juden (Tod des Judas) 9, 3.
- 153 Im 2. Monat Tod des Hohenpriesters Alkimos (9, 54).
- 160 Austreten des Alexander Balas (10, 1).
- 160 Am Laubhüttenfest wird Jonathan Hoherpriester (10, 21).
- 162 Vermählung Alexanders mit Kleopatra (10, 57).
- 165 Demetrios II. kommt nach Syrien (10, 67). 167 Tod Alexanders, Demetrios wird König (11, 19).
- 107 100 Alexanders, Demetrios wird Konig (11, 19). 170 Befreiung der Juden, Beginn Simons (13, 41).
- 171 Am 23. des 2. Monates Einzug in die Akra (13, 51).
- 172 Demetrios II. zieht nach Medien, wird gesangen (14, 1).
- 172 Am 18. Elul (3. Jahr Simons) Ehrendecret der Juden für Simon (14, 27).
- 174 Antiochos Sidetes kommt nach Syrien (15, 10).

Die Daten gehen besonders in der zweiten Hälfte des Buches überwiegend auf die syrische Königsgeschichte, es sind durchweg die Anfangs- und Endjahre der Könige und als solche offenbar chroographisch zu verstehen, z. B. das Auftreten des Demetrios I. bedeutet sein erstes Regierungsjahr, ganz entsprechend dem, welche ihm in der echten Liste des Eusebios beigelegt wird. Es scheint mir daher sehr wahrscheinlich, dass der Schriftsteller hier eine Chronik der Seleukiden, eine Art Chronographie benutzt hat. Eigentlich jüdisch ist ausser den Daten Simons nur der Tod des Alkimos

Auch im ersten Theile des Buches liefert die selenkidische Geschichte die wichtigsten Daten, da jedoch schon Iason von Kyrrene nach Ausweis des 2. Makkabäerbuches einzelne Ereignisse der

jüdischen Geschichte seleukidisch datirt hat,') so kann auch er benutzt sein, ich vermuthe z.B., dass das wichtige Datum der Tempelreinigung aus ihm stammt. Dabei hat der Verfasser des 1. Makkabäerbuches mit der Aenderung des Zusammenhanges auch

1) 2. Makk. 13, 1. 14, 4.

einzelne Zeitbestimmungen geändert. Wie schon bemerkt, wurde

r Tod des Antiochos in das Anfangsjahr seines Nachfolgers vert, und an Stelle des zweiten ägyptischen Feldzuges trat der te.') Für derartige Verschiebungen bot ja die Chronographie ganz bequemes Hülfsmittel dar.

### Tod des Onias.

2. Makk. 4, 27 ff. wird erzählt, wie der Hohepriester Menelaos, in Gefahr stand sein Amt wieder zu verlieren, und auch durch Anklage seines Nebenbuhlers und Vorgängers Onias bedroht , sich desselben zu entledigen versuchte. In Abwesenheit des migs gewann er den Andronikos, seinen Stellvertreter, durch Schenke. Onias, der die drohende Gefahr merkte, hatte beim Heiligam in Daphne ein Asyl gesucht, wurde aber von Andronikos och feierliche Zusicherungen bewogen, herauszukommen und antiochien; Antiochos, der bald darauf zurückkam, theilte sie, klagte den Tod des Onias und liess den Andronikos an derselben elle hinrichten, wo dieser den Onias hatte tödten lassen.

Schon Wernsdorff (S. 90) hat diese Erzählung bezweifelt. Er le es vor allem für unglaublich, dass ein Jude das Asyl des heidschen Tempels in Daphne sollte aufgesucht haben. Aber dieser und ist nicht zutreffend; denn wir befinden uns noch in einer it, wo der Kampf gegen die jüdische Religion noch nicht entant war. Ueberdies befand sich Onias in einer Nothlage; er late sein Leben bedroht und begab sich desshalb an einen Ort, sen Heiligkeit allgemein respectirt war. Dies konnte ein Jude cht wohl thun.

Andere Zweisel äussern Willrich und Wellhausen.<sup>2</sup>) Nach ihrer inung ist dieser Onias derselbe, dessen Flucht nach Aegypten sephus berichtet und im *Bellum Iudaicum* gleichzeitig mit der Underung Jerusalems setzt<sup>3</sup>); er kann also nicht wohl schon in Antiochien hingerichtet worden sein. Es wird darauf Ingewiesen, dass nach anderen Berichten Andronikos desshalb hinerichtet ward, weil er den jungen Seleukos, den Nessen des An-

<sup>1)</sup> Oben S. 502 ff.

Willrich Juden und Griechen 86 ff. 120 ff. Wellhausen Gött. Gel. Anz.
 895 S. 951 f. Israelitische und jüdische Geschichte 3. Aufl. 243 ff.

<sup>3)</sup> Josephus bell. Iud. 1 31. 33.

tioches, beseitigte'); diese Erzählung erinnert in einigen Pankt stark an die unsere, wodurch dann der Verdacht entstanden der Tod des Onias sei nach diesem Muster erfunden. In Wahrbeiteden wird durch diesen Vergleich nicht der Tod des Onias, sonder des Andronikos betroffen; sehr wohl kann lason um seiner Geschichte mehr Interesse zu geben, den Tod des Onias willkührlicht damit in Verbindung gebracht haben.

Im übrigen bietet seine Erzählung zu Zweifeln keinen gegrundeten Anlass. Wir lernen daraus, dass Onias in Antiochien lebte; er war also nach seiner Absetzung dorthin berufen, um seinem Nachfolger in Judäa nicht beschwerlich zu fallen und unter den Augen des Hofes zu leben, was eine begreifliche und viel geübte Regierungspraxis ist. Er konnte bei passender Gelegenheit leicht wieder ins Amt kommen, war also für Menelaos ein lästiger Nebenbuhler, dessen Beseitigung erwünscht war. Wie das ausgeführt ward, erzählte lason, wie er es liebte, mit aller Rhetonk Dass z. B. Andronikos an derselben Stelle den Tod erleidet. wo er den Onias hat hinrichten lassen, ist ein bekannter Effekt; auch scheint die Geschichte vom Tode des jungen Seleukos verarbeitet zu sein. Aber dies alles berechtigt nicht, die Thatsache selbst m leugnen. Ich erinnere an die Erzählung von den letzten Tagen des Epiphanes. Auch in ihr blüht die üppigste Rhetorik und sind einzelne Zuge aus anderen Geschichten entlehnt,3) gleichwohl bleibt es wahr, dass Antiochos im fernen Osten zu Grunde gegangen ist. So werden wir auch hier die Hinrichtung des Onias auf Betreiben des Menelaos in Antiochien als Thatsache hinzunehmen haben.

#### Der Schluss des 1. Makkabäerbuches.

J. v. Destinon hat vermuthet, dass der letzte Theil des 1. Makkabäerbuches, von c. 14, 16 an, eine nachträgliche Ergänzung sei, und das Buch ursprünglich mit der Besreiung des Volkes durch Simon geschlossen habe, und andere Gelehrte haben sich ihm angeschlossen.<sup>3</sup>) Der Grund zu dieser Vermuthung ist die Thatsache,

<sup>1)</sup> Diodor XXX 7, 2. Joh. Antioch. fr. 58 (Frgm. hist. Gr. IV 558). Ewald Geschichte des Volkes Israel IV<sup>3</sup> 384.

<sup>2)</sup> Oben S. 497.

<sup>3)</sup> Destinon Die Quellen des Josephus S. 80 ff. Wellhausen Israelitische Geschichte 3. Aufl. 268. Schon vorher hat Ewald Geschichte des Volkes Israel IV3 436 A. 1 nach Whiston ähnliches angedeutet. Vgl. auch Hugo Wilbrich Juden und Griechen S. 69 ff.

des Josephus in der Archäologie, wo er bis dahin das 1. Makkabäerbech so getreulich benutzt hat, nunmehr diese Quelle urplötzlich lässt. Dies kann nach Destinon nur den Grund haben, dass die erbeite aufhörte zu fliessen, d. h. Josephus benutzte das 1. Makkabäerbeite aufhörte zu fliessen, d. h. Josephus benutzte das 1. Makkabäerbeite erbeite ohne den jetzigen Schluss, den erst ein späterer hinzufagt hätte, um den Anschluss an die zu Ende des Buches genanten Annalen Hyrkans herzustellen.

Dazu kommen andere Erscheinungen, die den Gedanken an Einen Interpolator nahe legen, z. B. ein gewisser Widerspruch des hon erwähnten Ehrendecrets für Simon mit der umgebenden Erzahlung.') besonders die Nachricht, dass Demetrios II. den Simon zum Hohenpriester gemacht habe, weil er vernahm, dass die Römer den Juden ihre Freundschaft gewährten und die jüdischen Gesandten Simons mit allen Ehren aufgenommen hätten.') Denn Numenios, der Gesandte Simons, wird zwar vor dem Decret von 172 Sel. nach Rom abgesandt, kommt aber erst um das Jahr 174, d. h. zwei Jahre später zurück'); da also das Bündniss mit Rom erst damals perfect gewesen sei, so habe es im Ehrendecret nicht erwähnt werden können.

Diese Discrepanz betrifft, wie man sieht, eigentlich nur die Urkunde und kann als Argument gegen deren Echtheit benutzt werden, beweist aber nicht, dass der ganze Schluss später hinzugefügt sei. Ausserdem lässt sich sagen, dass Demetrios von der guten Aufnahme der jüdischen Gesandten in Rom auch schon vor der Rückkehr derselben, die ja ungewöhnlich spät erfolgte, gehört haben könnte. Aber ich will davon absehen; denn ich glaube, dass der betreffende Satz des Decrets auf den c. 14, 18 erwähnten Abschluss der römischen Freundschaft gehen soll, und kann einen erheblichen Widerspruch nicht finden.

Sehr gewichtig sind die Gründe, die gegen Destinons Annahme sprechen; vor allem ist es die Gleichartigkeit der Erzählung, die in derselben Weise, wie die frühere, mit allerlei Urkunden und Jahreszahlen versehen ist, und die völlige Uebereinstimmung der Schlusscapitel in Sprache und Tendenz mit dem früheren Theile des Buches. Die Verherrlichung Simons und seiner Söhne, die im Ehrendecret ihren Höhepunkt erreicht, durchzieht, wie oben

<sup>1)</sup> Vgl. Grimms Commentar 219 ff.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 14, 40.

<sup>3) 1.</sup> Makk. 14, 24. 15, 15.

512 B. NIESE

bemerkt, das ganze 1. Makkabäerbuch; der vermeintliche Fortsetzer müsste also ein Mann genau desselben Geistes, derselben Art gewesen sein, wie sein Vorgänger, was höchst unwahrscheinlich ist.

Das krästigste Argument Destinons liegt in der Beschaffenheit des Josephus. Gewiss ist es auffallend, dass dieser mit der Regierung Simons das 1. Makkabäerbuch verlässt, aber dieser Umstand gestattet schwerlich so weit gehende Schlüsse. Es braucht nicht desshalb geschehen zu sein, weil das 1. Makkabäerbuch, die bisher vorwiegend benutzte Quelle, zu Ende ging, sondern desshalb, wei Josephus zu einer anderen, übrigens schon vorher gelegentlich benutzten griff, nämlich zu seiner eigenen früheren Darstellung in der Geschichte des judischen Krieges. Dieselbe ist anfänglich sehr kurz und summarisch, dagegen mit Simon wird sie ausführlicher und enthält, wenn auch in kürzerer Fassung, alles wesentliche was man wusste. Es ist daher kein Wunder, wenn der Historiker von dieser Zeit an statt des 1. Makkabäerbuches sein eigenes Werk zu Grunde legt, wobei er aber jenes nicht ganz vergass. Denn & ist nach meiner Meinung ein Irrthum, wenn man meint, dass er die letzten Capitel des 1. Makkabäerbuches gar nicht benutzt habe. Die Nachricht vom Bündniss Simons mit den Römern, die sich im Bellum Iudaicum nicht findet, ist gewiss von dort her entlehn worden.1)

Die Destinonsche Hypothese ist später von Hugo Willrich<sup>1</sup>) dahin erweitert worden, dass der ganze zweite Theil des 1. Makkabäerbuches uns in interpolirter Gestalt vorliege und dass vor allem die zahlreichen Urkunden theils durch den Uebersetzer interpolirt, theils nach späteren Mustern in herodischer Zeit eingefügt worden seien. Dieser Vermuthung fehlt es an jeglicher Begründung; Willrich begnügt sich damit auszuführen, aus welchen Quellen ein solcher Bearbeiter die Urkunden vielleicht hätte nehmen können<sup>3</sup>); die Hauptsache, der Beweis der Interpolation fehlt gänzlich und

<sup>1)</sup> Josephus Ant. XIII 227. 1. Makk. 14, 24. 15, 15.

<sup>2)</sup> Juden und Griechen S. 69 ff.

<sup>3)</sup> Willrich glaubt (S. 72), dass es eine Sammlung von jüdischen Urkunden gab, aus der Josephus die seinigen entnahm. Aus dieser Sammlung vermuthet er, sei das Verzeichniss der Städte 1. Makk. 15, 23 geflossen; den diese Städte finden sich z. Th. in den Urkunden bei Josephus, z. Th. auch unter den von Herodes beschenkten Gemeinden, und darnach habe der Fälscher seine Liste gemacht. Die Uebereinstimmung ist in Wahrheit recht unvolkommen und beweist gar nichts, da es sich um bekannte Orte handelt.

nn auch schwerlich geliefert werden; denn in Wahrheit bilden Urkunden, mag man auch über ihre Echtheit denken was man il, einen wesentlichen Bestandttheil der Erzählung und können iht entbehrt werden; wenn man sie sich fortdenkt, so bleibt iht viel übrig.

Offenbar ist Willrich hauptsächlich desshalb auf seinen Interlator verfallen, weil er den Verfasser des 1. Makkabäerbuches einen zuverlässigen, ehrlichen Mann hält, dem man falsche Urnden nicht zutrauen dürfe. Er theilt das allgemeine so günstige rurtheil für das 1. Makkabäerbuch, das sich, wie ich gezeigt zu ben glaube, bei eindringlicher Betrachtung nicht bewährt.

# Der Bericht des Josephus.

Josephus hat bekanntlich zwei verschiedene Erzählungen der kkabäischen Erhebung hinterlassen, eine frühere im Bellum Iu-icum, eine spätere in den Antiquitäten. Ich versuche sie im chfolgenden zu charakterisiren.

Die Erzählung des Bellum Iudaicum beginnt I 31 mit den lischen Parteikämpsen unter Antiochos Epiphanes, mit der Verstung des Tempels und der Versolgung der jüdischen Religion, s als ein Ereigniss zusammengesast wird. Die solgende Genichte von der Erhebung bis zur Regierung Simons und weiter im wesentlichen eine Geschichte nicht der Juden, sondern der smonäischen Fürsten. Bemerkenswerth ist, dass gleich der erste, ttathias, als richtiger Herrscher erscheint, der die fremden Beinger vertreibt, das Fürstenthum erlangt und bei seinem Tode m ältesten Sohne Judas hinterlässt.') Wirksamkeit und Ersolge s Mattathias werden offenbar stark übertrieben; ich sehe natürlich von ab, dass seine Existenz etwas zweiselhast ist, aber aus dem Makkabäerbuche geht doch zur Genüge hervor, dass ihm weder; Vertreibung der Makedonier noch eine eigentliche Herrschaft igelegt werden kann.

Weit ausführlicher ist die Darstellung der Archäologie XII 7 ff. Hier ist von § 240 ab das 1. Makkabäerbuch ausgiebig nutzt, oder vielmehr zu Grunde gelegt worden, wie allgemein

<sup>1)</sup> Παρελθών δε ἀπὸ τῆς εὐπραγίας εἰς δυναστείαν καὶ διὰ τὴν ἀπαλτὴν τῶν ἀλλοφίλων ἄρξας τῶν σφετέρων έκόντων, τελευτᾳ Ἰούδα τᾳ εσβυτάτω τῶν παίδων καταλιπών τὴν ἀρχήν Ι § 37.

anerkannt wird. Weniger beachtet ist, dass Josephus zugleich seine frühere Erzählung hineingewirkt hat. Auß deutlichste erkennt man es § 270. Hier wird berichtet, wie Mattathias und seine mit Opfermessern bewaffneten Söhne herbeieilen und den abtrünnigen Juden, der nach dem königlichen Besehl heidnisch opfert, erschlagen. Jedoch an der entsprechenden Stelle des 1. Makkabäerbuches ist weder von den Söhnen noch von Opfermessern die Rede; beides findet sich an der parallelen Stelle des jüdischen Krieges und ist ohne Zweisel von da geholt. 1)

Aehnlich erklärt sich eine zweite Erscheinung. Nach dem 1. Makkabäerbuche zerfällt die Judenverfolgung des Antiochos bekanntlich in zwei Abschnitte.2) Zuerst wird Jerusalem mit dem Tempel von Antiochos nach dem ersten ägyptischen Feldzuge erobert und geplündert, zwei Jahre später folgt der zweite Akt; de König schickt seine Beamten und Soldaten, und lässt durch sie die Stadt verheeren, den Tempel schänden und die judische Religion verbieten. Josephus Antiq. XII 246 ff. unterscheidet zwar gleichfalls diese beiden Executionen, lässt aber auch zur zweiten Verwüstung den König in Person erscheinen. Vielleicht ward er dabei von den griechischen Chronographen, von denen oben die Rede war, beeinflusst, aber vor allem wird es auch nach Bellum Iud. I 32 ff. geändert sein; denn hier, wo überhaupt alles in einen Alk ! zusammengedrängt wird, nimmt Antiochos auch die Entweihur & des Tempels und die Verfolgung der jüdischen Religion selber

<sup>1)</sup> Ant. XII 270 θυμωθείς ὁ Ματταθίας ἄρμησεν ἐπ' αὐτὸν μετὰ τοῦν παίδων ἐχόντων κοπίδας και αὐτόν τε ἐκεῖνον διέφθειρεν και τὸν στροπτηγὸν τοῦ βασιλέως Απελλῆν, ὑς ἐπηνάγκαζεν, διεχρήσατο μετ' ὁλίγων στροπτων και τὸν βωμὸν καθελών ἀνέκραγεν κτλ. Anders 1. Makk. 2, 24: καὶ είδε Ματταθίας και ἔζήλωσε καὶ ἐτρόμησαν οἱ νεφροὶ αὐτοῦ καὶ ἀνήνενς θυμὸν κατὸ τὸ κρίμα καὶ δραμών ἔσφαξεν αὐτὸν ἐπὶ τὸν βωμόν, καὶ τὸν ἄνδρα τοῦ βασιλέως τὸν ἀναγκάζοντα θύειν ἀπέκτεινεν ἐν τῷ καιρῷ ἐκείνῳ καὶ τὸν βωμὸν καθείλε... καὶ ἀνέκραξε κτλ. Bell. Iud. 1 36 Ματταθίας γοῦν .... συνασπίσας μετὰ χειρὸς οἰκείας, πέντε γὰρ υἰείς ἦσαν αὐτῷ, κοπίσιν ἀναιρεῖ τὸν Βακχίδην. Ich habe sogar den Verdacht, dass der Name Apelles, den Josephus ebenfalls allein hat, nichts ist als eine Verbesserung des früheren Berichtes; denn Bakchides, das sah Josephus aus dem weiteren Verlauf der Geschichte, war nicht am Platze. Es ist ihm wohl πυτισταιen, dass er dafür nach eigenem Belieben einen anderen Namen eingesetzt hat. Anders urtheilt Destinon, die Quellen des Flav. Josephus S. 68.

<sup>2) 1.</sup> Makk. 1, 20. 29. Dasselbe gilt vom 2. Makkabäerbuche.

r \_¹) Wörtliche Anklänge bestätigen diese Annahme.²) Auch scheint → Q., dass XII 373 der Heldentod Eleazars mehr nach Bell. Ind. 1 42 zählt ist als nach 1. Makk. 6, 43.³)

Nicht minder beweiskräftig ist folgender Fall. Dem 1. Makkaterbuch ist, wie schon erwähnt, eine eigentliche Herrschaft des attathias nicht bekannt. Die Gläubigen schaaren sich um ihn, ver von einer Wahl zum Vorsteher des Volkes ist keine Rede, ach nicht so sehr Mattathias tritt handelnd hervor, wie die Gemeintheit der Gläubigen: es heisst (c. 2, 45): καθείλον τοὺς βωσύς, περιέτεμον, ἐδίωξαν, ἀντελάβοντο. Dagegen bei Josephus scheint Mattathias als gewählter legitimer Fürst, alles geht von aus, er stürzt die Altäre um und befiehlt die Kinder zu bezinneiden, um als er nach einjähriger Herrschaft stirbt, überimmt Judas von ihm die Regierung. Josephus hat, wie man ieht, die Darstellung des Bell. Ind. dem 1. Makkabäerbuch aufgefropft, um auch in den Antiquitäten den ersten Hasmonäer als echtmässigen Fürsten erscheinen zu lassen.

Ich darf zugleich daran erinnern, dass Josephus bei Judas lakkabäos ganz ähnlich das Herrscheramt, die fürstliche Stellung it mehr Nachdruck betont hat als seine Quelle. Er lässt ihn beanntlich, wovon das Makkabäerbuch nichts weise, als Nachfolger Stellung zum Hohenpriester gewählt werden, und hat, um dies erreichen, die überlieferte Erzählung abgeändert. Alkimos, der Wirklichkeit den Judas überlebt hat, stirbt bei ihm mehrere ihre vorher zu Lebzeiten des Makkabäos, und durch Verschweigung mer Jahreszahl hat sich Josephus weiter bemüht, seine Wilkühr gut wie möglich zu verbergen. Josephus ist nichts weniger

<sup>1)</sup> Dies erklärt sich aus der Kürze des Berichtes; in den Worten καὶ τακχίδης ὁ πομφθείε ὑπ' Αντιόχου φρούραρχος († 35) ist übrigens noch eine eichte Spur des richtigen erhalten.

<sup>2)</sup> Es heisst § 255 oi dommararos wie Bell. Ind. I 35.

<sup>3)</sup> Denn Josephus erzählt beide Male, dass Eleazar irrig geglaubt habe, ger König sitze auf dem Elephanten, während nach 1. Makkabäerbuch dies Genbar wirklich der Fall war.

<sup>4)</sup> Ant. XII 275 κάκεῖνον ἄρχοντα ἀπέδειξαν.

 <sup>§ 278</sup> τοὺς βωμοὺς καθείλεν . . . τοὺς οὐ περιτετμημένους ἐκέλευσε περιτέμνεσθαι.

<sup>6) § 279</sup> ἄρξας ένιαυτὸν. § 285 διεδέξατο δὲ τὴν προστασίαν τῶν πραγμάτων ὁ παῖς αὐτοῦ Ἰούδας.

Antiq. XII 414. 434. Vgl. Destinon, die Chronologie des Josephus 29 f. meine Ausführungen in dies. Ztschr. XXVIII 218.

als ein automatischer Abschreiber seiner Quellen; er hat in den Antiquitäten seine frühere Darstellung im *Bellum Indaicum* nie vergessen, sondern sie mit verarbeitet und dazu auch eigene Aenderungen nicht gescheut.

Darnach ist nun auch die Vorgeschichte der makkabäischen Erhebung zu beurtheilen, wie er sie giebt (XII 237 ff.). Die Sache liegt hier minder einfach, weil er weder das 1. Makkabäerbuch noch den jüdischen Krieg benutzen konnte, die beide von lason und Menelaos nichts wissen; nur Onias und die Tobiaden werden im jüdischen Krieg erwähnt,1) alles übrige muss aus anderer Quelle stammen. Wahrscheinlich war es nur eine kurze summarische Nachricht, deren Ursprung kaum zu ermitteln ist. Vielleicht ist sie im Anschluss an die Hohenpriesterliste zu ihm gelangt,2) und in letzter Hand wird sie auf das 2. Makkabäerbuch, unsere Hauptquelle, zurückgehen. Aber Josephus selbst kann dieses hier nicht benutzt haben, da er zu sehr abweicht und ein seltsames Gemisch von Wahrheit und Dichtung hergestellt hat. Er hat offenbar von den feindlichen Brüdern Onias und Iason gehört, ebenso vom Streite zwischen lason und Menelaos. Die beiden Paare nun verbinden sich bei ihm zu einem, wodurch Menelaos und Onias in eine Person verschmelzen. Zugleich erscheint vor Iason ein zweiter Onias, so dass die im 2. Makkabäerbuche überlieserte Priesterreihe, Onias, lason, Menelaos, immerhin auch bei Josephus herauskommt. Aus dem judischen Kriege sind serner die Tobiaden eingestochten, wie dort als Bundesgenossen des Antiochos, aber sonst mit veränderter Stellung, da sie nicht mehr Gegner, sondern Freunde des Onias sind. Das ganze ist offenbar eine willkurliche Contamination einer stark verkürzten Ueberlieferung und kann, wie man schon richtig erkannt hat, eigenen Werth nicht beanspruchen.

Ueber die Ansange des Ausstandes kommt also bei Josephus nur das Bellum Iudaicum in Betracht, und dies ist eine Erzählung, deren Ursprung sich nicht ganz leicht bestimmen lässt. Früher habe ich griechische Ueberlieserung zu erkennen geglaubt, und sür manche Theile trisst dies gewiss zu, aber die Erzählung hat dabei doch ganz jüdische Färbung. Schon die Bezeichnung der Gegner als Fremde,  $\mathring{a}\lambda\lambda\mathring{o}\varphi\nu\lambdao\iota$ , ist charakteristisch. Sie stellt die Juden

<sup>1)</sup> Antiq. XII 239 f. Bell. lud, I 31 f.

<sup>2)</sup> Wie die kurzen Notizen, die sich Ant. XV 41 und XX 235 finden

<sup>3)</sup> Ι 37 διὰ τὴν ἀπαλλαγὴν τῶν ἀλλοφύλων.

1 ihre Fürsten von der vortheilhastesten Seite dar. Die Standtigkeit des Volkes gegen die Bedrückungen wird viel stärker vorgehoben, als z. B. im 1. Makkabäerbuche. Von den zahlchen Abtrünnigen ist keine Rede.1) Auch zeigen sich deutliche uren jüdischer Ueberlieferung. Josephus lässt die Verwüstung Heiligthumes nicht drei Jahre dauern, wie im 1. Makkabäerch erzählt wird, sondern 31/2 Jahre.2) Diese 31/2 Jahre stammen ne Zweisel aus dem Propheten Daniel3); denn dieser verkündete, ss die Entweihung des Tempels dauern sollte καιρόν καὶ καιρούς il ημισυ καιρού, 1) die letzte Hälste der letzten Jahrwoche bis zur lösung und Wiederherstellung. Und der Heldentod Eleazars, der 12 mit besonderem Nachdruck erzählt wird, ist sicherlich direct oder direct dem 1. Makkabäerbuche (6, 43) entlehnt, dem die Darstelog möglichst genau entspricht. Auch anderes, wie der Ruhm der ophetischen Gaben Hyrkans ) macht durchaus nicht den Eindruck llenischen Ursprunges. Wenn also griechische Ueberlieferung nutzt ist, so ist diese jedenfalls mit judischen Elementen durchtt und von jüdischer Hand bearbeitet. Und zwar darf Josephus bst als der Bearbeiter angesehen werden. Der Ton der Erblung entspricht ganz seiner apologetischen Tendenz, mit der sich überall bemüht, die Vergangenheit seines Volkes möglichst sig zu malen. Das Hervortreten der hasmonäischen Fürsten, iniderheit des Mattathias, ist seiner Person und Herkunst vollkommen gemessen; denn er stammte selbst mütterlicherseits von ihnen und blickt mit Stolz auf die hasmonäische Periode der jüdischen schichte zurück.") Auf die Zeit des Josephus weist es auch 'Uck, wenn gleich zu Anfang') Onias als einer der Hohenpriester

 <sup>1) 1.</sup> Makk. 1, 52. Dagegen Bell. Iud. I 35 πρὸς ἃ πάντες μὲν ἦπείν, ἐσφάττοντο δὲ οἱ δοκιμώτατοι.

<sup>2)</sup> Bell. Iud. I 32. Ebenso § 19 und V 394.

A. Büchler Die Tobiaden und die Oniaden 122. Vgl. Ewald Geschichte Volkes Israel IV<sup>3</sup> 406 A. 3.

<sup>4)</sup> Daniel 12, 7, vgl. 8, 10 ff. 24 ff.

<sup>5)</sup> Bell. lud. I 69.

<sup>6)</sup> Iosephi vita § 2 ὑπάρχω δὰ καὶ τοῦ βασιλικοῦ γένους ἀπὸ τῆς μηε· οἱ γὰρ ᾿Ασαμωναίου παῖδες, ὧν ἔγγονος ἐκείνη, τοῦ ἐθνους ἡμῶν ἐπὶ
ιστον χρόνον ἦρχιεράτευσαν καὶ ἐβασίλευσαν. Man beachte diese Worte;
Tendenz, der hasmonäischen Dynastie ein möglichst hohes Alter zu geben,
ṭt in ihnen.

<sup>7)</sup> Bell. Iud. I 31.

els τῶν ἀρχιερέων bezeichnet wird, was manchem schen wigefallen ist; denn dies entspricht nicht der alteren Ordnung, wehl
aber dem Zeitalter des Josephus; denn aus ihm wie aus den Evagelien wissen wir, dass damals die Hohenpriester eine besondere
Classe innerhalb des Priesterstandes bildeten, aus der die rach
wechselnden amtirenden Hohenpriester genommen wurden.¹) Dengemäss ist nun der Werth der Darstellung im Bellum Indaicum mermessen; es ist eine kurze, patriotisch gefärbte Uebersicht wesentlich jüdischen Charakters, die zwar auch Stücke aus griechischer,
unparteiischer Quelle enthält, aber auf alle Fälle mit Kritik benutzt
werden muss.

## Hat Josephus das 2. Makkabäerbuch gekannt?

In den besprochenen Theilen der josephischen Archäologie finden sich noch andere Stellen, die weder auf das 1. Makkabserbuch noch auf den jüdischen Krieg zurückgehen. Darunter sind einige nicht unwichtige Ergänzungen zur syrischen Geschichte, die auf griechische Geschichtswerke zurückzuführen sind,3 ferner auch einige Dinge, die sich mit dem 2. Makkabserbuche berühren und daher auf einen Einfluss dieser Schrift oder des lason von Kyrose zurückgeführt werden können und zurückgeführt worden sind.3 Demetrios I. landet z. B. nach XII 389 im phönizischen Tripolis, was sich nicht im 1., wohl aber im 2. Makkabserbuch findet,3 es kann also daher entlehnt sein, braucht es aber nicht; denn es kann aus griechischen Historien stammen, wie es sich in der That heute noch bei Porphyrios u. a. findet.3)

Ueber XII 237 ff., die Vorgeschichte des Aufstandes habe ich schon gehandelt. Dass sie in letzter Hand auf das 2. Makkabserbuch oder lason zurückgeht, ist wahrscheinlich genug, zugleich ist

Belege sind sehr zahlreich, z. B. Bell. Iud. IV 151. 160. Ant. XX 180 heisst es: ἐξάπτεται δὲ καὶ τοῖε άρχιερεῦσι στάσιε πρὸς τοὺς ἰερεῖε. Schürer Geschichte des jüdischen Volkes II<sup>3</sup> 214.

<sup>2)</sup> Z. B. XII 402 die Notiz, dass Nikanor dem Demetrios auf der Flacht von Rom beigestanden habe, was sich im 1. Makkabäerbuche nicht findet und mit Polyb. XXXI 22, 4 stimmt. Vgl. Destinon Die Quellen des Fl. Josephss S. 60 ff., wo eine sorgfältige Vergleichung vorgenommen wird.

<sup>3)</sup> Vgl. Grimm Exeg. Handb. IV 20.

<sup>4) 1.</sup> Makk. 7, 1. 2. Makk. 14, 1. 5) Euseb. chron. I 253. Umgekehrt kann die oben erwähnte Nachricht über Nikanor sehr wohl bei lason gestanden haben.

ver zu vermuthen, dass diese Quelle dem Josephus nicht unmittelbar vrgelegen hat, sondern durch Vermittelung einer kürzenden Bebeitung.

Da Josephus bei dieser Gelegenheit vom Hohenpriester Menelaos esprochen hatte, von dem das 1. Makkabäerbuch ja ganz schweigt, ist angemessen, dass er später') auch sein Ende erzählt, und war im wesentlichen wie 2. Makk. 13, 3 ff. Nur wird es an anzrer Stelle eingefügt und die Beschreibung des Todes fehlt ganz, sfür wird die Ernennung des Alkimos hinzugesetzt, die sich im . Makkabäerbuche findet. Eine Entlehnung aus dem 2. Makkalerbuch oder aus lason wird hier schwer abzuweisen sein; denn n Nichtjude hätte dieses Ereigniss schwerlich so erzählt. weichende Einfügung mag sich daraus erklären, dass Josephus e Geschichte in eine anders geartete Darstellung einfügen musste, • eigentlich kein Platz dafür war. Die nähere Beschreibung der inrichtung des Menelaos im seurigen Ofen kann er serner als icht geeignet bei Seite gelassen haben. Es ist aber auch möglich, elleicht sogar wahrscheinlicher, dass Josephus den Iason nur durch ermittelung einer anderen Quelle benutzt habe. Sehr zu beschten t ferner, dass der Tod des Menelaos bei ihm sehr eng mit der lucht des Onias nach Aegypten verknüpst ist, und dass die Quelle, e das eine brachte, auch wohl das andere erzählte. Wie man ch das auch vorstellen mag, dass die Erzählung aus lason stammt, 4 in hohem Grade wahrscheinlich.

Ein fernerer Zusatz des Josephus zum 1. Makkabäerbuch betrifft ie Haltung der Samaritaner am Garizim Arch. XII 257—264. DieAlben sagen sich von den Juden los, zeigen dies dem König in mem wörtlich mitgetheilten Schreiben an und bitten ihn, er möge inen erlauben, den Gott ihres Heiligthumes Zeus Hellenios zu enennen, was der König in einem ebenfalls wörtlich mitgetheilten rlass an Nikanor gestattet. Dies deckt sich mit 2. Makk. 6, 2, onach Antiochos den Tempel auf Garizim auf Ansuchen der Umohner dem Zeus Xenios zu weihen befahl.<sup>2</sup>) Natürlich ist die inkleidung der Erzählung bei Josephus das Eigenthum dieses istorikers; denn sie entspricht ganz dem, was er wiederholt von

<sup>1)</sup> Antiq. XII 383 ff., vgl. XX 235.

<sup>2) 2.</sup> Makk. 6, 3 καθώς ένετύγχανον οί τὸν τόπον σίκοῖντες; denn νετύγχανον wird für das überlieferte, aber sinnlose έτύγχανον zu lesen sein.

520 **B. NIESE** 

den Samaritanern gesagt hatte, zuletzt XI 341 ff., wo sie ebeno, wie hier als Sidonier in Sichem') bezeichnet werden.

Sehr bemerkenswerth sind die beiden Schreiben; sie erinnen stark an die im 2. Makkabäerbuch c. 11 eingelegten, oben besprochenen Aktenstücke, und es scheint mir aus diesem Grunde wahrscheinlich genug, dass Josephus sie aus Iason entlehnt und dann selbständig seiner Erzählung eingefügt hat.

Die Schreiben selbst zeigen alle Merkmale der Echtheit, mi

wer an eine Fälschung glaubt, muss jedenfalls einen kundige Falscher annehmen. Im ersten Stück ist die Betitelung des König βασιλεί Αντιόχω θεφ έπιφανεί tadellos und entspricht seines zahlreichen Münzausschriften.<sup>2</sup>) Auch der Name Sidonier in Sichen, den sich die Samariter beilegen, passt nicht übel in diese Zeit Wir bemerken, wiederum nach den Münzen, dass unter Antioche Epiphanes sich ein gewisses Nationalbewusstsein der Phonizier regt Damals beginnen die phönizischen Münzausschristen, Laodikeia an Libanon nennt sich , Mutter in Kanaan', Tyros , Mutter der Sidonier, und auch Sidon legt sich ähnliche phonizische Ehrentitel bei. Diesen Vorstellungen und Gesinnungen entspricht es, wenn bie die Samariter, um alle Gemeinschaft mit den Juden abzulehnen, Sidonier, d. h. Phonizier von Sichem zu sein behaupten. Der König in seiner Antwort fügt, ebenfalls dem Amtsstil entsprechend, seine Titel nicht bei.4) Aber sehr auffallend ist zuletzt das Monatsdatum μηνός Έκατομβαιώνος Ύρκανίου όκτωκαιδεκάτη. merkt ist, dass der attische Hekatombäon uns an die Vorliebe des Königs für Athen erinnert. Ein König, der den attischen Urkundenstil in Antiochien einführt, kann recht wohl attische Monate dorthin verpflanzt haben.5) Mit dem Hyrkanios freilich, der daneben stell. weiss ich nichts anzufangen; dies ist ein Räthsel, das sich hoffen! lich noch einmal lösen wird. Jedenfalls ist diese Datirung so eigerartig, dass man sich schwerlich entschliessen wird, sie einem Fälscher zuzutrauen, und von dieser Seite steht nichts im Wege, die Urkunde aus lason abzuleiten.

<sup>1)</sup> Οί έν Σικίμοις Σιδώνιοι Ant. XI 344.

<sup>2)</sup> Babelon rois de Syrie 67ff.

<sup>3)</sup> Babelon a. a. O. 84 ff.

<sup>4) § 262</sup> βασιλεὺς Αντίοχος Νικάνορι.

<sup>5)</sup> Oben S. 483, wo über den ebenfalls singulären Monat Dioskorinthios

Eine schwächere Spur findet sich XII 274. Hier wird erzählt. die Feldherrn des Antiochos eine Schaar Juden am Sabbat iner Höhle überrascht und ohne Gegenwehr verbrannt hätten. stammt aus 1. Makk. 2, 38, mit einer Ausnahme; von Vernen wird dort nichts gesagt, wohl aber im 2. Makk. 6, 11, lieselbe Geschichte in etwas anderer Umgebung berichtet wird.1) n also nicht der Zufall gespielt bat, so scheint dem Josephus Erinnerung an die Version Iasons in die Feder geflossen zu Endlich kann das Hohepriesterthum des Judas, das wir zuerst Josephus finden,2) recht wohl aus dem 2. Makkabäerbuch entden sein, wo Alkimos beim Könige Demetrios den Nikanor huldigt, dass er Judas an seine Stelle gesetzt habe.3) r Anklage konnte gar leicht die Nachricht entstehen; es lag elt nahe, wenn man ohnehin, wie Josephus es thut, den Judas so als richtigen Fürsten der Juden auffasst, wie später Jonathan Simon es waren.

Um also das Gesagte kurz zusammenzufassen, so lässt sich Recht behaupten, dass lason von Kyrene oder das 2. Makkabuch auf Josephus und seine Erzählung eingewirkt hat, jedoch iger durch eigene unmittelbare Benutzung als durch spätere Verelung. Es wäre wohl denkbar, dass aus Iason manches in die hischen Historien, wie Nikolaos von Damaskos, eingedrungen und auch auf den kurzen Abriss des Bellum Iudaicum könnte diesem Wege Iasons Erzählung Einfluss gewonnen haben.

eiträge zur Textkritik des 2. Makkabäerbuches.

Schon bei flüchtiger Lectüre der Makkabäerbücher kann man überzeugen, dass für die Herstellung des Textes noch nichts fast nichts geschehen ist. Der gewöhnliche Text, wie ihn grosse Oxforder Ausgabe von Holmes und Parsons, Tischendorf. bieten, ist offenbar ziemlich zufällig und willkührlich entden. O. F. Fritzsche will besseres leisten, hat aber den Text verschlechtert, dazu den Apparat der Oxforder Ausgabe so gelhaft excerpirt, dass kein Verlass auf ihn ist. Die Commen-

<sup>1)</sup> Vgl. Geiger Urschrift S. 229.

<sup>2)</sup> Antiq. XII 414. 419. 434.

<sup>3) 2.</sup> Makk. 14, 26: τὸν γὰς ἐπίβουλον πῆς βασιλείας αὐτοῦ Ἰούδαν Ὁ διάδοχον ἀναδίδειχεν.

<sup>4)</sup> Libri apocryphi Vet. Test. gr. Leipzig 1871.

522 B. NIESE

tare geben für die Textkritik beinahe gar nichts aus. Endlich die neue Cambridger Ausgabe 1) giebt keine neue Recension, senten nur einen Abdruck des Codex Alexandrinus mit den Varianten des Sinaiticus und Venetus. Dies ist gewiss ein verdienstliches Werk, da jedoch der Alexandrinus hier sehr viele Fehler hat, so ist der Text kaum zu geniessen.

Die handschriftlichen Hülfsmittel sind für die Makkabäerbüche insofern minder reich, als der Vaticanus ausfällt und unter de alten Uncialhandschriften nur der Alexandrinus vorhanden ist sels dem Sinaiticus, in dem jedoch nur einige Stücke des 1. Buch erhalten sind. Im übrigen sehlt es nicht an kritischen Hülssmitten eine syrische und eine lateinische, für das 1. Makkabäerbuch segu zwei lateinische Uebersetzungen und eine Menge jüngerer griechische Handschriften sind vorhanden.") Unter letzteren ist der älteste de Venetus Gr. 1, eine Handschrist des 8.—9. Jahrbunderts, die au ein Original des 6. zurückgeht.3) Sie ist offenbar die beste w allen und giebt in vielen Stücken die älteste Ueberlieferung wieder Neben ihr ist die Gruppe der Lucianischen Recension bemerken werth, die Handschriften n. 19. 62. und 93,4) die eine werthvoll Ergänzung zum Venetus bilden. Diese und andere Handschrifte dürsen desshalb, weil sie jünger sind, neben den Uncialcodice doch nicht vernachlässigt werden; zwar ist für eine Handschrif hobes Alter immer ein Vorzug, aber wer auf diesem Gebiet einig Erfahrung besitzt, weiss, dass hier der Spruch gilt: Alter schützt w Thorheit nicht, wovon der Alexandrinus ein leibhaftes Exempel is

Der Text des 1. Buches hat ein günstigeres Schicksal gehab als der des zweiten, ist aber natürlich nicht fehlerfrei, hat auc Recensionen und Emendationen erfahren. Neben den Handschrifte und Uebersetzungen giebt es noch ein wichtiges kritisches Halls mittel in Josephus, der als ältester Textzeuge gelten kann. Schwillängst hat man z. B. gesehen, dass 1. Makk. 5, 66 für das über

<sup>1)</sup> The old testament in Greek — by H. B. Swete, vol. III Cambridge 1894.

<sup>2)</sup> Schürer Geschichte des jüdischen Volkes III3 144.

<sup>3)</sup> Swete vol. III p. XIV. Auf den Werth des Venetus hat schon La garde gelegentlich hingewiesen.

<sup>4)</sup> N. 19 ein Chisianus des 10. Jahrhunderts, n. 62 eine Oxforder as. de 13. Jahrhunderts, n. 93 Brit. Mus. n. I D II des 14. Jahrhunderts. Vgl. Or genis hexapl. ed. Field I p. LXXXVI ff. Lagarde Theol. Lit. Zeit. 1876 S. 60 Mittheilungen I 122. 175.

lieferte Σαμάρειαν nach Ant. Ind. XII 353 Μάρισαν einzusetzen ist, was auch die ältere lateinische Uebersetzung gelesen hat,¹) und auch die anderen Abweichungen von unserer handschriftlichen Ueberlieferung, die sich bei Josephus finden, verdienen ernste Berücksichtigung.³)

Offenbar viel schlechter überliesert ist das 2. Makkabäerbuch; es wimmelt von Verderbnissen jeder Art, Dittographien, Interpolationen,<sup>3</sup>) Lücken und auch Verbesserungen; denn es ist ganz astürlich, dass eine so wiel gelesene Schrist gelegentlich auch emendirt ward. Beispiele sind überall, z. B. gleich die beiden Ansangstapitel geben manches Räthsel aus. Die guten Handschristen, vor allem der Venetus, bringen an vielen Stellen erwünschte Hülse,<sup>4</sup>) nicht selten aber versagen sie, und man muss dann zur Conjecturalkritik greisen. Einige Beispiele werden das Gesagte erläutern; ich beginne mit 6, 18 ss., den ersten Sätzen des berühmten Martyriums Eleazars, die zugleich vom Zustande der Vulgata einen Begriff geben können, wo sie so lauten:

Έλεάζαρός τις τῶν πρωτευόντων γραμματέων ἀνὴρ ἤδη πεοβεβηκῶς τὴν ἡλικίαν καὶ τὴν πρόσοψιν τοῦ προσώπου κάιλεστος τυγχάνων, ἀναχανῶν ἠναγκάζετο φαγεῖν ὕειον κρέας. (19) ὁ δὲ τὸν μετ' εὐκλείας θάνατον μᾶλλον ἢ τὸν μετὰ μύσους βίον ἀναδεξάμενος αὐθαιρέτως ἐπὶ τὸ τύμπανον προσῆγε, πεαπτύσας δὲ (20) καθ' ὅν ἔδει τρόπον προσέρχεσθαι τοὺς ὑπομένοντας ἀμύνεσθαι ὧν οὐ θέμις γεύσασθαι διὰ τὴν πρὸς τὸ ζῆν φιλοστοργίαν. (21) οἱ δὲ πρὸς τῷ παρανόμῳ σπλαγχνισμῷ τεταγμένοι, διὰ τὴν ἐκ τῶν παλαιῶν χρόνων πρὸς τὸν ἔνδρα γνῶσιν ἀπολαβόντες αὐτὸν κατ' ἰδίαν παρεκάλουν, ἐνέγτων κρέα οἰς καθῆκον αὐτῷ χρήσασθαι δι' αὐτοῦ παρασκευκόθετα, ὑποκριθῆναι δὲ ὡς ἐσθίοντα τὰ ὑπὸ τοῦ βασιλέως προσεταγιιένα τῶν ἀπὸ τῆς θυσίας κρεῶν, (22) ἵνα τοῦτο πράξας ἀπολυθῆ τοῦ θανάτου καὶ διὰ τὴν ἀρχαίαν πρὸς αὐτοὺς φιλίαν τύχη φιλανθρωπίας. (23) ὁ δὲ λογισμὸν ἀστεῖον

<sup>1)</sup> Auch 1. Makk. 5, 35 les diese Uebersetzung mit Josephus Ant. XII 340 Milla (— "Alsua) für des sonst überlieferte Maapa.

<sup>2)</sup> Z. B. steht für das verdächtige Ἰζώτου des 1. Makk. 9, 15 bei Josephus Ant. XII 429 ἸΕζᾶ oder 汕ζᾶ. Abweichende Ortsnamen überliefert ferner Josephus Ant. XII 397. 422. XIII 26, vgl. 1. Makk. 7, 19. 9, 4. 62.

<sup>3)</sup> Einen Fall, wo eine Randbemerkung in den Text gelangt ist (2. Makk. 12, 45), bemerkt Cobet Var. lect. 480.

<sup>4)</sup> Vgl. oben S. 484 ff.

ἀναλαβών καὶ ἄξιον τῆς ἡλικίας καὶ τῆς τοῦ γήρως ὑπεροχῆς καὶ τῆς ἐπικτήτου καὶ ἐπιφανοῦς πολιᾶς καὶ τῆς ἐκ παιδὸς καλλίστης ἀναστροφῆς, μᾶλλον δὲ τῆς ἁγίας καὶ Βεοκτίστου νομοθεσίας, ἀκολούθως ἀπεφήνατο ταχέως λέγων προπέμπειν εἰς τὸν ἄδην.

Dieser Text ist in schlimmem Zustande. V. 18 haben die Handschriften durchweg entweder τυγχάνων oder αναχανών, nicht beides nebeneinander; letzteres ist eine freilich sehr alte Corruptel, die schon der Lateiner übersetzt hat; natürlich muss es hinaus. In Venetus fehlt übrigens τυγχάνων. V. 19 muss man aus Origenes προήγε schreiben, ferner προσπτύσας, das folgende dè muss mit cod. 62 ausgelassen werden, und wenn man dann mit Hugo Grotius τόπον aus τρόπον herstellt, erhält man einen leidlichen Sins. Nur ἀμύνεσθαι (ἀμύνασθαι) macht unüberwindliche Schwierigkeiten; vielleicht ist es eine Dittographie. Jedenfalls ist klar, dass τους υπομένοντας ών ου θέμις γεύσασθαι zu verbinden ik-Von v. 21 ist der erste Theil gut verständlich, gegen den Schluss aber muss de mit cod. 44 gestrichen werden und weiterhin ist mit cod. 52 ώς έσθίοντα διά τά — προστεταγμένα zu lesen. oder auch nach der lateinischen Uebersetzung sicut rex imperaveras κατά τά — προστ., denn sonst wurde es so aussehen, als hitte der königliche Besehl bestimmte Fleischstücke zum Genusse vorgeschrieben. V. 23 ist für γήρως (γήρους Alex.) zu schreiben γέroug, ferner mit dem Venetus καὶ τῆς ἐπικτήτου ἐπιφανείας καὶ τῆς πολιᾶς, auch vermisst man ein Object zu ἀπεφήνατο. etwa γνώμην oder dergleichen.

Aehnlich verwahrloste Stellen findet man überall, und ofte bieten die Handschriften die schönsten, einleuchtendsten Besserungen: Emendationen sind hier sehr billig zu haben, und nur um das Bemerkte durch einige Beispiele flüchtig zu erläutern, gestatte man mir zum Schluss noch ein paar Stellen anzuführen.

- 3, 15 οἱ δὲ ἱερεῖς πρὸ τοῦ θυσιαστηρίου ἐν ταῖς ἱερατικαῖς στολαῖς ῥίψαντες ἑαυτοὺς ἐπεκαλοῦντο εἰς οὐρανὸν τὸν περὶ παρακαταθήκης νομοθετήσαντα τοῖς παρακαταθεμένοις ταῦτα σῶα διαφυλάξαι. Mit codd. 19, 62 und 93 muss hier εἰς οὐρανόν gestrichen werden.
- 4, 24 heisst es von Menelaos ὁ δὲ εἰς ξαυτὸν κατήντησεν τὴν ἀρχιερωσύνην. Der Venetus hat κατέστησε und daraus wird μετέστησε herzustellen sein.

- 4, 34 lesen wir ὁ δὲ παραγενόμενος ἐπὶ τὸν 'Oνίαν καὶ πεισθεὶς ἐπὶ δόλφ καὶ δεξιὰς μεθ' ὅρκων δοὺς καίπερ ἐν ὑποψία κείμενος ἔπεισεν ἐκ τοῦ ἀσύλου προελθεῖν, ὅν καὶ παραχρῆμα παρέκλεισεν οὐκ αἰδεσθεὶς τὸ δίκαιον, Ich will die sonstigen Varianten übergehen, und nur bemerken, dass ohne Zweisel sur das unverständliche πεισθεὶς aus cod. 62 πίστεις einzusetzen ist. Das allgemein überlieserte παρέκλεισεν ist schwerlich richtig; da der Lateiner (und ebenso der Syrer) peremit hat, so wird ἀπέκτεινεν herzustellen sein.
- 7, 18 sagt einer der sieben Märtyrer: ἡμεῖς γὰς δι' ἐαυτοὺς ταῦτα πάσχομεν ἁμαςτόντες εἰς τὸν ἑαυτῶν θεὸν, διὸ ἄξια Θαυμασμοῦ γέγονε. Das διὸ der Vulgata ist ganz schlecht beglaubigt und muss gestrichen werden. Dafür ist mit einer Anzahl Handschriften γὰς hinter ἄξια einzusetzen. Ferner hat der Venetus ἄξιοι γεγόναμεν, endlich ist θαυμασμοῦ ganz und gar nicht am Platze, sondern erfordert wird ein Wort, das Strafe bedeutet; bis ein besseres gefunden wird, schlage ich κολασμοῦ vor; wenn wir darnach ἄξιοι γὰς κολασμοῦ γεγόναμεν lesen, so haben wir wenigstens das was der Sinn verlangt.
- 7, 23 lesen wir: ὁ πλάσας ἀνθρώπου γένεσιν καὶ πάντων ἐξευρῶν γένεσιν. Ohne Zweifel ist das erste γένεσιν zu streichen und zu lesen ὁ πλάσας ἄνθρωπον (oder ἀνθρώπους) καὶ πάντων ἐ. γ.
- 7, 30 ist das überlieferte ἔτι δὲ ταύτης καταλεγούσης (oder καταληγούσης) in ταῦτα λεγούσης zu verbessern. Für das folgende reartas schreibt der Ven. besser γεανίσκος.
- 7, 36 οἱ μὲν γὰς νῦν ἡμέτεςοι ἀδελφοὶ βςαχὺν ὑπενέγκαντες πόνον ἀενάου ζωῆς ὑπὸ διαθήκην θεοῦ πεπτώκασιν.

  Rier ist zu erganzen ἀντ' ἀενάου ζωῆς. Auch der Anfang des
  Satses ist vielleicht nicht fehlerlos überliefert; μὲν fehlt im Ven.,

  νῶν im cod. 71.
- 8, 3 έλεῆσαι δὲ καὶ τὴν καταφθειφομένην πόλιν καὶ μέλλουσαν Ισόπεδον γίνεσθαι schlage ich vor umzustellen καταφθειξομένην τὴν πόλιν. Den zweiten Theil des Verses καὶ τῶν εἰσακοῦσαι lässt der Ven. aus, vielleicht mit Recht.
- 8, 8 haben die Ausgaben: συνορών δε δ Ολλιππος κατά μικρόν εἰς προκοπὴν ἐρχόμενον τὸν ἄνδρα, πυκνότερον δε ἐν ταῖς εὐημερίαις προβαίνοντα, πρὸς Πτολεμαΐον ἔγραψεν κτλ. Hier muss nach cod. 62 und seinen Verwandten hergestellt Hermes XXXV.

werden: συνορῶν δ' ὁ Φίλ. οὐ κατὰ μικρὸν — πυκνότερον Της εὐημερίας προβαίνοντα. Philippos sah, dass Judas ni Ingsame, sondern rasche Fortschritte machte. Erst durch svorangegangene οὐ erhält das δὲ seine Berechtigung.

- 8, 9 lesen wir Νικάνορα τὸν τοῦ Πατρόκλου τῶν πρώτ κυν φίλων ἀπέστειλεν ὑποτάξας παμφύλων ἔθνη σὖκ ἐλάττους τῶν δισμυρίων. Hier ist offenbar mit codd. 19, 62, 64 und 93 ὄντα nach φίλων einzusetzen, und für das unmögliche παμφύλευν ἔθνη aus dem Ven. ὄχλου παμφύλου.
- 8, 14 ist schwer verderbt; für οἱ δὲ τὰ περιλελειμμένα πάντα ἐπώλουν wird οἱ δὲ περιλελειμμένοι π. ἐ. zu schreiben sein. Aber auch nachher bestehen ernste Schwierigkeiten.
- 8, 27 heisst es περισσῶς εὐλογοῦντες καὶ ἔξομολογούμενοι τῷ κυρίψ τῷ διασώσαντι αὐτοὺς εἰς τὴν ἡμέραν ταύτην ἀρχὴν ἐλέους τάξαντος αὐτοῖς. Nach Anleitung einiger Handschriften, besonders des cod. 62, wird man lesen dürfen: τῷ διασώσαντι αὐτοὺς καὶ τὴν ἡμέραν ταύτην ἀρχὴν ἐλέους τάξαντι αὐτοῖς. τάξαντι überliefern 62 und 64.
- 8, 30 ist jetzt unverständlich. Fritzsche liest nach dem Alexai τοις περί Τιμόθεον και Βακχίδην συνερίσαντες ύπερ τους δισμυρίους αυτών ἀνείλον, aber der Venetus hat και οι περί Τιμόθεον συνερίσαντες, andere και τών περί Τιμ. συνερισάντων. In συνερίσαντες steckt ohne Zweisel συνεγγίσαντες. Im übrigen halte ich die Ueberlieserung des Ven. für die bestenglaube aber, dass nach συνερίσαντες etwas ausgesallen ist.
- 9, 11 s. ist von Antiochos die Rede; wir lesen da: ἐνταῦθα οὖν ἤρξατο τὸ πολὺ τῆς ὑπερηφανίας λήγειν ὑποτεθραυσμένος καὶ εἰς ἐπίγνωσιν ἔρχεσθαι θεία μάστιγι κατὰ στιγμὴν ἐπειτεινόμενος ταῖς ἀλγηδόσι. 12. καὶ μηδὲ τῆς ὀσμῆς αὐν οῦ δυνάμενος ἀνέχεσθαι ταῦτ' ἔφη κτλ. Hier ist κατὰ στιγμὰν nicht zu erklären.¹) Ich vermuthe, es ist aus einer Dittograp ie des benachbarten μάστιγι hervorgegangen, was dadurch unterstæ twird, dass cod. 62 μαστιγμην hat. Ferner muss man mit 19. 52. 64. 93 lesen: καὶ εἰς ἐπίγνωσιν ἔρχεσθαι ἀληθείας θε ἐξερὰρω μάστιγι ἐπιτεινόμενος ταῖς ἀλγηδόσι καὶ μηδὲ τῆς ὀσμῆς δυνάμενος ἀνέχεσθαι κτλ.

<sup>1)</sup> Grimm übersetzt ,von Augenblick zu Augenblick' als wenn κατά στ εγνών χρόνου da stünde.

12, 35 liest man: Δωσίθεος δέ τις τῶν τοῦ Βαχήνορος εππος ἀνὴρ καὶ καρτερὸς εἴχετο τοῦ Γοργίου καὶ λαβόνος τῆς χλαμύδος ἦγεν αὐτὸν εὐρώστως κτλ. Sehr wundern ist τῶν τοῦ Βαχήνορος; von einem Bakenor ist nie die Rede d der Name ist höchst seltsam. Sicherlich ist mit dem codd. 19. 64. 93 zu lesen τῶν Τουβιηνῶν oder Τωβιηνῶν. Dositheos port zu den Tubienern, den Juden, die jenseits des Jordan wohnten. Makk. 12, 17. 1. Makk. 5, 13.

13, 6 ist von dem Feuerthurm die Rede, in den Menelaos stürzt wird; es heisst: ἐνταῦθα τὸν ἱεροσυλίας ἔνοχον ὅντα καί τινων ἄλλων κακῶν ὑπεροχὴν πεποιημένον ἄπαντες νοσωθοῦσιν εἰς ὅλεθρον. Dies giebt keinen Sinn; denn ἄπανς als Subject zu προσωθοῦσι ist undenkbar. Ich schlage vor: καντες προωθοῦσιν.

13, 16 f. wird ein nächtlicher Ueberfall des Judas auf das feindhe Lager beschrieben: καὶ τὸ τέλος τὴν παρεμβολὴν δέους τὰ ταραχῆς ἐπλήρωσαν καὶ ἐξέλυσαν εὐημεροῦντες. 17 ὑποτινούσης δὲ ἤδη τῆς ἡμέρας τοῦτο ἐγεγόνει διὰ τὴν ἐπαρήνσαν αὐτῷ τοῦ κυρίου σκέπην. Der zweite Satz ist ganz unbglich; aber eine wesentliche Besserung bringt der Venetus, der s δὲ an anderer Stelle, nämlich hinter τοῦτο hat. Man muss to verbinden καὶ ἐξέλυσαν εὐημεροῦντες ὑποφαινούσης ἤδης ἡμέρας. Bei Tagesanbruch zog Judas wieder ab. Der Venetus irt dann fort: τοῦτο δ΄ ἐγεγόνει διὰ τὴν ἐξ οὐρανοῦ γεγοταν αὐτῷ ἐπαρήγουσαν κυρίου σκέπην. Auch dies möchte zur Annahme empfehlen.

Wenn man hienach den Zustand unseres Textes erwägt, sord man es nicht unwahrscheinlich finden, dass auch manche ingel der Erzählung in Verderbnissen der Ueberlieferung ihren und haben. Dies im einzelnen festzustellen wird Aufgabe eines künstigen Herausgebers der Makkabäerbücher sein, der sich hoffenthinden wird. Zwar keine leichte, aber eine dankbare Aufgabe ihm zusallen.

Marburg.

BENEDICTUS NIESE.

## MISCELLEN.

## DAS TODESJAHR DES GARDEPRÄFECTEN PERENNIS.

Der Sturz von Commodus' allmächtigem Gardepräsecten (Tigidius?) Perennis ist seit Eckhel ziemlich allgemein in das Jahr 165 n. Chr. gesetzt worden; vor kurzem aber hat Karl E. W. Strootman wieder den von Tillemont angenommenen Zeitansatz 186 zu vertheidigen gesucht,') obwohl jene andere Annahme durch ein Galencitat bei einem arabischen, beziehungsweise syrischen Autor schon längst eine bedeutsame Bestätigung ersahren hat.') Strootmans Untersuchung trisst nicht das Richtige; der Sturz des Perennis fällt, wie sich gleich zeigen wird, in das Jahr 185. Eine Widerlegung der schon an sich nicht sehr krästigen drei neuen Argumente, die Strootman vorbringt, ist überslüssig, da sich die richtige Zeitbestimmung auf anderem Wege mit völliger Zuverlässigkeit gewinnen lässt.

Es ist interessant und erfreulich, dass wir zu der verhältnissmässig grossen Zahl von bereits bekannten *Praefecti praetorio* unter Commodus, der, wie sein Biograph sagt, dieses Amt oft nur auf Stunden und Tage besetzte,<sup>3</sup>) jetzt wieder einen neuen kennen lernen.

In der vor kurzem im Corpus publicirten lateinischen Inschrist auf einer Säule in Alexandria<sup>4</sup>) lesen wir den Namen T. Longatus Rusus, dem die Inschrist von dem praes(ectus) leg(ionis) II Tr. sort. G., T. Voconius A. f., b) gesetzt ist, und der als praes. Aeg(spti).

<sup>1)</sup> Jahrb. f. class. Philol. XLIII (1897) 653—656; vgl. besonders 655, § und dazu Dessau Prosopogr. imp. Rom. III 316 n. 146.

<sup>2)</sup> A. Müller in dies. Ztschr. XVIII 623-626.

<sup>3)</sup> Hist. Aug. Comm. 6, 7 mutabantur enim praef. praet. per hore et dies; vgl. auch 14, 8 . . . . . ut etiam de is praefectis, quos ipse fecerel, triennium nullus impleret.

<sup>4)</sup> CIL. III Suppl. 14137.

<sup>5)</sup> Auffällig ist das Fehlen des Cognomens.

praef. praet(erio), eminentissimus vir bezeichnet wird. Daraus ist ohne Weiters ersichtlich, dass Rufus während seiner Verwaltung von Aegypten zum Gardepräfecten befördert wurde, und dass er vor dem Abgehen aus der Provinz von seinem Untergebenen durch Aufstellung einer Statue geehrt wurde, deren Untersatz erhalten ist. 1)

Schmidt, der die Inschrift zuerst sah, aber nur die erste Zeile lesen konnte, fand mit Recht die Form Longatus für das Gentile auffallend. Es liegt hier eine ungenaue Lesung vor; wir kennen jetzt den richtigen Namen durch eine in dem letzten Heft der Berliner Publication veröffentlichte Papyrusurkunde<sup>3</sup>): kein Zweifel, dass der hier genannte ἡγεμών Longaeus Rufus mit dem eben erwähnten Präfecten identisch ist. Als Zeit seiner Statthalterschaft in Aegypten wird das 24. Jahr des Kaisers Commodus, das ist 183/4, angegeben; Mommsen und Hirschfeld irren somit, wenn sie das G in dem Beinamen der Legion zu Gordiana auflösen und demnach Rufus der Zeit Gordians zuweisen, indem sie nicht bemerkten, dass dieses G den dritten Beinamen der legio II Traiana fortis, Germanica, bedeutet, der uns durch mehrere andere Inschriften bekannt geworden ist.<sup>3</sup>)

Der Papyrus ist datirt vom November 185; zu dieser Zeit war T. Longaeus Rufus, wie sich aus der Form ἡγεμονεύσας ergiebt, nicht mehr Präfect von Aegypten; folglich war er damals schon praefectus praetorio geworden, und Perennis muss schon früher, also spätestens 185, gestürzt worden sein. Denn Herodian sagt ausdrücklich, dass Perennis bis an sein Lebensende allein im Amte blieb, und dass erst dann wieder zwei Präfecten eingesetzt wurden. Wahrscheinlich wurde Rufus zugleich mit Niger, der an Stelle des

<sup>1)</sup> Einen analogen Fall finden wir z. B. in der Laufbahn des (Mevius) Bonoratus, Cil. III Suppl. 12052.

<sup>2)</sup> Aegypt. Urk. aus dem kgl. Museum zu Berlin. Griech. Urk. 111 807.

<sup>3)</sup> CIL. III Suppl. 6592. 6594 a. 6609. 12058 a — 14132; vgl. 12052. 14141. 14142. Jetzt zeigt sich auch, dass die Vermuthung Trommsdorffs Quaest. duae ad hist. legion. Romanar. spectantes diss. Lips. 1896, 24 f. über die Ursache dieses Beinamens irrig ist.

<sup>4)</sup> Herod. I 9, 10 ο δε Κόμοδος δίο τοὺς ἐπάρχους καταστήσας ἀσφα-λίστερον ἀήθη μὴ ἐνὶ πιστεύειν τοσαύτην ἐξουσίαν, μερισθεϊσαν δε αὐτὴν ἀσθενεστέραν ἔσεσθαι ἥλπισε πρὸς τὴν βασιλείας ἐπιθυμίαν; vgl. Dio ep. LXXII 10, 1 διὰ τὴν φιλαρχίαν αἰτιώτατος τῷ Πατέρνω τῷ συνάρχοντι τοῦ ὀλίθρου ἐγένετο.

<sup>5)</sup> Hist. Aug. Comm. 6, 6.

Perennis Gardepräsect wurde, und von dem berichtet wird, dass er sein Amt nur sechs Stunden versehen habe,¹) zu seiner neuen Würde erhoben. Die Zeitbestimmung, die Herodian für den Stundes Perennis bietet, dass nämlich dessen angebliche Verschwörung zur Zeit des capitolinischen Agon,³) das wäre also im Sommer 186 (vgl. Wissowa in Pauly-Wissowas Real-Encyclop. III s. v. Capitolia), entdeckt worden sei, erweist sich nach dem Gesagten als unrichtig. Wien.

## ZUR ÜBERLIEFERUNG DES TACITUS.

Mehrfach ist in den letzten Jahren die Frage berührt worden, ob im 14. Jahrhundert der Cod. Mediceus II., der heute bekannlich im 26. Capitel des 5. Buches der Historien abbricht, noch Theile des Werkes enthielt, die uns heute verloren sind, oder ob es gar eine zweite vollständigere Handschrift der Historien gegeben habe. Diese Frage aufzuwerfen, giebt ausser einer Briefstelle des Poggio der Umstand Veranlassung, dass in zwei Fällen Worte als taciteisch angeführt werden, die sich in dem uns vorliegenden Texte des Geschichtschreibers nicht finden.

Poggio schreibt an Niccoli am 21. October 1427: Misisti mihi librum Senecae et Cornelium Tacitum, quod est mihi gratum; at it est litteris Longobardis et maiore ex parte caducis, quod si scissem, liberassem te eo labore. Legi olim quendam apud vos manens litteris antiquis, nescio Coluciine esset an alterius. Illum cupio habere vel alium qui legi possit, nam difficile erit reperire scriptorem, qui hunt codicem recte legat. Am 5. Juni 1428 berichtet Poggio über die Rücksendung: Dedi Bartholomaeo de Bardis Decadem Livii et Cornelium Tacitum, ut illos ad te mittat; in tuo Cornelio deficiunt plures chartae variis in locis. Dass dieser an Poggio geliehene lückenhaste alte Codex in langobardischer Schrist der Mediceus II. war, der nach einer darin eingetragenen Notiz de hereditate Nicolai Ni-

<sup>1)</sup> Herod. a. a. O.

<sup>2)</sup> Der Name des Präsecten von Aegypten Longaeus Rusus taucht jetts auch in einem anderen Papyrus auf, Grensell und Hunt, Oxyrhynchos Pap. II n. 237 col. IV 14. 34. VI 6 u. ö. Dessen chronologische Angaben bestätigen meinen Ansatz; Rusus ist noch am 22. Mai 185 im Amte; im Tybi des 26. Jahres (27. December 185 bis 25. Januar 186) finden wir schon als seinen Nachsolger Pomponius Faustianus; vgl. Grensell und Hunt a. a. O. S. 147.

<sup>3)</sup> Poggii Epist. Ill 15. 17 ed. Tonelli.

herstammte, ist nicht zu bezweiseln. Jene lesbarere Handschrift, die Poggio einst in Florenz in Händen gehabt, war nichts iger als ein alter etwa mit dem Mediceus II. gleichzeitiger Codex, iliterae antiquae bedeutet nicht alte Schrift, sondern moderne alte karolingische Minuskel nachahmende schöne Schrift. Wie puus bei den Humanisten geradezu die Bedeutung schön in etischer wie in moralischer Beziehung erhalten hat, dasur hat Rossi, Il Quattrocento, Milano 1898 (Storia lett. d'Italia vol. V). 407 genügende Belegstellen beigebracht. Hier mit Ramorino 1) Frage auszuwersen, ob diese Handschrift vielleicht aus einem ren Originale stammte als aus dem Mediceus II., entbehrt jeder chtigung.

In seinem in den siebziger Jahren des 14. Jahrhunderts veren Commentar zu Dantes Inserno spricht Benvenuto da Imola Cleopatra, die der Dichter ihrer Unzucht wegen in die Hölle etzt habe: adulterata est cum omnibus regibus orientalibus, ut Cornelius Tacitus.<sup>2</sup>) Die Stelle findet sich in unserem e nicht; Pierre de Nolhac<sup>3</sup>) hält es sür möglich, sie könne in verlorenen Capiteln des 5. Buches der Historien gestanden n, die der Mediceus II. damals noch enthalten. Wenn man nun in Boccaccios Schrist de claris mulieribus c. 86 von Cleopatra Norte liest: quasi scortum orientalium regum facta, so ist wohl dass hier bloss ein irrthümliches Citat vorliegt und dass Bento in Wirklichkeit jene Stelle Boccaccios, den er in seinem mentar auss ausgiebigste benutzt, vor Augen gehabt hat.

Endlich hat M. Goldmann im Centralblatt für Bibliothekswesen IV 1887 einen 1451 abgeschlossenen Katalog der libreria parva Klosters S. Spirito in Florenz veröffentlicht, aus dem S. 151 eführt wird: Item in eodem banco V lib. 7 id quod de Cornelio lo reperitur. conpletus copertus corio rubeo. cuius principium Nam valeium asiaticum. finis uero in penultima carta hina acessura erat. Die Ansangsworte stimmen mit denen

<sup>1)</sup> Cornelio Tacito nella storia della coltura. IIº ediz. Milano 1898,

<sup>2)</sup> Comentum super Dantis Aldigherii comoediam ed. Lacaita I 201.

<sup>3)</sup> Boccace et Tacite. Extrait des Mélanges d'archéol. et d'hist. t. XII p. 27.

<sup>4)</sup> Einige Ungenauigkeiten Goldmanns berichtigte Sabbadini im Museo ti filol. class. III 1890 p. 341.

des Mediceus II., die Schlussworte aber stehen nicht bei Tacitus, sondern bei Vitruvius X 22, 7; was hierauf bei Vitruv noch folgt. kann etwa noch ein Blatt der Handschrift eingenommen haben, so dass also auch die Angabe in penultima carta hierzu passt. la jenem Codex von S. Spirito folgte also auf Tacitus das Werk des Vitruvius; bei der Ungenauigkeit der alten Kataloge ist es etwas durchaus Gewöhnliches, für Sammelhandschriften als Titel nur das erste Werk anzugeben ohne Rücksicht auf das Folgende. Ob der Codex, dessen Wiederaussindung nicht ausgeschlossen erscheint, zur Bibliothek Boccaccios gehörte, die lange in S. Spirito ausbewart wurde, möchte ich ebenso wenig mit Bestimmtheit versichen wie de Nolhac (a. a. O. S. 25), jedenfalls aber ist die Frage, ob man im 14. und 15. Jahrhundert die Historien in vollständigerer Gesult besass als heute, jetzt endgiltig zu verneinen.

Königsberg i. Pr.

M. LEHNERDT.

Berichtigung.

S. 443 Z. 28 ist anno III[I imp. Tito . . . .],

S. 444 Z. 5 annus IIII Titi zu lesen.

## LESEFRÜCHTE.

LVII. In verschiedenen Untersuchungen spielt der Glaube eine Rolle, dass Isokrates in seinem Euagoras das erste Enkomion auf nnen Menschen verfasst hätte, keinesfalls vor der Mitte der siebiger Jahre. Der Glaube gründet sich auf Isokrates selbst, der sich thmt als erster das Werk zu leisten, ανδρός άρετην δια λόγων γχωμιάζειν (8). Er thut das im Gegensatze zu den Dichtern, nd der Name Enkomion ist ja aus der Lyrik entlehnt, von den reisliedern, die wir von Pindaros und Bakchylides haben; die ieder, welche die Grammatiker bei Pindar als Enkomien in einem sonderen Buche absonderten, werden von den erhaltenen, die m  $\kappa \tilde{\omega} \mu \sigma g$  so oft erwähnen, der Art nach schwerlich verschieden wesen sein. Nun ist es an sich sehr unwahrscheinlich, dass die Detoren, die Lob und Tadel als eine Gattung theoretisch anerunten, vor dem Euagoras noch nicht auf den Gedanken gekommen tren, einen lebenden Zeitgenossen zu preisen; genau genommen rühmt sich Isokrates auch nur, zuerst die άρετή eines Mannes priesen zu haben, und er war geneigt seine Originalität sehr ch einzuschätzen. Ich habe ihm also nie sehr getraut. Aber 8 wichtige ist, dass ein anderer ihm geslissentlich den Ruhm Stritten hat, einer der es wissen konnte, Aristoteles. Er führt der Rhetorik (I 9, 1368 a 17) unter den αὐξητικά Dinge an, e jemandem als besonderes Lob zuzurechnen sind, weil er sie sschliesslich oder zuerst erreicht hat, καὶ εἰς ον πρῶτον ἐγύμιον έποιήθη, οίον είς Ίππόλοχον. Wenn er, eben in den erträgen, die ihn in scharfe Opposition zu den Isokrateern brachten, ed die doch auf Schritt und Tritt den Einfluss des Isokrates igen, auch den Euagoras wiederholt citiren, so etwas einflocht, war die Absicht den Hörern merkbar und ist es auch uns. abei braucht die Rede auf Hippolochos nicht bedeutender gewesen sein als die Dialoge des Alexamenos von Teos, die Aristoteles Hermes XXXV.

aus dem wissenschaftlichen Interesse für die Anfänge einer Gattung als die ersten angemerkt hat. Den Hippolochos möchte man mtürlich kennen; der Name klingt thessalisch, und da finden wir den Mann denn auch. Um seinetwillen giebt Lais ihr Gewerbe auf, folgt ihm aus Korinth nach Thessalien; aber die Ehefrauen dulden nicht, dass die schöne Hetäre in ihre Reihen tritt, sondern bringen sie um. Die hübsche Geschichte steht mit dem Namen Hippolochos im Erotikos des Plutarch 21, Quelle unbekannt, aber wohl philosophische Tradition π. ἔρωτος. Erzählt hatte sie auch Polemon (Ath. XIII 583), aber (wenn kein Irrthum vorliegt) mit dem Namen Pausanias statt Hippolochos. Lais, als Kind 415 ans. Hykara geraubt, hat im Beginn des 4. Jahrhunderts geblüht und ist noch als bezaubernde Schönheit gestorben: das ist unbediegt lange vor dem Euagoras des Isokrates geschehen. Aber dieser konnte in dem Preise eines königlichen Helden den Ruhm eines Hippolochos bei Seite lassen, von dem wir nur noch das allerding in gewissem Sinne grössere zu sagen haben, dass die Liebe zu ihn eine Bajadere aus tiefem Verderben zu einem läuternden Tode geführt hat.

LVIII. In dem Odysseus des Alkidamas muss man schreiben 17, Paris wollte nach Hellas fahren τό τε ίερὸν τὸ ἐν Δελφοίς θεωρῆσαι βουλόμενος ἄμα δὲ καὶ τὸ κάλλος τῆς Ἑλέτης [ἀκούων δηλονότι] καὶ τὴν τοῦ Τηλέφου γένεσιν ἀκηκοώς, ὁπόθεν τε εἴη καὶ τίνα τρόπον καὶ ὑπὸ τίνος ἐπράθη. Das Glossem ist durch die Form schon kenntlich; indem das τε mi ἄμα δὲ καί aufgenommen wird, subjungirt sich, wie der Gedante fordert, das ἀκηκοώς dem θεωρῆσαι βουλομένος. Er hatte von Helenes Schönheit und der Herkunft seines Freundes Telephos gehört und fuhr nach Hellas, sich über beides persönlich zu informiren. Eigentlich müssten nun die drei so bezeichneten Strtionen der Reise in der Erzählung vorkommen. Aber der Besuch Delphis wird übergangen,') Helenes Raub erzählt, und dann gehl es fort ἀφικομένου δὲ αὐτοῦ πάλιν εἰς Ἰσίαν ἄγοντος τὰ χρήματα καὶ τὴν γυναῖκα ἔστιν ὅπου ἀντελάβου τινός (19) u. s. κ.

<sup>1)</sup> Alkidamas hat ihn natürlich nicht erfunden, sondern eine Tradition obenhin benutzt. Wir kennen ein Orakel, das dem Menelaos und Paris sugleich in Delphi gegeben ist, schol. E 64; ich habe es in dies. Ztschr. XXII 636 besprochen. Aber das setzt einen Besuch des Menelaos in Ilios voraus, Lykoph. 132 ffg., stimmt also nicht zu Alkidamas.

geredet ist Palamedes: wie sollte der das denn in Asien leisten? d wo ist die Expedition um des Telephos willen geblieben? er auch, wozu hat Alkidamas von Telephos geredet, abgesehen n dem Localpatriotismus des Elaiten? Es ist ganz offenbar ἀφιμένου δὲ αὐτοῦ εἰς Ναυπλίαν zu schreiben, und die Cortur, die zu πάλιν geworden ist, ist für die Textentstellung teressant.

Danach wird 21 erzählt, dass Palamedes zu Oinopion und Kiras gesandt war, Hilfe zu holen. Von Kinyras hat er sich das kaufen lassen und von dem Gelde an Agamemnon nur einen anzer abgegeben. Das ist Fiction auf Grund der Panzerbeschreibung 3 A. Dabei ist vorausgesetzt, dass Kinyras sich wirklich losust,1) nur hat er viel mehr gezahlt als Agamemnon bekommen st. Dass dieser statt der Theilnahme am Zuge auch eine Abidung durch Geschenke nahm, ist auch aus der Ilias genommen <sup>7</sup> 296. Hat man den Sinn erfasst, so ist gesagt, dass es lauten 188 'Αγαμέμνονι μεν αποδίδωσι θώρακα . . . τα δ' άλλα ὖτὸς ἔχει χρήματα, nicht εἶχε, und dass das folgende nicht ehr von Kinyras gesagt sein kann, ἀπήγγελλε δ' ὅτι έκατὸν νός [ἀπο]πέμψει ὁ Κινύρας. Denn die Verpflichtung war Kiras los. Dass aber von Oinopion etwas gesagt werden musste, it man schon bemerkt. Offenbar muss er hier statt Kinyras einsetzt werden; nur ist die directe Vertauschung der Namen zu h; es wird ein Ausdruck wie o Xiog hier gestanden haben, der 1 falscher Glossirung Anlass bot. Uebrigens ist diese Geschichte hwerlich ganz neu erfunden; dem Elaiten lag Chios am nächsten.

24. Das zweite Distichon hat zu lauten:

Ολάγρου φίλον υίὸν δς Ἡρακλη' ἐδίδαξεν, εὖρεν δ' ἀνθρώποις γράμματα καὶ σοφίην.

<sup>1)</sup> Nach einer anderen Tradition versprach er 50 Schiffe, schickte eins d macht die 49 aus Thon mit thönerner Bemannung und wirst sie ins Meer. amemnon verslucht ihn, und er kommt um, weil er mit Apollon einen muchen Wettkamps eingeht, seine 50 Töchter stürzen sich ins Meer und werden vögel. So schol. T zu A 20 (daraus Eustath.) und Epit. Apollod. Bibl. 9 igner (der das Scholion nicht kennt). Bei Apollodor stand als Führer des en Schiffes o.... Ilvyµallaros (Mvyðallaros cod.); es war ein Schwager Kinyras (Apoll. 3, 182). Den Namen habe ich noch nicht gefunden. Die ;e ist rar. Dem Pindar Pyth. 2, 26 war Kinyras ein von Apollons Liebe veihter König.

Dass trotz der Ueberlieferung des Crippsianus ἡρακλη ἐξεδίδαξεν edirt wird, ist mir unverständlich; dann steht εὐρών für εὖρεν δ΄, als ob der Hauptruhm des Linos der Erziehung des Herakles subjungirt wäre. 26. Die Phönikier haben die Münzen erfunden, παρ των οὖτος μαθών σοφίζεται. Dass μαθών zu ἐλθών verdorbers ist, ist amusant. Unbegreiflich, wie ein Sprachkenner ελών vermuthen konnte, was auf griechisch λαβών heissen müsste.

LIX. Lysias 32, 7 ἀποθανόντος ἐκείνου Διογείτων τὴν μὲτου θυγατέρα ἔκρυπτε τὸν θάνατον τοῦ ἀνδρὸς καὶ τὰ γράμματε λαμβάνει τὰ σεσημασμένα . . . . ἐπειδὴ δὲ χρόνωι ἐδήλωσε τὸν θάνατον κτλ. Der Fehler, den das beziehungslose μέν zeige, will Fuhr durch die Annahme einer Lücke heben, in der gestanden hätte, dass der ungetreue Vormund Forderungen eintrieb. Das ist nicht richtig: es steht im engsten Zusammenhange, dass er m seiner Tochter geht, aber statt ihr die Trauerbotschaft zu melden, die Papiere wegnimmt, die das Vermögen des unmündigen Erben auswiesen. Ich meine mit τέως μὲν τὴν θ. gut zu heilen, auch in Hinblick auf den Tempuswechsel.

Der Vater war vor Ephesos unter dem Commando des Thrsyllos gefallen (7); als er aufgeboten wird, heisst es (5) καταλεγείς Διόδοτος [μετὰ Θρασύλλου] τῶν ὁπλιτῶν. Der offenkundige Anstoss, den man falsch, zuweilen mit groben sachlichen Versehes hat heben wollen, fordert die Athetese. Der Stratege wird nicht mit ausgehoben, und auch die Hopliten werden zwar durch die Strategen, aber in ihrer Phyle ausgehoben; die Verwendung des Regimentes oder seiner Theile ist etwas späteres als die Aushebung.

Auch 20 ist eine Interpolation. In der Rechnung des Vormundes erscheint ein Talent εἰς ὑποδήματα καὶ εἰς γναφεῖον [ἰμάτια] καὶ εἰς κουρέως. Man soll das Glossem nicht durch Zusatz von καὶ εἰς einrenken. Denn der Interpolator vermisste wie wir den Posten Kleidung, neben Schuhwerk, Wäsche und Toilette. Allein Kleider wurden nicht gekaust, sondern im Hause von den weiblichen Familienmitgliedern und Sclavinnen gewoben: da sigurirt nur die Walkerrechnung. Das ist die attische von unserer verschiedene Sitte.

LX. Im Bull. de corr. hell. XX 124 ist ein Volksbeschluss von Mantineia-Antigoneia veröffentlicht, den ich wiederhole, weil er ein Denkmal des rhythmischen hellenistischen Stiles ist, den Antioches

von Kommagene am vollständigsten zeigt, den Ciceros Lehrer in Asien vertraten, wir also asianisch nennen. Ich hatte dieses Document beachtet, als ich im ersten Heste dieses Jahrganges diesen Stil besprach. Gleichzeitig hatte ich den Landtagsbeschluss von Asien aus dem Jahre 9 v. Chr. zu bearbeiten, der in den athenischen Mittheilungen steht, und von dem ich dort bemerke, dass er bereits den Stempel der classicistischen Reaction trägt; im Inneren von Arkadien war man noch nicht so weit, als man den Euphrosynos ehrte. Das war nicht wohl mehr möglich am Ende des 1. Jahrhunders, wohin der Herausgeber, der um Mantineia sehr verdiente Fougères, die Inschrift setzt. Es ist dazu auch kein Anlass. Denn wenn Euphrosynos das Macellum gebaut hat, und in diesem ein Altar an Θεά Ιουλία Σεβαστά gefunden ist (S. 151), so wurde dieser das Macellum nicht datiren, auch wenn es der Iulia Sabina gälte. Aber es ist allerdings bei diesem Titel ungleich wahrscheinlicher, dass Livia nach ihrer testamentarischen Adoption durch Augustus gemeint ist, da deren Cult bei den Orientalen überaus beliebt war. Dann datirt der Altar freilich das Macellum insofern, als es vor dem Tode des Augustus errichtet sein muss. synos, hören wir, hat zwei Gesandtschaftsreisen nach Rom unternommen und dem Senate nicht Beschwerden, sondern Lobdecrete für die Proconsuln überreicht (Z. 31). Das führt auch, wenn es nicht nach Claudius Thronbesteigung fällt, auf die Zeit des Augustus, da Tiberius Achaia dem Senate genommen hat; das Senatsregiment hatte also nicht genügt, und an Euphrosynos hatte der Senat angenehm, also als Ausnahme, bemerkt, dass er nicht mit Beschwerden kam. So werden wir nicht irren, wenn wir die Inschrist etwa in den 20 Jahren um Christi Geburt ansetzen. Ich gebe die Inschrift nicht in der Zeilentheilung des Steines, sondern nach ihren Rhythmen gegliedert und bezeichne kleine selbstverständliche Ergänzungen, Tilgungen von Dittographien und dgl. nicht.

Α πόλις τῶν Αντιγονέων καὶ Ῥωμαῖοι οἱ πραγματευόμενοι ἐν αὐτᾶ Ἐπιγόνην Αρτέμωνος τὰν ἐαυτῶν εὐεργέτιν.

Ψήφισμα Αντιγονέων. | ἐπειδή Εὐφρόσυνος Τίτου πολίτης ἡμέτερος προγονικήν εἰς τὴν πατρίδα διαδεξάμενος εὕνοιας οὐ μόνον οὐκ ἐμίωσέν τι τῆς πατρώας ἀρετῆς ἀλλὰ καὶ συναύξησεν | (10) αἰεὶ καὶ καθ' ἡμέραν ἐπινοῶν τῆι πόλει πλείον τε παρέχεσθαι | τὴν μὲν ἐπείκειαν τῶν τρόπων γεγεννημένος τὴν δὲ ψυχὴν εὐγενεστέραν τῆς φύ-

πολυτελής μέν έν hier schliesst der erste σεως πλατύνας Stein; der Kopf des zweiten ist verstümmelt; es wird aber nicht sehr viel fehlen. πράττουσιν άνεμεσήτως πασιν ........ άξιον δε και τοῦτο τῶν κατορθω[μάτων ἐπε]-(15) νέσθαι. νόησε την γάρ πρόσοδον της χώρας είς εὐθηνίαν σιτωνίας τὸ ἀνενδεὲς τῆς τροφῆς αἰωνίω | παραθέξνομοθέτησε, μενος ἀπολαύσει, ένποησθέντος τε τοῦ κατά | τὸ γυμνάσιον χύχλου τὰς εἰς τὴν ίδίαν εὐχρη (20) στίαν ήτοιμασμένας έχαρίσατο πλίνθους, τῆς κατ' οίκον ώφελίας τὸν δημόσιον κόσμον προκρείνας. πλη ρώσας οδν ποιχίλης εύεργεσίας την πόλιν ύπερέ [βαλε] τους της Ελλάδος [δρ]ους καὶ μέχρι τῶν σεβαστείων εὐπλόησεν χαρακτήρων, παράκτιοι πλεΐν | (25) 'Αδρίαν κᾶν ἄπαξ εὐλαβοῦνται, τον ό μεσόγαιος | καὶ δεύτερον πλεύσ[ας] κατεφρόνησε. θαςρείν γαρ αύντον πατρίδος εὐεργετουμένης εὐχαὶ προετρέποντο. δίς ούν, καὶ ταῦτα δωρεάν, πρεσβεύσας ὑπὲρ τὴν πόλιν | προσηνής έγένετο καὶ τῆ θε[ιοτάτ]η συνκλήτω, μή κο (30) μίζων κατηγορίαν [άνθυπ]ά[τ]ων άλλ' ξπαινον. συνηρ|μόσθη δ' αὐτω καὶ γ[υνη] πολίτις ἀπὸ γένους Ἐπιγόνη [Αρτέμωνος [το]ίς γάμοις συγκερασθείσα, έζεύγνυν το γάρ βί[οις κ]αὶ σώμασιν ψυχαί, καὶ παρ' άμφοτέροις | άμερης δμ]όνοια. φθάνοντες δ' άλλήλους ταῖς εἰς (35) | εὐ[ποιίας] ἐπινοίαις ναούς μεν ήγειραν είς έδαφος ή [ρ[ειμμέν]ους, δειπνιστήρα τε προσεμήχυναν δειπινίστηρίοις καὶ ταμεῖα συνόδοις ἐχαρίπαρεχόμε νοι μη μόνον θεοίς ευσέβειαν ή [τ]ε σεμνοτάτη καὶ φίλανδρος Ἐπιγόη καὶ τόποις κόσμον, μειμησαμέ (40) νη τὸν γαμήσαντα καὶ αὐτή, πάση θεί την επίτα κτον ίερωσύνην αναλαβούσα μετα πάσης δαπάνης πολυτελούς τους μέν θεους έθρήσκευσεν εύσεβώς τους δ' ανθρώπους εὐώχησε πανδήμως. ἔδει δὲ | χαὶ τὰ προηγούμενα τοῖς μετὰ ταῦτα δώροις ὑπερβῆναι· | (45) μάχελλος έχ θεμελίων ύψοῦτο πολυτελής έργαστη ρίων αὐτάρχη δωγραφόμενος καλλονήν, ένιδούετο δ' αύ τοις έξέδοα μέση δυναμένη καὶ μόνη πόλεως κό σμος είναι προεμηχύνετο δ' αὐτοῖς καὶ βαίτης | εὔχρηστος ἀπόλαυσις χιμέριον κατάστημα νικώ (50) σης έπεσφραγίσατο δ' αὐτῶν τὴν πολυτέλειαν περίστυλον μαρμαρίνοις έπεριδόμενον χείοσι,  $\mathring{\omega}$ ν  $\mathring{\eta}$  καλ|λον $\mathring{\eta}$  καὶ τὸ λεῖπον ἔτι τῆς ἀγορᾶς κεκόσμηκε καὶ · α | μέτρια δ' αὐτῶν εἶναι δοχοῦντα πρὸς σύνχρισιν — der

it der Motive und der eigentliche Beschluss stand auf einem ten Steine.

15 ergänzt Fougères 23 ύπερε[τίμα] τοὶς τῆς Ελλάδος νύς Foug. Das habe ich ohne Bedenken geändert 29 ergänzt 31 d' steht bei Foug. 30 [στρατ]αγῶν Foug. falsch der Umschrift, fehlt also wohl durch Versehen in der Abschrift. ή von Foug. ergänzt 32 [axious] Foug. in seiner Abschrift ien Reste von ig, aber dann seltsame Punkte, die nur Raum zwei Buchstaben lassen. Allerdings sind die Spatien, wie die men Ergänzungen zeigen, ungenau notirt 33 Bloug Foug. dieser Partie kann nur der Stein Entscheidung bringen ergänzt Foug. 35 εὐ[εργεσίαν] Foug. zu lang für seine ikte und unrhythmisch 36 Ergänzt von Leonardos. Ein unschter Beleg für eine postulirte, aber noch nicht sicher be-39 ys giebt Foug. da musste ve eingesetzt werden, erlei ob der Fehler auf dem Steine steht.

Sachlich hat Fougères den Text erläutert; es wird den Lesern er Zeitschrift aber bequem sein, wenn auch hier kurz gesagt d, was die Inschrift lehrt. Wie in den meisten Städten des verten Griechenlands hat sich auch in Mantineia in der Revolution Mann an Stelle der Gemeinde ins ungemessene bereichert; in Ruhe des Kaiserreiches trägt das seine Frucht, endlich auch Gunsten der Stadt. Euphrosynos, Sohn des Titus, aber nicht ischer Bürger, war in Antigoneia das was Eurykles in Sparta, er Caligula Epaminondas in Akraiphia, unter Trajan Atticus in en war; er hat in der städtischen Verwaltung mancherlei, was nicht mehr lesen, geleistet und die Einkunste für eine cura onae, die εὐθηνία, festgelegt, die wir aus Asien kennen, deren auere Aufklärung einmal ein Volkswirth geben möge. Sonst ist die Lieferung privater Ziegel für einen Bau und die Ueberme zweier Gesandtschaften zu erwähnen, bei denen er die Ehre .e, den Majestäten vorgestellt zu werden; dem Senat aber gesiel dass er im Gegensatze zu dem Landtage die Proconsuln bee: er stand sich also mit der vorgesetzten Behörde; die römische onie in Antigoneia, d. h. die blutsaugenden Geldmänner, votiren auch ihren Dank. Seine Frau hat ausser der Herstellung 'allener Heiligthümer und der Uebernahme der Priesterthümer, denen es, wie man sogar ausspricht, wesentlich auf die Speisung Volkes ankam, den grossen Bau angelegt, dessen Reste Fougères entdeckt hat, ein Schlachthaus mit Tabernen daran; in de Mitte des Hofes, den Zimmer umgeben, eine Exedra,1) danebe eine Wärmehalle, d. h. einen geheizten Raum,3 der im Winter de Dienst der zugigen Stoen that, und rings um die ganze Anlag einen Säulengang von Marmor: das wird ausdrücklich hervorgehober der Glanz ist in Antigoneia natürlich relativ. Es ist ein lebendige Bild der Misère jenes Griechenlandes, das der ehrliche Strabo schildert, und der beginnenden Herstellung, die freilich nur durc Verschärfung der socialen Schäden möglich war. Aber nicht u der Sachen willen habe ich die Inschrist tractirt, sondern als sp cimen d'éloquence provinciale, wie Fougères sich ausdrückt. D Gemeinde redete noch Dialect, zwar nicht arkadisch, aber pele ponnesisch<sup>3</sup>); der Rhetor bedient sich der Schriftsprache und h gewiss so schön geschrieben, wie er es bei seinem Universität professor gelernt hatte. Sein Stil ist alles andere als provincia Da ist erstens der Hiat vermieden, denn καὶ αὐτή 40 muss auc um der Rhythmen willen mit Krasis gelesen werden. Zweiter sind die drei Cadenzen inne gehalten, die auch die Römer dama übernahmen, Ditrochaeus, Doppelkretiker und Kretiker + Spondeu Die Auflösungen, die sehr beliebt sind, beleben die Monotoni aber Ausnahmen giebt es nicht.4) Man sieht, was die Recitatio als ein Glied zusammenfasste. Interessant ist, dass das flüchtig Ny nur gesetzt ist, wo es für die Rhythmen erforderlich wa Z. 3 muss man messen διαδεξάμενος εΰνοιαν 🔾 🗸 🕳 ab

<sup>1)</sup> Man denke an das Macellum in Pompei, wo auch an den Seiten d δειπνιστήρια nicht fehlen, die Speisezimmer, bestimmt für die Opferschmäu des Volkes. Hier wurden auch den Clubbs, σύνοδοι, Sitzungs-, d. h. Kneiräume zur Verfügung gestellt.

<sup>2)</sup> βαίτη heisst eigentlich der Flausch, volksthümlich auf die wart Stube übertragen. Belegen kann ich den Gebrauch nur aus der Inschrift von Magnesia 179, 12. 15, aber er ist nun deutlich, und man begreift, was ε ἐπαλεής λέσχη ist, die schon Hesiodos (Erg. 491) und Homer (σ 320) kenne Neoptolemos von Parion bei Proklus zu Hesiod erklärt αὐλὴ ἐν τηι πῦρ ἐστ dann muss es ein geschlossener Raum sein. Die βαίτη in Mantineia und Manesia ist durch Luftheizung wie die Bädern geheizt zu denken.

Auf die charakteristische Erscheinung, dass Antigoneia nicht me arkadisch schreibt, habe ich schon vor Jahren hingewiesen.

<sup>4)</sup> Es sei denn 37 in δειπνιστηφίοις eine dochmische Cadenz beabsichtit die bei manchen Stilisten, z. B. in π. υψους, beliebt ist. Aber hier zwal die Aufzählung zu diesen Worten, und man braucht kein besonderes Gibabzusetzen.

μερής δμόνοια - - - - 35 εύποιίας επινοίαις - - -Ein so streng rhythmisirtes Stück ist im griechischen r noch etwas rares. Es repräsentirt die hellenistische Weise in dem Sprachschatze und Stile. Zwar βαίτη ist ein tech-3 Wort, εὐθηνία auch, aber προσηνής von Personen, πλαν την ψυχήν seine Seele weiten, ist neu, letzteres zumal bemswerth, weil πλατύς in gutem Sinne nicht gesagt zu werden . Aus der stoischen Sprache ist κατορθώματα für ἀνδραγατα gekommen; ἀνεμεσήτως hat Platon (Ges. 684 e) gewagt, in άφθόνως die eigentliche Bedeutung, ohne φθόνος, nicht gefühlt ward. Das Hauptkennzeichen der hellenistischen Rede e Periphrase: dasur sind hier prächtige Belege, χιμέριον καημα für χειμών, βαίτης εύχρηστος ἀπόλαυσις, wo βαίτη ge-, εὐπλοεῖν ίατ πλεῖν, εὐχρηστία ίατ χρεία, δαπάνη πολυτεπο das Adjectiv nur schmückt, συνηρμόσθη γυνή τοις γάμοις ιρασθείσα, worin ausser der Heirath die ,innige Verschmelbezeichnet werden soll: κεραννύναι höchst pretiös, kein ike an das Synonymon μείγνυσθαι,1) aber auch das poetische ν κεραννύναι ist anders gemeint (von dem φιλοτήσιος κραier verständlich). Das seltsamste ist die Bezeichnung der allerten Herrschaften durch σεβάστειοι χαρακτήρες, ,die Träger tempels der Majestät.' Man versteht es, wenn man die Sprache und kann es elegant finden; aber einen Beleg habe ich nicht r im Hebraeerbriefe 1, 3 von dem Gottessohn ἀπαύγασμα τῆς ; καὶ χαρακτήρ τῆς ὑποστάσεως αὐτοῦ. Von Wortverbinen ist ausserst kühn την μέν ἐπείκειαν τῶν τρόπων γεμένος für ἐπιεικής τὸν τρόπον φύσει πεφυκώς. Plebejisch, nan wohl sagen darf, ist ὑπὲρ τὴν πόλιν statt des Genetivs; nabe zufällig einen Beleg auf einer Freilassungsurkunde von issa BCH. XIX 386; Epigraphiker werden leicht mehr geben. veiter besonders ins Auge fallende ist die Wortstellung, die das Streben nach der quantitirenden Cadenz mitbedingt wird; nalformen prävaliren, zu denen Participia und Adverbia zu rechnen man vergleiche aus der späten Prosa mit accentuirender Caeine Partie, so wird man sehen, wie um der Barytonie willen lie Verbalformen prävaliren. Periodisirung ist nicht angestrebt, rn die Parataxe coordinirter Glieder, Parisose nicht eben stark,

<sup>1)</sup> μείγνυσθαι ist die correcte Form, nicht μίγνυσθαι; so steht in dem schen Hymnus.

Reim nicht: es ist etwas wesentlich anderes als die gorgianische Rede, die doch auch mit coordinirten Gliedern operirt, aber seine Herkunft aus der vorisokrateischen Kunstprosa verläugnet dieser "Asianismus" nicht.

LXI. Im Bull. de corr. hell. IV 352 hat Homolle einen Beschluss von Knossos veröffentlicht, der in Delos publicirt worden ist. Es ist die Ehrung eines Grammatikers Dioskurides aus Tarsoder ein Enkomion auf Kreta in homerischem Stile') verfasst und seinen Schüler, den epischen und lyrischen Dichter Myrinos aus Amisos nach Knossos geschickt hatte, um es dort vorzutragen. Das ist ein charakteristisches Culturbild; aber es wäre gewiss noch viel hübscher, wenn Dioskurides und Myrinos für uns bekannte Grössen wären. So hat zuerst Homolle das von Myrinos angenommen, den er mit einem gleichnamigen Dichter der Anthologie identificirt hat, und dann hat Br. Keil in dem Grammatiker Dioskurides den Verfasser der Abhandlung über die homerische Cultur gefunden, den die treffliche Arbeit von R. Weber hergestellt hat?) Leider ist beides unhaltbar, und ich muss das Negative aussuhren, weil ich sehe, dass Dittenberger in seiner neuen Sylloge 722 beides annimmt, so dass zu befürchten ist, dass es in die öffentliche Meinung übergeht. Myrinos ist bald abgethan. Die Gedichte der Anthologie XI 67, VII 703, VI 108 und 254 stehen alle in Reihen. deren Herkunst aus der Sammlung des Philippos unzweiselhaft ist: also hat Myrinos zwischen Sulla und Caligula gelebt, wahrscheinlich mehr nach der unteren Grenze zu. Auch der Stil der ekphrastische Epigramme, mit ihrer zum Theil dürftigen bukolischen Imitation weist sie aus dem 2. Jahrhundert in die Sphäre der Augusteer, endlich heisst die Hetäre, die den Apparat ihres Handwerkes weiht, ik sie sich zu Ruhe setzt, Statyllion, die erste Silbe lang gebrauch, ein gräcisirtes Statilia.3) Ueber Dioskurides ist nicht ganz so ein-

<sup>1)</sup> δγκώμιον κατὰ τὸν ποιητὰν ὑπὰς τῷ ἀμῷ δθνιος könnte auch eine prosaische Schrift sein, die das Lob Kretas bei Homer enthielte; allein ra deren Recitation war die Entsendung eines Vorlesers und vollends eines Dichters nicht erfordert.

<sup>2)</sup> Leipz. Stud. XI. Die Sammlung und Werthung der Doctrin in dieser Arbeit ist viel werthvoller und sicherer als die Herstellung der Person des Schriftstellers; aber da die Identification mit diesem operirt, kann ich ihr einsetzen, wie Weber ihn gegeben hat.

<sup>3)</sup> VI 254. Es wird eine Freigelassene aus dem Gesinde der Statilit Tauri sein, Myrinos ein geringer Litterat der Zeit nicht lange vor Philippos.

h zum Schluss zu kommen. Die Inschrift wird man um ihrer rache willen möglichst nahe an die obere Grenze 166, die Ankion von Delos an Athen, rücken. Der Homeriker Dioskurides isste also noch Zeitgenosse des Aristarchos sein, dessen Lehre vorwiegend bekennt. Das ist nicht gerade unmöglich, wohl er darf man den ganzen Charakter des Buches in die Wagschale gegen werfen. Wenn Dio und Plutarch ein Buch direct benutzen d dasselbe noch dem Athenaeus vorliegt, so ist nicht wahrscheinn, dass es aus der gelehrtesten Periode der Grammatik stammte, t der namentlich Dio keine Verbindung hat. Es war ein popues Buch, und sein Verfasser ein Eklektiker, der die aristarchische legese und neben ihr ruhig die peripatetischen Lösungen der vorien und mancherlei Stoisches verarbeitete. Das sieht viel eher ch der Zeit des Augustus als der des Aristarchos aus. Ich vermag ch weder in den Resten des Dioskurides Spuren specifisch hellestischer Weise zu finden, noch sind Benutzungen dieses Buches Plutarch und Dio nachgewiesen. Anders steht es mit der lanischen Politie eines Dioskurides, die von Didymos benutzt ist,1) id den Apomnemoneumata eines Dioskurides, die sogar schon egesandros von Delphi citirt\*); aber die Identification dieser gleichmigen Schriftsteller mit dem Verfasser des homerischen Buches ler mit dem dichtenden Grammatiker der Inschrift schwebt völlig der Luft, und wenn man auch geneigt sein mag, die Anzahl r schriftstellernden Dioskurides zu verringern: das einzig wirklich chtige, die Identification des Grammatikers von Tarsos mit dem meriker, hat am meisten gegen sich.

LXII. Ueber den Grammatiker Artemidoros, den Vater Theons, die Untersuchung von Ahrens Bucol. II XXXV mit Recht ansehen. Es erscheint durchaus geboten ihn mit dem 'Aquotoivelog oder Yevdaquotogávelog zu identificiren; minder sicher die Identification mit dem Taqoevg, den Strabon erwähnt (675), tht als Zeitgenossen, also spätestens in sullanischer Zeit blühend,

<sup>1)</sup> Ihr und nicht dem homerischen Buche gehört offenbar an, was bei stius σκυτάλη steht, Διοσκουφίδης έν τοῖς περὶ νομίμων τοὺς δανείζοντας Σπάρτηι κτλ. Eine lakonische Politie ist immer eine Darstellung von νόια. Der unglückliche Gedanke, diese mit dem Leben der Heroen zu verpeln, wird damit beseitigt sein. Eine Politie schreibt nicht leicht ein mmatiker.

<sup>2)</sup> Diesen wird man nicht leicht für jünger als die zweite Hälfte des lahrhunderts v. Chr. halten.

xandriner nichts angeht,1) wird noch älter sein: hat doch David schon sein Volk gezählt.

Was die Zahl der ägyptischen Ortschasten angeht (Wilchen 488 ffg.), so sind die Einreden Belochs gegen die Ueberlieserung Diodors und das angebliche confuse Fragment des Baton oder Baiwa (so E. Meyer) in dies. Ztschr. XXXIII 520°) erledigt. Es ist Heta-Es sei aber noch eine Appianstelle behandelt, mit der Wilcken 247 nicht zu Rande kommt. Sur. 50 ergeben sich den Pompeius Kilikien und Syrien, nur die Juden muss er mit Gewalt bezwingen, ihren König nach Rom schicken und ihre Hauptstadt zerstören, was Ptolemäos I. früher, nachher Vespasian und Hadrian wiederholt haben. Diese sehr übertreibenden Bemerkungen fügt Appian natürlich aus sich hinzu. Dass die gewaltsame Eroberung durch Pompeius so bezeichnet werden konnte, wird man nicht beanstanden. Nun solgt der sragliche Satz καὶ διά ταῦτ' ἐστίν Ίουδαίοις ἄπασιν δ φόρος τῶν σωμάτων, βαρύτερος τῆς ἄλλης περιουσίας. ἔστι δὲ καὶ Σύροις καὶ Κίλιξιν ἐτήσιος έκατοσή τοῦ τιμήματος έκάστωι. Dass sich dies auf Pompeius bezieht, nicht auf die Gegenwart, folgt aus der Gegenüberstellung der vorher ebenso in ihrem Verhalten zu ihm entgegengestellten Völker. Es folgt auch daraus, dass zur Zeit Appians Kopfsteuer in Syries gezahlt ward. Also schreibt Appian einen Berichterstatter aus, der gemäss den Ordnungen das Pompeius für jene zwei Provinzen nur eine jährige einprocentige Vermögenssteuer angab. Dieser Satz wird verdorben, wenn man hinter ἐτήσιος ein Komma setzt. Vorber hat Musgrave περιουσία mit Recht für unerträglich erklärt, einerlei wie falsches er an seine Stelle setzte. Wilcken durste einem antiken Schriststeller nicht eine byzantinische Bedeutung, d. h. eine Verwechselung mit οὐσία zumuthen. Man verlangt den Sinn, dass den Juden, die sonst natürlich dasselbe zu leisten hatten wie die

Millionen und die Volkszählung sche

<sup>1)</sup> Das sagen das 3. Makkabäerbuch und Josephus beide,

<sup>2)</sup> Mittlerweile hat Wachsmuth in den Jahrbüchern für Nationalökommet und Statistik 1900, 779 die Stelle behandelt; der Aufsatz mit durch Freundlichkeit des Verfassers vor. Er zeigt, dass das einmal mit derselben Corruptel Βάτων bei Stephan vorliegt. Ich denke, er selbst wird die Emendaden er billigt, vorziehen, denn er weiss, dass Im übrigen lasse ich alles stehn wie es zu vergleichen. So viel ich von Wac!

für das Platon (aus den Gesetzen) bei Photius τέραμον citirt wird, hat hiermit nichts zu thun. Für die Beurtheilung unserer Platonüberlieferung scheint mir die Variante wichtig; ich habe mich leider dazu bekehren müssen, wie die Einheitlichkeit, so die Vortrefflichkeit unseres Textes nur mit starker Einschränkung anzuerkennen.

LXIV. Josephus Bell. II 385 giebt die Bevölkerung Aegyptens auf  $7^{1/2}$  Million an ex  $\tau \tilde{\eta} \varsigma$  els exá $\sigma \tau \eta \nu$  κεφαλ $\tilde{\eta} \nu$  είσφορ $\tilde{\alpha} \varsigma$ . Wilcken in seinem schönen Werke über die Ostraka I 239 macht sich mit dieser Notiz Mühe. Wenn die Zahl so gewonnen wäre, dass Josephus die Gesammtsumme der Kopfsteuer durch den Einheitssatz dividirt hätte, so wäre sie freilich so werthlos, wie Wilcken sagt, da der Satz stark differirte. Aber eine solche Rechnung wird so leicht niemand dem Josephus zutrauen; dividiren ist in der griechischen Rechenkunst etwas schweres. Nun kommt aber Wilcken S. 491 zu dem Ergebniss, dass die Zahl an sich richtig sein wird, da sie der gegenwärtigen fast gleich ist, und die von Diodor für die Ptolemäerzeit und die eigene Gegenwart angegebenen 7 Millionen in angemessener Weise übersteigt. Da ist es doch sehr seltsam, dass eine falsche Rechnung ein richtiges Resultat haben soll. Nicht die Kopfsteuer, sondern die zu deren Behufe vorgenommene Volkszählung hätte Josephus benutzen sollen, also griechisch ausgedrückt. die λαογραφία - doch nein, dieses Wort ist zwar dem Wortsinne nach Volkszählung, hat aber die Bedeutung Kopfsteuer. Nun ist das Wort überhaupt nicht schriftgemäss. Es kommt nur in einer Stelle des 3. Makkabäerbuches vor 2, 28, die so verwirrt ist, dass ich sie nicht verwenden kann. Josephus hat bekanntlich sein Werk von einem Grammatiker sprachlich revidiren lassen: da haben wir den Erfolg. Δαογραφία ist durch eine Paraphrase ersetzt, welche den Sinn giebt, den es praktisch zu jener Zeit hatte, der aber hier nicht zutrifft: der Grammatiker hätte noch schwerfälliger sagen mussen, έχ των ένεχα της είς έχαστην κεφαλήν είσφορας άναγραφῶν. Das Alter der Kopfsteuer lässt man passend mit Wilcken in suspenso: dass die λαογραφία zuerst bedeutet hat, was sie sagt, fordert die Sprache, bestätigt sich durch die Angabe über die Volkszahl schon unter Ptolemäos I.1) und die Zählung, die ja die Ale-

<sup>1)</sup> Die Stelle Diodor I 31 ist von Wilcken mit Erfolg gegen Beloch gesichert. τούτων möchte ich freilich nicht aus τριακοσίων machen, sondern wie Stephanus und schon ein Schreiber streichen.

xandriner nichts angeht,1) wird noch älter sein: hat doch David schon sein Volk gezählt.

Was die Zahl der ägyptischen Ortschaften angeht (Wikken 488 ffg.), so sind die Einreden Belochs gegen die Ueberlieserung Diodors und das angebliche confuse Fragment des Baton oder Baton (so E. Meyer) in dies. Ztschr. XXXIII 520°) erledigt. Es ist Hela-Es sei aber noch eine Appianstelle behandelt, mit der Wilcken 247 nicht zu Rande kommt. Syr. 50 ergeben sich dem Pompeius Kilikien und Syrien, nur die Juden muss er mit Gewalt bezwingen, ihren König nach Rom schicken und ihre Hauptstadt zerstören, was Ptolemäos I. früher, nachher Vespasian und Hadrian wiederholt haben. Diese sehr übertreibenden Bemerkungen fügt Appian natürlich aus sich hinzu. Dass die gewaltsame Eroberung durch Pompeius so bezeichnet werden konnte, wird man nicht beanstanden. Nun folgt der fragliche Satz xal dia vave' eorly Ίουδαίοις απασιν ό φόρος των σωμάτων, βαρύτερος τῆς ἄλλης περιουσίας. έστι δὲ καὶ Σύροις καὶ Κίλιξιν ἐτήσιος έκατοστή τοῦ τιμήματος ἐκάστωι. Dass sich dies auf Pompeius bezieht, nicht auf die Gegenwart, folgt aus der Gegenüberstellung der vorher ebenso in ihrem Verhalten zu ihm entgegengestellten Völker. Es folgt auch daraus, dass zur Zeit Appians Kopfsteuer in Syries gezahlt ward. Also schreibt Appian einen Berichterstatter aus, der gemäss den Ordnungen das Pompeius für jene zwei Provinzen nur eine jährige einprocentige Vermögenssteuer angab. Dieser Satz wird verdorben, wenn man hinter ἐτήσιος ein Komma setzt. Vorber hat Musgrave περιουσία mit Recht für unerträglich erklärt, einerlei wie falsches er an seine Stelle setzte. Wilcken durste einem antiken Schriststeller nicht eine byzantinische Bedeutung, d. h. eine Verwechselung mit οὐσία zumuthen. Man verlangt den Sinn, dass den Juden, die sonst natürlich dasselbe zu leisten hatten wie die

<sup>1)</sup> Das sagen das 3. Makkabäerbuch und Josephus beide.

<sup>2)</sup> Mittlerweile hat Wachsmuth in den Jahrbüchern für Nationalökonomie und Statistik 1900, 779 die Stelle behandelt; der Aufsatz liegt mir durch die Freundlichkeit des Verfassers vor. Er zeigt, dass das Homerscholion B noch einmal mit derselben Corruptel Bátav bei Stephanos von Byzanz diornals vorliegt. Ich denke, er selbst wird die Emendation Enaturalos dem Kástav, den er billigt, vorziehen, denn er weiss, dass dieser der Erfinder der Zahl ist. Im übrigen lasse ich alles stehn wie es geschrieben war, bitte aber den Leser zu vergleichen. So viel ich von Wachsmuth sonst gelernt habe, die sieben Millionen und die Volkszählung scheinen mir nicht beseitigt.

anderen Provinzialen, zur Strase sür ihren Widerstand die drückende Kopssteuer extra auserlegt wurde. Extra kann man in elegantem Griechisch nicht besser sagen als ἐχ περιουσίας; βαρύτερος, Apposition zu φόρος, fordert einen Zusatz der Relation, schwerer als die anderen Steuern, τῶν ἄλλων. So meine ich, muss man schreiben.

LXV. Unter den vielen Vorwürfen, die Eduard Meyer in seinen Forschungen zur alten Geschichte gegen mich erhebt, befindet sich einer, der eine thatsächliche Feststellung betrifft, und dem ich daher sofort Rede stehe; im übrigen lasse ich mich nicht provociren. Er wirst Kaibel und mir vor, dass wir auch noch in der dritten Ausgage der aristotelischen Politie die Lesart der Berliner Handschrift 13, 4 τέτταρας für πέντε der Londoner, ignorirten'. Blass batte noch in seiner zweiten Auflage dieselbe Sünde begangen; in der dritten die für den Text nicht geringere, auf Meyers Mahnung hin die Vierzahl zu empfehlen, denn dass sie falsch ist, giebt dieser jetzt selbst zu. Aber darum haben beide sich nicht gekummert, dass unsere dritte Auslage eine neue Vergleichung der Berliner Blätter verwerthet, die ich angestellt habe. Wenn sich da diese Variante nicht findet, so heisst das für jeden, der einen kritischen Apparat zu benutzen weiss, dass ich das von Blass selbst als unsicher bezeichnete ag, auf dem allein die Zahl vier beruht, nicht gefunden habe und nicht anerkenne. Ich habe nur einen halbrunden Buchstaben sicher gelesen und bin moralisch aberzeugt, dass er der letzte von mévre ist. Ich bewundere die Leistung von Blass, der mit der ersten Abschrift der Blätter auch das ac gegeben hat, aber dass er, wie wir alle, an die neun Archonten allein gewöhnt die Spuren auf τέτταρας gedeutet hat, was jeder erwarten musste, ist wahrlich begreiflich. Solchen Irrthumern verfallen wir Gelehrte leicht in Folge unserer Sachkenntniss. Schreiber freilich, wie sie sich Meyer denkt, die entweder die Neunzahl um der Kenntniss der neun Archonten, oder die Zehnzahl, wegen ihrer Herrschaft im kleisthenischen Athen, einsetzen, sind für den, der die Schreiber kennt (unseren Setzern vergleichbar), eine komische Erfindung.

Nicht mehr Glück hat Meyer mit seiner neuen Deutung. Er meint, die zehn Archonten wären statt des einen gewählt worden. Also sollen acht andere neben ihnen gestanden haben. Die zehn, die sich die Macht des Regenten theilen, sind Vertreter der drei Stände: die acht sind wohl in solonischer Weise auf Präsentation der vier Phylen erloste Pentakosiomedimnen, haben aber nichts zu bedeuten. Das sollen wir ernst nehmen? Da soll die Parallele der Decemvirn ziehen: ja, standen denn nehen denen andere Oberbeamte? Dass die neun Archonten niemals gemeinsam agirten, ist falsch. Eine Competenz, wie der Zuschlag zum Verkaufe der confiscirten Güter der osúyovzec ¿ξ 'Apstov πάγου, der ihnen z. B. immer geblieben ist, war in der Revolutionszeit keine Kleinigkeit. Mein Urtheil, das freilich gegenüber dem geschulten Historiker inferior ist (Meyer S. 412), gewöhnt an Schlüsse aus der Anslogie, hier von den συναρχίαι anderer Staaten her, und an Rückschlüsse aus späterer Verkümmerung auf die Bedeutung der Institution in ihrer Bluthe, kann die έννέα ἄρχοντες nicht als einen inhaltlosen Zahlbegriff fassen. Aber die Competenzen der neue und der zehn jenes einen Jahres, an denen ihre Bestellung und ihre Zahl allein so bedeutsam erschienen ist, dass sie aufgezeichnet waren, kann ich nicht abschätzen. Das konnte auch Aristoteles nicht, der schwerlich mehr überliefert erhalten hatte, als er gegeben hat. Wenn er aber in der Chronik fand, dass ein Usurpator sich über Jahresfrist als Archon gehalten hat, mehrfach åraggie war (gab es in solchen Jahren die anderen acht?), in einem Jahre 10 anomal gewählte - soll er da nicht sagen, das wäre ein Beweis von der entscheidenden Bedeutung des Amtes, wobei δ ἄρχων und οί ἄρχοντες nicht unterschieden werden, da sie jetzt längst alle neun bedeutungslos sind.

LXVI. I. Bruns¹) hat kürzlich treffend dargelegt, dass schon lange vor den Ekklesiazusen Aristophanes selbst mit den Ideen der Frauenemancipation gespielt hat, so dass dieser Gedanke schon zu denen gehört, die in der unendlich fruchtbaren Sophistenzeit aufgeworfen worden sind: kennt doch Euripides sogar die Weibergemeinschaft.²) Mit diesen Beobachtungen habe ich auch immer gerechnet, wenn ich die unerträgliche Beziehung der Ekklesiazusen auf Platon abwies. Aber Bruns geht weiter; er nimmt in den weiblichen Kreisen selbst eine auf höhere Bildung und Emancipation gerichtete Bewegung an, schon in perikleischer Zeit, und

<sup>1)</sup> Frauenemancipation in Athen, Kiel 1900.

<sup>2)</sup> Im Protesilaos 653, der zu seinen älteren Stücken gerechnet werden muss. Der Vers wird bei Clemens eben zu dem Zwecke angeführt, Platons  $\kappa\lambda\sigma\eta'$  dieses Gedankens zu zeigen.

die Chorlieder der Medeia des Euripides sollen sie ihm belegen. Diese Interpretation verkennt die Weise und zum Theil die dramatische Absicht des Dichters.1) Freilich dreht sich das Drama um die Stellung der Frau: die gekränkte Würde der Ehefrau vertritt Medeia, die von dem gewissenlosen Egoisten lason verstossen wird, weil sie eine Fremde ist. So etwas haben die Frauen in Athen oft erfahren, zumal nach der Verschärfung der Gesetze über die Legitimität. Es mag auch manche gescheitere Frau unter ihrer den Männern und Frauen unbequemen σοφία gelitten haben wie Medeia; σοφήν δὲ μισῶ sagt Hippolytos, und die ganze γυναικὸς ἀρετή ist im athenischen Sinne bedingungsloser Gehorsam. In so fern als er die Partei einer solchen nimmt, muss der Chor der Korintherinnen und der Dichter, der durch diesen spricht, für die Frauen eintreten. Aber dass er diese σοφία selbst gebilligt hätte, folgt daraus nicht: denn Medeia ist doch eine Giftmischerin und Mörderin, und Euripides hat sie erst dazu gemacht. Sie ist das nicht als Barbarin, wie bei Grillparzer, sie ist auch das als Frau: die List, der Betrug, die andnorta noting, die vor nichts zurückschreckende Verfolgung ihrer Nebenbuhlerin, alles gehört dazu. Gistmord ist für sie als Weib der gerade Weg.

> πρός δὲ καὶ πεφύκαμεν γυναῖκες, ἐς μὲν ἔσθλ' ἀμηχανώταται, κακῶν δὲ πάντων τέκτονες σοφώταται (407).

Das haben wir noch in den Ohren, als der Chor das Lied anstimmt, das für Bruns eine kleine aber bedeutende Partei emancipirter Damen in Athen belegen soll. Die Welt dreht sich um, die Männer sind treulos und die Frauen müssen gepriesen werden. Die Sprüche der alten Dichter<sup>2</sup>) von unserer Unzuverlässigkeit müssen verstummen, und wenn wir zu dichten verstünden, würden wir ein Lied von der Männertreue singen. So sagen sie, weil Iason treulos ist und Medeia — ihnen den Mordplan mitgetheilt hat. Auf dem Contraste beruht die starke Wirkung des Liedes, das auch die verbrecherische Natur der Frauen illustrirt, die Medeia selbst gerühmt

Es ist nicht meine Schuld, dass ich von neuem einschärfen muss, was von mir in dies. Ztschr. XV 518 und von Arnim in seiner Erklärung der Medeia dargelegt war.

<sup>2)</sup> μουσαι παλαιγενέων ἀοιδών, nicht ἀοιδάν, wie ich auch schon früher betont habe und jeder sich bei einigem Nachdenken sagen sollte. τὰ πονή,ματα τῶν πάλαι σοφῶν ποιητῶν sagt der Scholiast.

hat.') Die Treulosigkeit der Männer macht die Frauen nicht besser.

Hier war ausgesprochen, dass es keine Dichterinnen oder Schriftstellerinnen, was dasselbe ist, gäbe. In einem späteren Liede (1081) sagt der Chor, er hätte tiefer gedacht als die Frauen pflegten, aber es gabe ja auch vereinzelt unter dem weiblichen Geschlechte musisch - sophistisch gebildete. Diese Erklärung leitet eine dialectische Erörterung ein, die zu dem Schlusse führt, dass Kindezkein Segen wären, also zum Widerspruche gegen das allgemeine Urtheil der natürlichen Weiblichkeit: desshalb wird dem Anstossdass Frauen so etwas sagen, durch jene Einleitung vorgebaut. E= ist schwer zu sehen, mit welcher Kunst hieraus auf die Existen= von emanicipationslüsternen Frauen geschlossen werden soll. Die anderen Lieder vollends, in denen der Chor der Medeia um eine friedliche, auch von keinem Ueberschwang der Leidenschaft getrubte Ehe bittet (weil er das Gegentheil vor Augen hat), und wo er Athen als den unverletzlichen2) Boden der Cultur und Bildung preist (weil sein König Medeia dort Zuslucht versprochen hat) kan m vollends nur Voreingenommenheit in dieselben Kreise ziehen. Es befremdet, dass Bruns nicht auch Phaidra als Typus dieser gelehrten Frauen angeführt hat: sie leitet tiese allgemeine Betrachtungen mit dem Bekenntniss ein, in schlaslosen Nächten gegrübelt zu haben (374), oder ihre Amme, die in langem Leben viel gelernt und die Ueberlieferung der Vorzeit studirt zu haben bekennt (252. 451). Und vollends Melanippe, die den Beinamen "die Sophistin" erhalten hat, und eine Kosmologie vortrug, die sie, wieder um sich zu entschuldigen, von ihrer göttlichen Mutter empfangen haben wolke. Manchmal wagt der Dichter weibliche Personen auch ohne besondere Motivirung sogar ganz bestimmte philosophische Sätze aussprechen zu lassen; es ist ja bekannt, dass Zeitgenossen und Nachwelt ihm die Verletzung der Wahrscheinlichkeit stark verübelt haben.<sup>3</sup>) Es ist wirklich schwer begreiflich, wie er so missverstanden werden kann, dass er noch mehr beweisen soll, als er selbst sagt, dass der Chor der Medeia eine Partei emancipirter Frauen vertreten soll,

<sup>1)</sup> Wieder muss ich auch daran erinnern, dass Euripides sich mit derselben Wirkung im Ion 1090 copirt hat.

Dies, weil der Einfall der Peloponnesier unmittelbar droht, deren Heer während der Dionysien am Isthmus stand.

<sup>3)</sup> Troer. 884 mit Schol., wenn man denn dafür noch erst citiren soll.

wo er doch nur angiebt, dass ganz vereinzelt ein Individuum der Art sich fände. Was er allgemein sagt, dass die Frau an sich der Muse nicht entbehre, d. h. bildungsfähig wäre, ist gewiss ein wichtiger Satz abstracter sophistischer Doctrin, ein Vorläuser der Utopieen der nächsten Generation, aber mit dem Leben hat das so wenig zu thun als jene, und ihn spricht der Mann, der Sophist aus. Das Leben betrachtete die Athenerinnen so, dass sie mit IKoseiδων και σκάφη abgethan sind; und nach drei Generationen, im Menanders Komödie, ist es nicht viel anders.

Als weiteren Beweis sührt Bruns die Aspasia an: da sind wir

bei Hamerling. Drei Zeugnisse der Sokratiker lägen für ihre geistige Bedeutung vor. Es ist, wie ich gesagt hatte und der Prüsende unschwer finden konnte, eins. Denn wenn Xenophon (Oecon. 3, 14) Aspasia als Erzieherin nennt, so ist das ein Compliment an Aischines, in dessen Dialoge Aspasia eben Xenophon und seiner jungen Frau gegenübertrat: das ist doch evident. Historische Realität beansprucht es nicht, sintemal Xenophon zu Aspasias Lebzeiten eine Frau weder hatte noch haben konnte. Das zweite ist der Menexenos oder besser seine Rahmenerzählung. Da ist Aspasia als die Lehrerin der Rhetorik freilich für den Verfasser eine feststehende Grösse; wer den Dialog nicht für platonisch hält, wird ihn überhaupt für die Realität nicht verwenden. Uebrigens treibt Aspasia hier keine Frauenemancipation, sondern belehrt Männer. Sie ist keine Ehefrau, sondern es geht bei ihr die Männerwelt aus und ein: kein anständiger Mann konnte seine Frau in ein solches Haus bringen. Bleibt also Aischines. Der hat freilich jenes nicht unverfängliche Gespräch erfunden, das sie mit Xenophon und seiner Frau führt, hat auch erzählt, dass sie nach Perikles Tod schleunigst den Schafhandler Lysikles nicht nur zum Staatsmann gebildet hat, sondern ihm auch einen Sohn geboren, Poristes mit Namen. Nun, ist das historisch? Hiess ein Mensch nach dem Amte, das die Eröffnung neuer Einnahmequellen im Namen trägt? Aischines hat es mit der Realität so frei gehalten wie er durfte und manche Fabel aufgebracht.') Diese Novellen in die Historie aufzunehmen mag den Leuten reizvoll sein, die das pikante Detail nicht missen können; man kann darüber nicht ernsthaft reden. verwerthbar ist lediglich, dass Aischines die Aspasia als ein ge-

Darunter die Geschichte vom armen Aristeides und dem reichen Kallias — sollen wir hinter der auch Realität suchen?

scheidtes Weib überkommen hatte, die Egeria des Perikles, deren Besitz die politische Macht verlieh. Social war ihre Position bei ihm so weit gehoben, dass ein Vater seinen Sohn zu ihr schickte, ein Mann mit seiner Frau bei ihr erschien; ob sie bei Lysikles wohnte, ob sie über die Zeiten personlicher Reize hinweg war (was mir Xenophons wegen vorzuziehen scheint), stehe dabin-Es ward in dem Dialoge unzweifelhast die Frage der weibliche Leistungsfähigkeit behandelt, da die Hetäre Thargelia und die Königi 📼 Rhodogune besprochen wurden; es ward auch die sittliche Verkommenheit der Ionierinnen gegeisselt, und man mag sich denkenn dass Aspasia sie aus dem Haremsleben ableitete: gewiss ein merkswürdiges Buch, belehrend für die sophistisch-sokratische Speculation. aber weder für die geschichtliche Kebse des Perikles noch für die Athenerinnen des 5. Jahrhunderts ein verwendbares Zeugniss, Die wirkliche Aspasia hat dem Perikles vor dem samischen Kriege einen Sohn geboren; es ist ganz ausgeschlossen, dass sie auch nur als παλλακή ἐπὶ παισὶ γνησίοις bei ihm hätte leben können, de sie eine Fremde war. Hüchstens als der Sohn durch Specialgesett legitimirt war, kann sie sich Περικλέους γυνή genannt haben, und wer den Grabstein mit Diodoros anerkennt, darf sagen, sie war eine Tochter des Axiochos von Milet, Concubine des Perikles, und ist legitimirt als seine Wittwe gestorben. Das ist eine haltbare Position: aber dann ein Strich durch die unvereinbaren Geschichten. Denn es ist natürlich unmöglich, dass sie nach dem Tode des Perikles Concubine des Lysikles ward, und dem wieder einen Sohn gelar: E. Meyer bringt es freilich fertig beides zu glauben: er glaubt auch Blass, dass Periktione ihren Sohn aus erster Ehe zum xúquos gehabt Ob Perikles sich Aspasia in seinem Hause hielt oder wo anders, kann niemand entscheiden: das zweite bezeugt Antisthenes, der ebensoviel und wenig bedeutet wie Aischines, bezeugt Aristophanes (sonst könnte sie keine Sclavinnen haben) bei ihren Lebzeiten, und in den Schilderungen vom Tode des Perikles fehlt die Gattin', deren Pflicht das miatreo Jai ist. Vollkommen lächerlich wird es, wenn die Anklage ἀσεβείας ein Beweis für ihre geistige Bildung sein soll: oder gilt das auch für Ninos und Phryne, die ebenso belangt worden sind? Unser Bericht lässt erkennen, dass der Angriff darauf hinauslief, sie veranstaltete Zusammenkunfte von Frauen, die sie in Wahrheit an Perikles verkuppelte. verbotener Verein, wie Phryne einen des Isodaites gestistet haben

sollte. Ich gebe auf den ganzen Bericht gar nichts, der sogar nach dem Process der Phryne versertigt sein kann. Ich habe gesagt, Aspasia war eine Hetäre: nur als solche kennt sie die Komödie. Dass Perikles eine dauernde Verbindung mit ihr gehabt hat, bezeugt noch lange nicht, dass sie ein gescheidtes Weib gewesen ist: das will ich aber den Angrissen der Komödie zugestehen. Weil sie Hetäre war, konnte man alles mögliche von ihr ersinden, gutes und schlechtes. Weil sie Hetäre war, beweist sie sür die Athenerinnen gar nichts. Ob sie Bildung oder Bildungstrieb besass, kann heute niemand sagen; sür die Geschichte ist es einerlei. Von meinen Ausstellungen ist widerlegt, dass der Name bei einer Ionierin das Gewerbe bezeichnete: weiter nichts. Da haben neue Thatsachen mitgesprochen: die respectire ich; alte Meinungen werden durch erneute Betheuerungen nicht stärker, und über weiteres haben E. Meyer und Bruns nicht versügt.

LXVII. Nachdem Thukydides seine Erzählung des Krieges mit dem vielbewunderten Gemälde der Ueberrumpelung Plataiais eröffnet und die Hinrichtung der gefangenen Thebaner erzählt hat, fährt er fort (6): "als sie das gethan hatten, schickten sie Botschaft nach Athen und gaben den Thebanern unter Vertrag die Leichen zurück; trafen auch in ihrer Stadt die geeignet scheinenden Maassnahmen.

Den Athenern ward das Geschehene sofort gemeldet'); sie nahmen auf der Stelle alle Böoter in Attika fest und sandten einen Herold nach Plataiai, der zu bestellen hatte, man sollte sich an den Gefangenen nicht vergreifen, ehe nicht auch Athen darüber beraten hätte. Die Hinrichtung war ihnen nämlich nicht gemeldet, denn der erste Bote war gleich bei dem Eindringen der Thebaner abgegangen, der zweite, als diese eben besiegt und gefangen waren; von dem weiteren wussten sie nichts. So sandten die Athener Botschaft, ohne davon zu wissen, und der Herold traf bei seiner Ankunft die Männer bereits hingerichtet.

<sup>1)</sup> τὰ [περὶ τῶν Πλαταιῶν] γεγενημένα das Ueberlieferte ist überhaupt kein Griechisch, daher hat der Corrector des Laurentianus παρὰ vermuthet, eben so unbrauchbar, wie wenn man nach 8, 96 τὰ περὶ τὴν Ευβοιαν γεγενημένα hier περὶ τὴν Πλάταιαν vermuthen wollte, oder etwa παρὰ τῶν Πλ. τὰ γεγ. Tilgung ist hier das allein befriedigende wie 19 τὰ ἐν Πλαταίαι [τῶν ἐσελθόντων Θηβαίων]; aber es bleibt die Unsicherheit, dass man die Interpolation nicht begreift. In den Formen des Stadtnamens befolge ich die Ueberlieferung, nicht weil ich sie glaubte, sondern weil ich keine Ratio ermitteln kann.

Danach zog ein athenisches Heer nach Plataiai, brachte Provint hinein, liess eine Besatzung dort und nahm die wehrlose Bevölkerung mit Frauen und Kindern mit hinaus.<sup>41</sup>)

Ich halte sur evident, dass die bezeichneten Sätze eine spätere Einlage sind. In diesem Nachtrage ist alles in schönster Ordnung; wir erfahren, dass die Athener über das vorgefallene schleunigst unterrichtet wurden und was sie thaten; dabei wird durch genauere Angaben festgestellt, dass ihr Beschluss die Hinrichtung der Gefangenen nicht nur nicht vorausgesetzt hat, sondern sogar gegen diese gerichtet war. Der Schlusssatz des Kapitels kann so wie er steht angeschlossen werden, obwohl μετά ταῦτα ziemlich leer ist: doch würde Thukydides den Namen der Athener schwerlich wiederholt haben, wenn er das in einem Zuge geschrieben hätte. Dass er das nicht hat, zeigt der Unsinn, der durch die Verbindung der Einlage nach oben erzeugt ist. Denn der Bote, den er eben einführt, muss dann nach der Hinrichtung abgegangen sein, kann also nicht unter den beiden später erwähnten verstanden werden. Und es ist eine Stumperei, wenn nichts schlimmeres, nach ès tàs Αθήνας αγγελον έπεμπον fortzufahren τοις δ' Αθηναίοις ήγγέλθη εὐθὺς τὰ γεγενημένα, wenn sich auch dasur wie für alle solche Stümperei Bewunderer finden. Dagegen liest man alles mit voller Befriedigung, wenn die Einlage ausgeschieden wird.

Die Einlage hat den Zweck die Athener zu entlasten; sie sind unschuldig an der Blutthat, ja sie haben sie missbilligt. Diese Blutthat ist vorher ganz einfach als That der Platäer erzählt. Wenn die Einlage fehlt, sollen die Athener auch unschuldig sein, den der Schriftsteller hat die Botschaft an Athen erst nachher erzählt. Das genügte im allgemeinen vollkommen. Erst bei genauerer Erwägung der Mitschuld Athens musste Thukydides aufmerksam werden, dass sein Bericht allerdings in dem nun bedeutsam gewordenen Punkte angreifbar geworden war. Er hatte den Abgang der Botschaft zeitlich zu spät erzählt, wenn auch bei seiner Darstellung

<sup>1)</sup> Griechisch schreibe ich nur die Hauptsätze ab τοῦτο δὲ ποιήσαπο ε΄ς τε τὰς Αθήνας ἄγγελον Επεμπον καὶ τοῦς νεκροῖς ὑποσπόνδους ἀκόδοσαν τοῖς Θηβαίοις τὰ τε ἐν τῆι πόλει καθίσταντο πρὸς τὰ παρόντα ἱν ἐδόκει αὐτοῖς. || τοῖς δ΄ Αθηναίοις ἡγγέλθη εὐθὺς τὰ [περὶ τᾶν Πλατακή] γεγενημένα . . . . οῦτω δὴ οὖκ εἰδότες οἱ Αθηναῖοι ἐπέστελλον, ὁ δὶ κῆς ρυξ ἀφίκομενος ηἶρε τοὶς ἄνδρας διεφθαρμένους || καὶ μετὰ ταῦτα οἱ Αθηναῖοι στρατείσαντες ἐς Πλάταιαν σῖτόν τ' ἐσήγαγον κτλ.

keine Trübung der Wahrheit entstand. Bekanntlich hat die unüberlegte Grausamkeit der Platäer die Folge gehabt, dass ihre Gefangenen nach dem Falle der Stadt hingerichtet wurden, ein Geschick, das auch 25 mitgefangene Athener theilten. Athen aber hat im Nikiasfrieden auf Plataiai verzichtet. Die Hinrichtung der athenischen Gesangenen konnte entschuldigt werden, wenn Athen an der ersten Hinrichtung mitschuldig war; die Distinction war für Athen von Werth, und sie mochte später zur Entschuldigung dafür dienen, dass Athen die Platäer preisgab. Ephoros hat sich nicht gescheut, die ganze erste Grausamkeit der Platäer zu unterschlagen (Diodor 12, 42): zu seiner Zeit war die Sympathie der öffentlichen Meinung bei den Platäern, die unter dem erneuten Hasse Thebens so viel gelitten hatten. Es ist somit ganz begreiflich, dass Thukydides, der die Geschichte des Ueberfalles längst geschrieben hatte, nach 421 Veranlassung fand, einen Nachtrag zu machen, den er freilich nicht mehr in den alten Text verwoben hat.

Darauf erzählt Thukydides nicht gleich die durch die sactische Eröffnung des Krieges hervorgerusenen Maassregeln, sondern die Vorbereitungen des letzten Winters, und giebt eine Uebersicht über die Bundesgenossenschaften der beiden Gegner.¹) Daraus folgt, dass er von vornherein nicht beabsichtigt hat, diese Vorbereitungen an der Stelle zu behandeln, wo sie zeitlich hingehörten; ein Anschluss, wie er jetzt zwischen den Verhandlungen der Mächte im Herbste und der That von Plataiai im März vorliegt, war also immer sein Plan. Von der Uebersicht der beiden Bundesgenossenschaften ist von mir und anderen bemerkt, dass sie auf dem Friedensinstrument von 445 beruht, das er immer voraussetzt. So ist es gekommen, dass er von den Westhellenen ganz absieht, obwohl sie sich auf

<sup>1) 7</sup> γεγενημένου τοῦ ἐν Πλαταιαῖε ἔχγου . . οἱ Ἀθηναῖοι παρεσκευάζοντο ὡς πολεμήσοντες, παρεσκευάζοντο δὲ καὶ οἱ Λακεδαιμόνιοι καὶ οἱ 
ξύμμαχοι. 9 ὥρμηντο, πόλεις δ' ἐκάτεροι τάσδ' ἔχοντες . . . . am Ende 
ξνωμαχία μὲν αὕτη ἐκατέρων καὶ παρασκευὴ ἐς τὸν πόλεμον ἡν. 10 οἱ δὲ 
Λακεδαιμόνιοι μετὰ τὰ ἐν Πλαταιαῖς εὐθύς. In dieser archaischen Weise 
die einzelnen Abschnitte fest umgrenzend erzählt er nicht immer: es wird so 
der Ausbau der Erzählung ganz klar. Die archaische Poesie und Rhetorik, 
ganz besonders Thukydides, bauen zwar so; die Interpreten übersehen es nur 
zu oſt. Von der Unbehilslichkeit, dass es nun zuerst den Eindruck erweckt, 
als wären die Vorbereitungen von c. 7 nach dem 5. März 431 getroffen, kann 
man ihn nicht freisprechen.

beide Parteien vertheilten, und auch Athen sich damals um sie bemühte. Es fehlen auf athenischer Seite auch die Thessaler, obwohl sie sehr bald eingreifen: alle diese Völker standen ausserhalb der griechischen Welt, die Athen und Sparta sich 445 getheilt hatten. Der Anschluss an das Verzeichniss in jener Urkunde erklärt alles.') Thukydides bemerkt bei den Achäern, dass sie zunächst neutral blieben bis auf Pallene, dann aber auf Spartas Seite traten. Bekanntlich ist aber nach dem Nikiasfrieden Achaia nicht bei dem Bunde geblieben, ja Alkibiades hat versucht Patrai zu dem Bau von langen Mauern zu bewegen (5, 52). Thukydides hat das nicht gewusst, als er dies schrieb; er würde nach 420 auch die so bedeutsame Verbindung von Argos mit Athen ebenso erwähnt haben, wie er den Anschluss von Achaia an Sparta berichtet.

Nun beginnt die Erzählung, und Archidamos steht in ihrer Mitte. Ihm wird eine Rede in den Mund gelegt,<sup>2</sup>) deren Absicht ist, einen Angriff der Athener als sehr wohl denkbar hinzustellen und demgemäss die grösste Vorsicht zu empfehlen. Dann schickt er noch einen Herold, den Perikles abweist, und das Heer rückt vor. In dem Moment springt die Erzählung nach Athen über und

<sup>1)</sup> Der νησιωτικός φόρος wird so bezeichnet νήσοι ὅσαι ἐντὸς Παλοποννήσου καὶ Κρήτης πρὸς ήλιον ἀνίσχοντα πᾶσαι αὶ ἄλλαι (dies Wort sehlt in C) Κυκλάδες πλὴν Μήλου καὶ Θήρας. Hier hat man seit Dobree die Kykladen vertrieben, und man muss es, wenn sie in der später üblichen Weise als die rings um Delos liegenden ausgesast werden. Allein dass Thukydides eine andere Aussaung hat, die gerade, weil sie den späteren widerspricht, alt und gut ist, zeigt der s. g. Skylax 48. Κυκλάδες αίδε είσὶ περί τὴν Λακεδαιμονίων χώραν οἰκούμεναι, das sind die dorischen von Melos bis Astypalais. 58 κατὰ δὰ τὴν ᾿Αττικήν είσι νῆσοι αὶ κυκλάδες καλούμεναι. Dann werden die eigentlichen Kykladen ausgezählt mit dem Vermerk: αὐται μὰ αὶ κυκλάδες νῆσοι ὑπὸ δὰ ταύταις πρὸς νίτον Ios Amorgos Ikaros (so dess man sür dies fälschlich südliche Lage annehmen würde), μετὰ Ἅνδρον Εὐβοια, ἐν τῶι Αίγαίωι πελίγει Skyros, Ikos, Peparethos, Skiathos. Man wird hiernach bei Thukydides nichts ändern. Dass die Inselreihe von Tenedos bis Rhodos immer nur zu Asien gehört, muss bekannt sein.

<sup>2)</sup> Diese wird eingeführt ξυγκαλέσας τοὺς στρατηγοὺς τῶν πόλεων πεσῶν και τοὺς μάλιστα ἐν τέλει καὶ τοὺς ἀξιολογωτάτους παρεῖναι τοιάδ ελεξεν. Diese Vulgata schien Sintenis mit παρήινει τοιάδε vortrefflich verbessert zu haben. Aber C hat τοὺς ἀξιωτάτους παρεῖναι, und dieser bester Ueberlieferung soll man folgen. Neben den Führern der bundesgenössischen Contingente und den höchsten spartanischen Offizieren werden Männer zugezogen, deren Gegenwart der König sonst für angemessen hält. Es wird eine alte Variante ἀξιολογωτάτους neben ἀξιωτάτους παρεῖναι existirt haben.

ckt zuerst Perikles in bedeutungsvollster Weise in den Vorderand, schweift dann aber weit in altattische Geschichte ab. Danach d die Peleponnesier (18) erst an das Grenzcastell gekommen, 3 Archidamos zu belagern sich anschickt. Der Schriftsteller hält ie, um zu erzählen, wie unpopulär und wohl auch unrichtig die zernde Kriegsführung gewesen wäre, dass Archidamos aber immer ch auf Nachgiebigkeit Athens gehofft hätte.1) Endlich geht es Acharnai, wo wieder längere Station gemacht wird. Diese wird t einer ausdrücklich hervorgehobenen Betrachtung über die Abtht des Archidamos ausgefüllt, der nun einen Angriff erwartete.2) ın wendet sich die Erzählung nach Athen; die Stimmung dort ihrem Wechsel und mit ihren Widersprüchen wird geschildert. offenbart sich, dass die Rechnung des Archidamos in ihrem zten Theile doch nicht unberechtigt war, denn ohne die Conquenz des Perikles wurde ein Angriff erfolgt sein. Es fehlt nicht directen Beziehungen auf die vorhergehenden Betrachtungen.3) un wird gelegentlich eines einzelnen Gefechtes ') die thessalische andesgenossenschaft aufgezählt<sup>5</sup>): dem Schriftsteller ist ersichtlich

<sup>1) 18</sup> Anf. heisst es ,sie rüsteten sich zum Sturme und hielten sich auch ast lange auf.' Dann die Betrachtung. ,Als sie mit dem Sturme und allen deren Versuchen Oinoe nicht nehmen konnten und Athen keinen Herold lickte.' Man kann die Zwischensätze nicht missen.

<sup>2)</sup> Nicht nur, dass die Betrachtung des c. 20 durch Wiederholung derben Worte eingerahmt ist, auch c. 21 recapitulirt die einzelnen Stationen 3 Marsches, die 19 genannt sind, am Eingange, so dass es eine Ungeheuerbkeit ist, den Thukydides 21 an 19 ohne 20 reihen zu lassen.

<sup>3)</sup> Wenn nicht 20 vorhergeht, ist unverständlich, wieso die Acharner 21 ερά σφίσιν αὐτοῖς οὐ τὴν έλαχίστην μοῖραν εἶναι Άθηναίων annahmen.

<sup>4)</sup> Den Ort Φρύγια habe ich im Demos Lakiadai, noch am linken Kesosufer, bei der isρά Συκή (Pausan. I 37, Phot. isρά συκή) bestimmt, ina ich das sonst unverständliche, bei Athenaeus III 75 b schlechtgedeutete, υγίας εὐρήματα συκής bei Alexis (Athen. II 55 b) auf dies Φρύγια bezog. nahe also ist eine böotische Cavalleriepatrouille schon 431 gekommen.

<sup>5)</sup> Die Larisaeer führen Πολυμήδας καὶ ᾿Αριστόνους ἀπὸ τῆς στάσεως τερος. Ich hatte gesagt, wir wüssten nicht, was στάσες wäre, da es ja nbar eine politische Körperschaft ist. Dagegen hat man nur Redensarten gebracht. Jetzt ist in Larisa die Unterschrift einer Ehrenstatue des einen ines entdeckt und von dem Herausgeber Hatzigogides richtig verwerthet den (᾿Αθηνά VII 449) Πολίνμιήδε[α] στασιαρχε — das Tempus wage ich it zu bestimmen. Es gab also in Larisa neben der Gemeinde eine στάσες, ihre eigenen Beamten hatte und einen eigenen Herbann aufbot, eine plebs

gegenwärtig, dass er sie oben in der allgemeinen Uebersicht ausgelassen hat; schriftstellerisch kaum löblich. Endlich wird die Erzählung des peloponnesischen Einfalles zum Abschlusse gebracht und zu der athenischen Expedition um den Peloponnes übergegangen. 1)

Formell wird man an dieser Darstellung eine gewisse unbehilfliche Breite vielleicht tadeln können (wie denn mancherlei athetirt worden ist), es wird aber alles in seiner Einheitlichkeit und seiner bedeutenden Berechnung klar, sobald man die Kunstmittel verfolgt und von den Winken des Schriftstellers geleitet zur Erkenntniss seiner Absicht gelangt. Er will retardiren: daher vor Ueberschreitung der Grenze die Rede und die Sendung des Herolds. Die Rede fordert den allersorgsamsten Sicherheitsdienst, warnt vor Unterschätzung des Gegners, spricht aber die Erwartung einer grossen Schlacht aus: sie dient also der einen Absicht des Archidamos, die Athener zu einer Schlacht zu bringen, in der er Sieg hofft, wenn die lakonische Disciplin gewahrt wird. Die letzte Bot-

neben dem populus, oder wie in Deutschland etwa eine bischöfliche neben einer autonomen Gemeinde in derselben Stadt bestand. Das genauere wissen wir immer noch nicht.

<sup>1)</sup> Aus c. 25 seien noch ein paar Einzelheiten erledigt. Nachdem die Waffenthat des Brasidas bei Methone erzählt ist, heisst es ἀπὸ τοῦδε τοῦ τολμήματος πρώτος των κατά τὸν πόλεμον έπηινέθη έν Σπάρτηι. 📭 ändert Hude mit Herwerden πρώτου; sie verstehen also, dass diese That sein Renommée begründete. Schwerlich kann έπηινέθη das heissen, schwerlich passt dafür der Aorist. Was Thukydides angiebt ist ein einzelnes Factun: Brasidas erhielt in diesem Kriege die erste Auszeichnung wegen Tapferkeit: der Orden ist Enauvos. Wir sind noch in einer Zeit, wo das genügt: später würde es heissen έπαινείν έπαίνωι χουσέωι στεφάνωι u. dgl. Weiter schlagen die Athener bei Pheia προσβοηθήσαντας των έκ της κοίλης "Ηλιδος τριακοσίους λογάδας καὶ τοὺς (τῶν codd.) αὐτόθεν ές τῆς περιοικίδος Hisier. Die 300 waren nicht aus den Eleern des hohlen Elis und denen des Unterthanenlandes ausgewählte 300, sondern 300, die die Eleer gleich schicken konnten, daneben das Aufgebot der mequoixis. Ein paar Tage später vor 'Histor ; πολλή στρατιά προσεβεβοηθήκει, im Gegensatze zu den 300, wo man dans also nicht mit Madvig πολλή in ἄλλη ändern darf. Auch 26 ändert Madvig falsch. Die Athener schicken 30 Schiffe die lokrische Küste entlang (natürlich, wie sich gleich zeigt, zum Plündern), και Ευβοίας αμα φυλακήν, ,τεgleich auch als Wache von Euboa. Weil der Leser bei megi Aongida die Absicht der Plünderung sich selbst ergänzt, kann ein zweites Motiv angereiht werden; καὶ — ἄμα ist nicht copulativ. κατά für καί steht schlecht und in der alten Rede bedarf der Accusativ keiner Stütze.

schaft dient dagegen seiner persönlichen Neigung, den Krieg zu vermeiden, Athen zum Einlenken zu bewegen. Endlich wird die Grenze überschritten. Das Zaudern bei Oinoe versinnlicht eine Betrachtung des Schriftstellers: die Hoffnung auf Einlenken Athens war trügerisch und schädlich: Perikles hatte mit dem Kriege Ernst gemacht. Nun geht es bis Acharnai, wo Archidamos die Schlacht anbietet, die er herbeiführen möchte. Wieder eine Betrachtung. Diesmal wurde die Rechnung nicht getrogen haben, wenn nicht Perikles die Volksstimmung mit fester Hand gezügelt hätte. läuft die Ueberschwemmung Attikas durch die Peloponnesier ab, resultatios. Dafür treten die Unternehmungen Athens ein, die an vielen Punkten ansetzen; alles ganz knapp erzählt, keinerlei Schilderung, keinerlei Betrachtung, oder gar Einführung eines Redners. Wir bekommen den Eindruck eines Erfolges der perikleischen Politik und Strategie; das wird nicht gesagt, denn es ist ja der Erfolg der Geduld und der Berechnung; die Früchte reifen, aber sie brauchen noch Zeit. Dem gegenüber sehen wir die Peloponnesier mit grossem Aufwande von Mitteln nichts erreichen. Unter ihnen aber tritt der alte König als Gegenspieler des Perikles hervor. Er soll verstanden und gerechtfertigt werden, wenn auch Perikles als überlegen erscheint. Archidamos tritt nicht weiter als leitende Persönlichkeit hervor, dagegen spielt er dieselbe Rolle wie hier auch im ersten Buche. Die Haltung des Perikles ist durch seine Rede am Ende des ersten Buches vorbereitet, seine Person in die nothwendige Höhe gestellt. In all dem zeigt sich eine zusammenbängende künstlerische Absicht. Untrennbar aber ist auch die Rede des Archidamos in die Erzählung verwoben, die ihrer so wenig entbehren kann wie der eingeschobenen Betrachtungen des Schrift-

Wir folgern also. Thukydides hat diese ganze Partie in einem Zuge geschrieben, auch die Rede und auch die Kritik des Archidamos. Selbst wo man etwas befremdet wird, versteht man seine Intentionen. Wenn er die älteren Vorbereitungen erst hinter dem Ueberfalle von Plataiai berichtet, so sollte dieser erste wirkliche Casus belli in Contrast zu den diplomatischen Verhandlungen des Vorjahres treten. Wenn er die Bundesgenossenschaften auf Grund des Verzeichnisses aufzählt, das für das ganze Recht der beiden Theile maassgebend ist, so bleiben die Thessaler fort: ihr Verzeichniss wird bei einem kleinen Gefechte nachgeholt, dem einzigen, wo sie

in Action getreten sind. Mit dieser Partie muss mindestens ein Theil des ersten Buches in engem Zusammenhange stehen, die Partien in welchen sich Archidamos und Perikles einführen. Beide thun das durch Reden¹): da wir hier auch eine Rede haben, die mit der Erzählung unlöslich zusammenhängt, werden wir daran keinen Anstoss nehmen.

Wann hat Thukydides diese Partie entworfen? Kein Zweisel, dass wir ihm glauben dürfen, wenn er sagt, dass er gleich mit dem Beginne des Krieges zu schreiben begonnen hat. Wir seben hier das Verhalten sowohl des spartanischen wie das des athenischen Führers auf eine scharfe Verurtheilung im Publicum stossen, deren Berechtigung der Schriststeller prüst und verwirft. Wir sehen in dem schweigenden Contraste der Actionen beider Parteien und ihrer Erfolge die Chancen des Kampfes deutlich gemacht. Wir empfinden, dass die consequente Versolgung der perikleischen Politik zum Siege führen muss. Schon im nächsten Jahre hat sich das geändert, durch unvorhersehbare Dinge. Perikles tritt vom Schauplatz ab; Archidamos tritt zurück, wir erfahren nicht wiese, vermuthlich weil er durch die ersten Missersolge an Einsluss 20 Hause verlor. Man kommt durch alles zu dem Urtheile, dass diese Schilderung unter dem unmittelbaren Eindrucke des ersten Sommers entworfen ist.

Es ist schon ein Indicium dafür aufgewiesen, dass selbst die Ausarbeitung vor den Nikiasfrieden fällt. Zwei weitere treten zu. Schon vor Jahren habe ich bemerkt, dass c. 23 vor 411 verfassi ist, da Oropos im Besitze von Athen erscheint. Dasselbe gilt von 24, denn die Sicherheitsmaassregeln, die hier für den ganzen Krieg giltig heissen, konnten nur bis 421 gelten: dann gab es Frieden und nach der Besetzung Dekeleias änderte sich alles. Also ist diese Partie ganz und gar ein Theil der ersten Bearbeitung, wie die Einsichtigen auch angenommen haben werden. Zu ihr gehören aber auch schon Reden. Das ist sehr wichtig; aber seit wir die attische

<sup>1)</sup> Die Rede des Archidamos I 80 beginnt ähnlich wie seine spätere; sie scheint mir denselben Charakter zu tragen. Man hat sehr viel in ihr beanstandet; in Wahrheit zeigt sie jene Breite und jenen Mangel an Concentration der Gedanken, wie z. B. Antiphons Herodesrede. Die Ethopöie ist, wie überhaupt, unbehülflich, aber was beabsichtigt ist, offenbart die Gegenrede des Sthenelaidas. Die Partie schliesst mit einer Datirung nach dem Frieden von 445 (87).

Beredsamkeit über das Auftreten des Gorgias hinauf verfolgt haben, nicht mehr befremdlich. Es erwächst die Aufgabe, diesen Faden in dem Labyrinthe des ersten Buches zu verfolgen, wie andererseits in dem Epitaphios des Perikles ein Stück von notorisch späterer Entstehung folgt.') Scharfe Interpretation des einzelnen, Verfolgung der schriftstellerischen Intentionen und der rhetorischen Kunstmittel, Beobachtung der Entwickelung des Schriftstellers zu der künstlerischen Höhe, die im sicilischen Kriege weit über diesen Anfängen steht, wird die complicirten und höchst reizvollen und bedeutsamen Probleme lösen: Philologenarbeit.

LXVIII. Das T ist zwar innerhalb der Ilias ein junges, aber ein schönes Stück, das eine sehr entwickelte und überlegte Erzählungskunst zeigt. Nachdem das Schwuropfer auf dem Marktplatze am Meere gebracht ist, entlässt Achilleus die Versammlung und die Achäer gehen zum Essen (275). Die Myrmidonen nehmen die Geschenke Agameinnons in Emplang und tragen sie in die Zelte des Achilleus. Mit ihnen geht Briseis, und der Dichter theilt ihre Klagen mit, die sie vor der Leiche des Patroklos anstimmt. Diese Scene geht also in dem Zelte vor sich (bis 302). Gleichzeitig sind die Heersührer bemüht den Achilleus dazu zu bewegen, dass er Speise zu sich nähme. Der Dichter ist zwar so sehr bei seiner Hauptperson, dass er zu ihr zurückkehren kann, ohne den Namen zu nennen (303), aber er sagt nicht, dass Achilleus in sein Zelt gegangen wäre, und das ist auch nicht wahrscheinlich, da er nicht essen will. Er weist den Vorschlag der Heerführer ab, indem er schmerzlich seines Sohnes gedenkt. Wenn dazu die Alten klagen, auch an ihre eigenen Kinder gedenkend, so ist das prächtig in Parallele zu den Klagen der Sclavinnen componirt, die eigenen Leides eingedenk der Briseis accompagniren (338. 39 und 301. 2). Nun sendet Zeus die Athena, um dem Achilleus die Stärkung deren er bedarf durch ein Wunder zu verleihen. Als sie wieder geht, werden eine Menge Waffen herausgetragen,3) deren Glanz zum Himmel strahlt, man hört das Dröhnen der Männerschritte und

<sup>1)</sup> Es sollte auch abgesehen von einem bestimmten Belege (in dies. Ztschr. XI 294) klar sein, dass der Epitaphios des Gorgias dem Thukydides vorlag; dieser ist natürlich für Athen verfasst, also nach 427.

<sup>2) 360</sup> κόρυθες νηῶν ἐκφορέοντο καὶ ἀσπίδες κτλ. Mit einer Erklärung, die hierin das Erscheinen von Männern sieht, die Helme und Schilde angelegt haben, kann man nicht debattiren.

mitten unter ihnen wappnet sich Achilleus. Also ist die Vorstellung, dass die Wappnung da vor sich geht (355-64), wo er sich befand, wo ihm einige der ersten Helden Geleit gaben (wo und wie diese gegessen haben, bleibt unerörtert). Es ist freilich wider die raisonable Wirklichkeit, dass die Achäer sich ihre Waffen auf den Marktplatz tragen, um sie da erst anzulegen; aber das steht da und ist von dem Dichter offenbar darum so erfunden, weil sein Achilleus den Ort nicht wechseln wollte und in mitten der allgemeinen Rüstung eingeführt werden sollte. Nun hat man aber nichts von der Wirkung der Götterspeise vernommen, die ihn Athena eingestösst hatte: das ist nicht zu entbehren. denn auch ,er knirschte mit den Zähnen, die Augen strahlten ihm wie Feuer, unerträglicher Schmerz (Wuth) drang ihm in das Her, und so legte er die Waffen an, die Hephaistos ihm gemacht batte, Groll gegen die Troer sinnend (365-69). Es sollte einleuchtes, dass Aristarch gut berathen war, als er von seiner Athetese diese Verse zurückkam, die gleichwohl heute vielen Beifall findet. Bei seiner Ausrede, die Anstösse, die er früher genommen hatte, wäres zu ertragen, das wäre eben poetisch, d. h. Dichterlicenz, werden wir uns freilich nicht beruhigen, oder doch nur, so weit es des Zähneknirschen angeht, das allein in den Auszügen unserer Scholien als Anstoss hervorgehoben wird. Es folgt nämlich eine detaillirte Beschreibung der Rüstung, die aus dem II entlehnt ist, und auch sonst mit fremdem Sprachgut operirt.1) Dass sie in sich einheitlich ist, hat schon der feinsinnige Erklärer der Scholien B gesehen. Denn die drei Vergleichungen des Schildes, der wie der Mond glanzt (374), des Helmes, der wie ein Stern funkelt (381), und des vollgerüsteten Achilleus, der wie die Sonne im Waffenglanze einherschreitet, sind in einem Zuge erfunden (398). Damit ist auch das Besteigen des Wagens und die Einsührung des Automedon und Alkimedon als zugehörig erwiesen, d. h. die Benutzung jener Partieen des P, in denen die Rosse und Wagenlenker des Achilleus nach Patroklos Falle eingeführt sind. Und schon nach dem Aufbau der originalen (d. h. diesem Dichter gegenüber originalen) Wappnung des Patroklos im II, ist zu verlangen, dass die Rosse hier eingeführt werden, wie es die Ueberlieferung bezeugt. Achilleus redet sie an, bei Namen und mit ergreifendem

<sup>1)</sup> Z. B. 382. 83 = X 314. 15.

Ethos des Patroklos gedenkend, der jetzt zum ersten Male auf dem Platze des Wagenlenkers neben ihm fehlt. Diese Anrede ist, das sollte sich jeder sagen, auf die Antwort des Rosses, also das Wunder des redenden Pferdes, componirt, und wenn der nahe Tod dem Achilleus vor dieser Ausfahrt durch Hera selbst, seine Beschützerin, mitgetheilt wird, so haben wir hoffentlich die Empfindung unserer Kindheit noch nicht verloren, die uns diese Scene so rührend machte. Es streitet wider die an sich untadelige Composition der ganzen Partie, wenn die Rede des sprechenden Pferdes allein oder mit der vorhergehenden Anrede durch Achilleus athetirt wird, mag auch das "Unhomerische" mit richtigem Gefühle beobachtet sein.

In sich ist die Scene 369-424 ganz und gut, aber dem Dichter von T gehört sie nicht an. Sie schliesst damit, dass Achilleus sich in die Reihe der Vorkämpfer mit seinem Wagen stellt: dann waren die auch zu Wagen. Davon haben wir in T nichts gehört. Der nächste Vers Y 1 sagt, "so wappneten sie sich um Achilleus an den Schiffen. Der setzt also nicht den letzten Vers von T voraus, sondern die Situation von 368, an den er unmittelber anschliessen kann. Und endlich und vornehmlich: die Scene mit den Pferden, mit der die zweite Wappnung zusammenhängt, wird sich jeder in Achilleus Zelt denken, was doch wider die Erandung von T ist. So hat dieser Dichter es auch verstanden, denn Achilleus nimmt seine Lanze aus dem Schranke (σῦριγξ), also in seinem Zelte (387). So hat also Aristarch ein richtiges Gefühl gehabt, wenn ihm die vier Verse, welche die Wappnung des Achilleus und bereits seine Seelenstimmung schildern und seinen sofortigen Eintritt in die Schlacht fordern, mit dem folgenden unvereinbar erschienen. Aber er hat getilgt was an seinem Platze steht, statt die längere Erzählung als etwas Zugewachsenes anzuerkennen: die Scene des prophezeienden Xanthos war zu rührend, als dass er sie fallen lassen mochte. So muss es gehen, wenn die Hypothese der Einheit mit ihren falschen Begriffen echt und unecht in der Homerkritik regirt.

Für uns ist das Ergebniss, dass die Scene mit dem sprechenden Pferde später eingefügt ist als die jetzige Verarbeitung der Theomachie und der Aineissepisode mit dem T. Denn Y 1 schliesst erst an, wenn man sie tilgt. Die Episode ist vornehmlich nach der Wappnung des Patroklos gearbeitet, und zwar ist auch die Beschreibung der Lanze entlehnt, denn wenn sie auch Aristarch

hier verworfen hat, so ist sie doch unentbehrlich, da die Hauptwasse nicht sehlen kann. Wir erfahren auch keinen Grund der Athetese, als dass Zenodot die Verse im Il gestrichen hätte; also Aristarch übertrug nur die Athetese auf den vermeintlich richtigeren Fleck. Da hat er sich aber getäuscht. Die Verse sind im II Zusatz (140-44), denn erstens hat da Patroklos sich zwei Speere vorher genommen, und es folgt nur eine Motivirung dafür, dass er nicht die Eschenlanze des Achilleus nahm: d. h. dies ist zugesetzt, als die Scene, die ursprünglich nichts von dem Wassentausche wusste, in dieser Absicht umgearbeitet ward. Zweitens erfahren wir durch die Scholien des II, dass Zenodot mindestens vier der Verse gar nicht schrieb, d. h., da kein schwerer inhaltlicher Anstoss für ihn vorhanden war, gute Handschriften kannte, die sie nicht enthielten. Um so merkwürdiger, dass ein Nachdichter die Erweiterung kennt, die Zenodot noch nicht überall fand. Nur diejenigen, die auch in der Ueberlieferung Einheitshirten sind, können sich gegen eine solche Möglichkeit sperren, aber es ist werthvoll, ein concretes Exempel zu haben. Wir haben aus Aegypten bisher nur Reste von Ίλιάδες πολύστιχοι: wenn erst einmal eine όλιγόστιχος kommi, wird sie wohl mehr directen Gewinn bringen.

Auch eine Einlage des P ist von der Xanthosepisode benutzt. Nach einer Versreihe, die Zenodot nicht las, und die auch ganz inhaltsleer ist (404-425), folgt ein Stück, das ganz für sich steht 426-542, eine Aristie des Automedon, die damit eingeleitet wird, dass die Pferde um Patroklos weinen. Die Priorität dieser Partie vor der Rede des Xanthos zu erhärten genügt eine Beobachtung. Im P weinen die Pferde, haben den Kopf auf den Boden gesenkt, so dass die Mähne unter dem Joche und den Riemen, die es an dem Nacken befestigen, hervorquillt (440). Das T wiederholt die anderthalb Verse, lässt also den Xanthos auch den Kopf auf den Boden senken: und dabei will der Hengst reden, während er im P Dort weigert er sich anzuziehen, hier sind wir in dem Augenblicke, wo der Kutscher die Zügel bereits erfasst, der Kämpfer aufgestiegen ist und den Pferden gewaltig zugeschrien hat: da ist die Bewegung widersinnig, und wenn Automedon ein ordentlicher Kutscher ist, so lässt er die Zügel nicht locker.

Die Episode des T ist also ein ganz spätes Stück, in die fertige Ilias eingesetzt, und mit sehr unselbständiger Kunst entworfen. Das redende Pferd ist eine Steigerung des weinenden. Es

ist nichts mehr von der alten Anschauung darin, die dem Helden Rosse gegeben hatte, die göttlich waren nach Ursprung und Kraft und es sein konnten, weil die höchsten Götter Rossgestalt nicht verschmähten. Hier erhält Xanthos durch Götterlaune einmal die Rede, und die Höllenmächte, die so zu sagen das Naturgesetz vertreten, nehmen sie ihm wieder. Der Dichter fabulirt. Leider kann man nicht beweisen, dass er den Arion des Adrestos vor Augen hat, aber der Sohn des Poseidon und der Erinys muss mindestens in der originalen Sage handelnde, also auch redende Person gewesen sein.

LXIX. Athenaeus XV 665 führt in seiner eigenen Rede zwei Euripidesverse an

εἴ μοι τὸ Νεστόρειον εὕγλωσσον μέλος Αντήνορός τε τοῦ Φρυγὸς δοίη θεός, οὐχ ἂν δυναίμην ἀπομνημονεύειν χτλ.

Den Nachsatz hat Musgrave glücklich in einem Citate Plutarchs, auch aus eigenem Gedächtniss, de garrulit. 1 erkannt

ούκ αν δυναίμην μή στέγοντα πιμπλάναι σοφούς επαντλών άνδει μή σοφώι λόγους.

Das war nach Plutarch πρός τὸν ἀσύνετον ἀκροατήν gerichtet. Diesen und damit das Drama zu bestimmen, in dem die Verse standen, weiss ich nicht, obwohl es nicht viele sind, deren Zeit die Nennung des Nestor und Antenor gestattete; man denkt leicht an Philoklet, vor dem Vertreter der Troer und Achäer einen Redekampf führten. Im ersten Verse hat schon Barnes das sinnlose μέλος in μέλι geandert, was unmittelbar einleuchten muss, da es aus Homer A 249 stammt: dass es eine Sorte Conjecturenmacher giebt, die στόμα für wahrscheinlicher halten, ist kaum der Erwähnung werth. Interessant aber ist, dass die Verse in der Rhetorenschule der ersten Kaiserzeit auch wenig gebildeten Römern bekannt geworden sind. Der Dichter der Laus Pisonis 64 hat die inclita Nestorei . . . gratia mellis, so die Lesart sichernd, und der der Laus Messallae in dem Buche κατά λεπτόν 9, 15 von dessen Gedichten carmina quae Phrygium . . . quae Pylium vincere digna Nur in der sesten Zusammenstellung war Antenor und seine Beredsamkeit verständlich.

LXX. In diesen Lesefrüchten (in dies. Ztschr. XXXIII 519) habe ich das Andenken des tenedischen Arztes Phaidas erneuert, den die Londoner latrika Phaïtas nennen. Ich finde ihn jetzt als Hermes XXXV.

### 566 U. v. WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF, LESEFRÜCHTE

Versasser eines Kochbuches, speciell sür Kuchen, das Kallimaches in seinem Kataloge der alexandrinischen Bibliothek ausgezeichnet hat. Denn man wird den Namen Φαίτου bei Athen. XIV 643 s. nicht mehr beanstanden, der doch so rar ist, dass man das Buch, das um 250 vorhanden war, dem Manne zuschreiben wird, der um 330 gestorben ist. Und Kochrecepte stehen einem Arzte sehr gut. Gab es doch selbst von Diokles von Karystos "Οψαφτυτικά.

LXXI. In den Scholien des Ammonios (Oxyrhynchos II 221) ist die Herkunst des Asteropaios zu Φ 162 ganz besonders auführlich und gelehrt behandelt. Ich habe in meiner Besprechung (Gött. Gel. Anz. 1900 38) übersehen, dass wir den Versasser nachweisen können: es ist Ptolemaios Pindarion, der περὶ Δοτεροπαίου τοῦ παρ' Όμήρωι μνημονευομένου schrieb; so die Suidsvita. Dass er in den Scholien des Ammonios zweimal mit dem wenig bezeichnenden Namen Ptolemaios (mit Ignorirung des Askloniten) angesührt, ein drittes Mal namenlos benutzt ist, hatte ich schon angemerkt; er ist also neben Seleukos als Hauptautor anzusehen.

Westend. U. v. WILAMOWITZ-MÖLLENDORFF.

## SEPULCRALIA.

Musa latina lapidaria non minus quam litteraria Graecis rere coepit, ubi primum iambis rudioribus spretis dactylicos meros praeoptavit. multa sunt quae ne intellegas quidem commode si de graeco monitus exemplo. venustum Callimachi epigramma vi hoc est

είχον ἀπὸ σμικοῶν ὀλίγον βίον, οὕτε τι δεινὸν ὁέζων οὕτ' ἀδικέων οὐδένα. Γαῖα φίλη, Μικύλος εἴ τι πονηρὸν ἐπήινεσα, μήτε σὰ κούφη γίνεο μήθ' ἵλεω δαίμονες οἵ μ' ἔχετε.

rierunt artis gratiae, supersunt vero sententiae artiore dicendinere compressae in disticho quod Q. Caetronius Passer miles coh. praet. anno p. Chr. xxix suo sepulcro inscribendum curavit arm. epigr. 991 Buecheleri)

vixi quod volui semper bene, pauper honeste; fraudavi nullum, quod iuvat ossa mea.

n puto v. 1 quod parum scite positum esse pro quoad, quamam in alio eiusdem distichi exemplo (992 Buech) revera scriptum simus vixsi quad potui semper bene, sed hoc ille uti dixit ita uit dicere οὐδὲν ἐγὼ πονηρὸν ἐπήινεσα i. e. bene vixi semper ut volui. alterum Callimachi distichum saepe et vario modo in inis carminibus expressum reperitur nec semper tam arido et compto stilo quam in Caetronii titulo, velut 1321 B. qui nulli tvis extiteram, dum vita manebat, hac functo aeternum sit mihi ra levis. novo et ridiculo paene acumine Meleager, si quidem Meleagri distichon A. P. vii 461 Callimacheo carmini subiectum

Παμμήτος Γή, χαίζε τὸ τὸν πάρος οὐ βαρὺν εἰς σὲ Αἰσιγένην καὐτὴ νῦν ἐπέχοις ἀβαρής,

puero scilicet parvulo non magni ponderis, sicut de puellula ritalis v 34 mollia nec rigidus caespes tegat ossa, nec illi, Terra, vis fueris: non fuit illa tibi. similiter Diodorus, de rhetorum mi saeculi numero haud dubie epigrammatarius, A. P. vii 632

άλλὰ σῦ νηπιάχου δμωός, κόνι, μήποτε βρίθειν ὀστέα, τοῦ διέτους φειδομένη Κόρακος, et saepe sic latini poetae velut 1152 B. te, lapis, obtestor, levis ut super ossa quiescas, ne tenerae aetati gravis esse videaris, et absurde potius quam ridicule Apelles quidam de uxore sua (1192 B) te, lapis, obtestor, leviter super ossa quiescas et mediae aetati ne gravis esse velis.

In Boarno Tirolensium pago Felicianus satis mirum carmen olim descripsit (982 B)

si lutus, si pulvis tardat te forte, viator, arida sive sitis nunc tibi iter minuit, perlege, cum in patria(m) tulerit te dextera Fati, ut requietus queas dicere saepe tuis: 'finibus Italiae monumentum vidi Voberna, in quo est Atini conditum [corpus ..'

mirum ni viator velut Tarentinus vel Venetus de Atinio homine ignoto apud suos narrare oblitus sit. corrupit, nisi fallor, poeta Catullo aetate quidem et patria aequalis, graecum carmen tale quale est Asclepiadis A. P. vii 500

ω παρ' εμόν στείχων κενόν ήρίον εἰπόν, ὁδῖτα, εἰς Χίον εὖτ' ᾶν ἵκηι, πατρὶ Μελησαγόρηι, ώς εμὲ μὲν καὶ νῆα καὶ ἐμπορίην κακὸς εὖρος ἄλεσεν, Εὐίππου δ' αὐτὸ λέλειπι' ἔνομα,

vel ut taceam Lacedaemonios ad Thermopylas occisos qualia sunt Callimachi ep. 12, Nossidis A. P. vii 718, Nicaeneti A. P. vii 502 pulcre hoc ab alexandrinis poetis inventum, ut nautae milites mercatores apud peregrinos mortui viatorem rogarent, si forte patriam parentes cognatos viseret, de fato suo nuntiarent. non invitum dico latinum poetam a graecorum mente aberrasse, sciens mutavit, ut docet dextera Fati, sed parum scite.

illud quoque a graecis mutuati sunt poetae latini ut in uno sepulcro magnam vulgarium lugendi incusandi consolandi adhortandi optandi formularum copiam cumularent. moleste ferimus effusam in dolore ostentando verborum ubertatem, sed quanto talia ineptiora. tanto certius ex antiquioribus exemplis petita esse patebit. Romae olim duo lapides inventi sunt, extra Pincianam portam alter, alter ad viam Salariam (970. 971 B), carminibus inscripti inter se simillimis. de puero prius est:

... lius P. et Clodiae l. Optatus | vixit annos vi m. viii, cum me] florentem mei combussere parentes.

vixi d'um licuit superis acceptior unus,
quoi nemo poltuit verbo maledicere acerbo eqs.

apparet vero de puero sexenni haec primitus scripta non fuisse,
cuius quidem ineptum est laudare sine crimine vitam. alterum
de Octavia L. et D. l. Arbuscula:

terminus est vilae nostrae tertius et vicensimus annus, cum me florentem mei combussere parentes. vixi ego dum licuit superis acceptior una,

quoi nemo potuit verbo (verbis lapis) maledicere acerbo.
aetatis vocabula versibus non apta satis indicant antiquius aliquod
Arbuscula carmen, fidemque facit simile exordium n. 1219 viginti duo
erant anni, si fata dedissent, cum me florentem rapuit sibi Ditis
ad umbras. poterat poeta nisi rerum veritas obstaret scribere
terminus alter erat vitae et vicensimus annus; requiritur enim etiam
erat praeteritum pro praesenti est.

secuntur plane diversa in Optati titulo, quae iam mutila nullo modo redintegrari possunt

festino] ad superos, quos pietas (i. e. pietas quos) cogist adire.

lugete] modeste nunc vos, quoni[am moriundum est

.... tis dicite Optate, sit [tibi terra levis.]
ubi de primi versus sententia praeter alia v. n. 1048.

numerosius paullo de Arbuscula poeta, sed virginis prorsus oblitus tamquam de iuvene parentibus erepto:

crudele pater funus nati vidisse videris et pia complexu mater spoliata senescens.

at tu, dulcis soror, exstincto me solare parentes. his vero tres subject carminum particulas nulli fere vituperio obnoxias, sed nullo sententiarum vinculo inter se conexas:

- 1. crudelis Pluton, nimio saevite rapinae, parce precor nostram iam lacerare domum.
- 2. te, lapis, obtestor, leviter super ossa residas, ne nostro doleat conditus officio.
- desine iam frustra, mater mea, desine fletu te miseram totos exagitare dies.
   namque dolor talis non nunc tibi contigit uni,

namque actor taus non nunc tivi contigit un haec eadem et magnis regibus acciderunt.

alterum distichum non puellae aptum satis crebrum, v. quae adnotavit Buechelerus ad n. 1474. primo sententia similis n. 1212 crudeles divi . . quid vos immatura iuvat quae vestra futura est

post modo consumpto tempore, turba, tuo, sed forma similius carmen graecum Neapolitanum (Ep. gr. 575) δακουχαρίζε Πλούτων, οί πνεύματα πάντα βρότεια σοὶ νέμεται; τί τρυγαις όμφακας ήλικίης; vide ad Ep. gr. 576-578. apertum autem est et Ditis criminationem et lapidis obtestationem non nisi in extremis carminibus sepulcralibus primitus locum habere potuisse, eidemque legi paret tertium carmen, cuius argumentum tragoediis consolationibus epitaphiis frequentatum non multum admittit variationis. persimile e latinis distichum est n. 1068 B desine, soror, me iam flere sepulcro: hoc etiam multis regibus hora tulit, ubi satis inepte multis pro magnis scriptum. e graecis epigramma Parium (mus. Rhen. xxxiv 183) τίς ἀπλήστου πένθεος ώφελίη; τέτλαθι καὶ γὰρ ἄνακτες άμειδήτωι ποτέ πένθει κύρσαντες τοίις άλγος ἔχουσ' ὀδύνης, quod carmen ut Arbusculae lapide sit recentius, tamen neque ex hoc neque ullo ex alio latino carmine gracce versum est. ineptum est et imperatoria aetate fortasse non antiquius ex regum mortalitate privatorum consolationem petere. antiquitus quid fuerit demonstrari potest. vulgare est dicere ,quid fles? omnibus scilicet moriundum est' (e. g. Ep. gr. 264, 11. 372, 37), idemque paullo quaesitius expressum Ep. gr. 345 μῆτερ ἐμή, θρήνων αποπαύεο, λήξον όδυρμών και κοπετών 'Αίδης οίκτον αποστρέφεται. sed παθητικώτερον multo Antipater Sidonius A.P. νιι 8 τί φθιμένοις στοναχεύμεν έφ' υίάσιν άνίκ' άλαλκίν των παίδων 'Αίδην οὐδέ θεοῖς δύναμις, quod aliquo modo imitatus est poeta Teius Ep. gr. 298 άλλά, πάτερ, θρήνων, φίλε παύεο μητερ Πρειμιγένη, απόθου θυμοδακείς όδύνας τίς έπ' έμοι λύπης παραμύθιον έμ φρεσι θέσθε τοῦτον καί μαχάρων παίδες ένερθεν έβαν. inscite communis omnium mortalitas cum heroum mortalitate conjuncta in fratrum titulo in fere p. Chr. saeculi (CI Ital. Sic. 1474) θαρσείτον, δύο παίδε, τεθνηκ[ότε· καὶ Διὸς] υἱιώ· κοινὸν ἐπεὶ μερόπων πᾶσι μ[ένει τὸ τέλο]ς. hanc igitur graecam sententiam variis modis latini poetae suam fecerunt (satis antiqui iambi n. 59, 12 et 81, dactyli n. 1078, cf. 1211. 998 alia). fecerunt etiam duo illi qui de Optato puero et de Arbuscula virgine carmina compilaverunt, non alter alterius opera abusus sed antiquiore auctore adhibito uterque.

post enim verba Optate, sit tibi terra levis unius fere versus spatio vacuo interiecto haec vel supersunt vel certa coniectura restituta sunt

. . . o annorum nondum . . . . e um ad mortem matris [de gremio rapior. Manibus carus fui, vivos carissimus illi, adverseis quae me sustulit o[minibus. desine iam frustra, mea mater, [desine fletu te miseram totos exagitare diess. namque dolor talis non nunc tibi [contigit uni. haec eadem et magneis regibus [acciderunt. CLARA AMARANTO . . . . .

AV . . . .

haec quae perscripsi quattuor disticha non crediderim de Amaranto potius quam de Optato scripta esse. cur enim subscriptum magis Amaranti nomen quam praescriptum, cur maioribus litteris? si falli nos voluit lapidarius, non sane poterat callidius. fac alterum Optati, alterum Amaranti titulum esse, hoc sane nihil offensionis habet, modo Amarantum brevi post Optatum obiisse sumas, quod utrumque carmen ut in eodem lapide ita ab eodem poeta concinnatum sit. at quoniam in antiquiore iam lapide vidimus coniuncta fuisse duo illa carmina, unum cum me florentem mei combussere parentes, alterum desine iam frustra, putabimusne poetastrum cum Optatum laudaret prius carmen adhibuisse, alterum vero seposuisse, tamquam alterum eiusdem familiae funus expectantem, mox vero cum Amarantus puer expectationem non fefellisset, ex eodem penu alterum adiecisse carmen? multo profecto acerbiores querellas legeremus si duos pueros eiusdem fere aetatis eodem fere tempore eisdem fortasse parentibus ereptos flendos ille suscepisset. immo ad eundem Optatum utrumque pertinet epigramma: posterius additus brevis titulus quem posuit Clara Amaranto. itaque supplendum fere, ut de Optato haec quoque dicta sint

> septem iter] annorum nondum [fatale peregi, c]um ad mortem matris [de gremio rapior. omnibus carus fui vivos, cari[ssimus illi, adverseis quae me sustulit o[minibus.

v. 1 unius Amadutii fide traditam litteram O in R mutavi et feci versum qualis in urbano titulo n. 1068 est iter vii annis ego iam fatale peregi, nunc rapior tenebris eqs. confidentius v. 3 omnibus scripsi pro Manibus. Diti et Proserpinae dilectos pueros puellasve ad mortem trahi fingunt passim graeci poetae (A. P. vii 483. Ep. gr. 272), sed quod absurdum erat dicere, Manes hominum amore incensos nunquam legimus, et si maxime hoc voluisset poeta, dicendum fuit *Manibus carus obii*; v. n. 1020 cui fueras carus vivos, et ille tibi, n. 1085 dum vixi fui cara viro, similia saepe-

quod in opere tectorio nigro albis litteris pulcris saeculi p. Chr. primi inscriptum invenerunt carmen illi qui in colle Capitolino monumento Victori Immanueli regi erigendo fundamenta struebant (Buecheleri n. 877), id etsi in integrum restituere non possum, sententiam tamen qualem habuerit indicabo.

#### REI

SS///MIVSM///
VIVNVLLANORTEPL
RINAEPIOMVNDOSINEC
MVNAMDOSC//SVPI

vacat

dubium non est, si maioribus litteris scriptum versum primum a reliquis separaveris, quin carmen fuerit duobus distichis compositum. v. 3 NORTE pro morte scriptum adgnovit Buechelerus, simili autem vitio non tam pictoris opinor quam eius qui descripsit v. 4 AEPIO scriptum videtur pro aerio, quo correcto haec suppleri possunt

tu nulla morte perire potes.

semper in aerio mundo sine corpore vives: propter Musam unam, docte, superstes eris.

in amici sive amicae alicuius memoriam ab amico versus parieti privato inscripti in mentem revocant Callimachi de Heraclito Halicarnassensi poeta pulcrum μνημόσυνον.

Gottingae.

GEORGIUS KAIBEL.

# JR CHRONOLOGIE DES PELOPONNESISCHEN KRIEGES.

Für die Chronologie des peloponnesischen Krieges ist die viel reterte Frage von wesentlicher Bedeutung, ob der Ueberfall von taiai Anfang März oder Anfang April erfolgte, ob die Peloponier in Attika in der zweiten Hälfte des Mai oder in der zweiten fte des Juni einstelen. In den achtziger Jahren hielten sich Vertreter der einen oder der anderen Ansicht so ziemlich die age, in der letzten Zeit hat sich eine entschiedene Wendung zu ensten der März- und Maidatirung vollzogen.

Es sei gestattet, zunächst daran zu erinnern, dass die Pelonesier in Attika einstelen μετὰ τὰ ἐν Πλαταία γενόμενα rund 80. Tage τοῦ θέρους καὶ τοῦ σίτου ἀκμάζοντος. Die Betung der ἀκμή des σῖτος steht jetzt sest, es ist die Schnittreise.

Angaben über die gegenwärtige Erntezeit findet man namentabei A. Mommsen Gr. Jahreszeiten (Schleswig 1877) 571 und Kunde des gr. Klimas (Schleswig 1870) 8. A. Mommsen beihnet den 15. Mai als Mittelzeit des gegenwärtigen attischen nteanfanges. Th. v. Heldreich sagt bei Mommsen a. a. O. 571: Ernte beginnt in Attika Mitte Mai und endigt je nach den gen spätestens Ende Juni. Die Erntezeit differirt aher nicht ses je nach der ungünstigen oder günstigen Lage um mehrere chen, sondern sie ist auch in den verschiedenen Jahren je nach Witterung erheblichen Schwankungen unterworfen. Nach den gaben des Hofgärtners Schmidt bei A. Mommsen a. a. O. 6. 7 ann man im Jahre 1860 in der attischen Ebene erst am 30. Mai, Jahre 1866 erst am 31. Mai Gerste zu schneiden.

Wilamowitz hat im Mai den Eintritt der  $\dot{\alpha}x\mu\dot{\eta}$  des Getreides verschiedenen Gegenden beobachtet und sich viel darüber unterten. "Danach erkläre ich denn, sagt Wilamowitz in dies. Ztschr. WI (1891) 220 A. 1, dass der Ansatz des Ueberfalles von Plataiai April und des Einfalles der Peloponnesier im Juni mit dem

Klima von Boeotien und Attika schlechthin unvereinbar ist. Wer sie behaupten will, gehe hin und sehe nach: ich mag kein Wort mehr darüber verlieren.

Noch stärker drückt sich Ed. Meyer Forschungen zur alten Geschichte II (1899) 306 A. 2 aus: "wer freilich bezweifelt, dass zur Zeit des peloponnesischen Krieges der Frühlingsanfang in die letzten Tage des Februar und die ersten des März, der Beginn der Ernte (τοῦ σίτου ἀχμάζοντος) Mitte Mai julianisch fällt, kennt die grundlegenden Thatsachen nicht und muss daher zu falschen Schlüssen kommen. Als ich im Jahre 1884 in Griechenland war, begann die Ernte auf dem Isthmos am 5. Mai gregor., in Delphi war sie am 23. Mai im vollen Gange; Anfang Juni stand in den Ebenen Boeotiens und Attikas kein Halm mehr auf dem Felde".

Durch solche apodiktische Aeusserungen darf man sich nicht beirren lassen. So einfach liegt die Sache nicht. Für die Bestimmung der Erntezeit vor rund 2330 Jahren kommen noch andere Factoren in Betracht als Beobachtungen über die gegenwärtige Erntezeit.

Erstens sind die gegenwärtigen gregor. Daten für die Zeit des Thukydides nicht um fünf, sondern um sieben zu erhöhen, da die Sonnenwende im Jahre 431 erst am 28. Juni (zwischen 1 und 2 Uhr Mittags) eintrat. Ferner befand sich damals die Erde nicht am 31. December, sondern am 21. November in der Sonnennähe, was das Klima und den Eintritt des natürlichen Frühjahres um etwa zwei Tage beeinflusst. (Nach gütigen Berechnungen der Herren Proff. Schur und Wiechert). Das ergiebt eine normale Verschiebung der Ernte um durchschnittlich neun Tage. Namentlich hat aber die damals bereits beginnende, stetig fortschreitende Entwaldung in Verbindung mit anderen Momenten eine andere Vertheilung der Niederschläge und eine raschere Entwickelung der Halmfrüchte im Mittelmeergebiet zur Folge gehabt.

In Italien hat sich die Reise des Weizens seit dem Alterthume um einen vollen Monat versrüht (Nissen Italische Landeskunde 399 ff.). Nach einer mündlichen Mittheilung des Herrn Prof. Th. Fischer, des ersten Kenners des Mittelmeerklimas, sprechen verschiedene Anzeichen für eine nicht unwesentliche Veränderung des Klimas.

Aus dem Alterthume selbst liegt namentlich die von Ed. Meyer citirte Aeusserung bei Hesiod Erga 383 vor: Πληιάδων Άτλαγενέων ἐπιτελλομενάων ἄρχεσθ' ἀμήτου κτλ. Dazu bemerkt Ed. Meyer:

575

bach Hesiod fällt der Anfang der Ernte bekanntlich auf den Frühısgang der Pleiaden, d. h. im 5. Jahrhundert auf den 16. Mai'. ie Bestimmung des mit dem unbewaffneten Auge sichtbaren Frühıfganges ist ein recht schwieriges Problem. Sie hängt wesentlich n dem "Sehungsbogen" ab, mit anderen Worten, von dem Winkel r dadurch entsteht, dass man das eine Auge auf die (unter dem orizont stehende) Sonne, das andere auf das (über dem Horizont :findliche) Sternbild richtet. Letzteres ist erst bei einer gewissen atfernung von der Sonne oder bei einer gewissen Höhe des hungsbogens sichtbar. Der erforderliche Sehungsbogen lässt sich er, wie mir der gerade auf diesem Gebiete arbeitende Herr Prof. endel versichert, sehr schwer auch nur mit annähernder Sicherit bestimmen, da sehr verschiedene schwankende Factoren in etracht zu ziehen sind. Ideler hatte einen Sehungsbogen von 30 angenommen und danach für 800 v. Chr. den Frühaufgang er Pleiaden auf den 19. Mai jul. Kal. gesetzt. Der Director der esigen Sternwarte Herr Prof. Schur hat die Güte gehabt, eine achprüfung der Berechnung vorzunehmen und im Wesentlichen 18 Ergebniss Idelers bestätigt. Unter Annahme eines Sehungsogens von 160 fand um 700 v. Chr. der Frühaufgang am 20. Mai att. Aber jede Vergrösserung des Sehungsbogens um nur einen rad bedeutet eine Verschiebung des Frühaufganges von nicht eniger als 2, 55 bis 2, 60 Tage. Auf Grund von directen Beobchtungen und nicht bloss rein theoretischen Erwägungen J. Schmidts, es ehemaligen hochverdienten Directors der Athener Sternwarte, hat ruhns bei A. Mommsen Chronologie 29 einen Sehungsbogen von 8½0 angenommen, und danach für das Jahr 800 den Frühaufgang of den 27. Mai jul. Kal., für das Jahr 431 auf den 29. gesetzt. er grössere Bogen ist entschieden der richtigere. A. Mommsen a. a. O. at bereits zu dem durch die Berechnung Schurs bestätigten Ergebisse von Bruhns bemerkt, dass der 16. Mai (Ernteanfang in Athen ach heutigen Notirungen) ungesähr dem 26. Mai hesiodischer Zeit atspricht. Im Jahre 800 fiel nämlich die Sonnenwende erst auf en 1. Juli. Die Notirungen nach gregorianischen Daten sind also m rund zehn Tage zu erhöhen. Dazu kommen noch zwei Tage

egen der Verschiebung der Sonnennähe, also zusammen bereits 2 Tage normaler Verspätung der Ernte in hesiodischer Zeit im ergleich mit der Gegenwart. Wenn man aber die Angaben Schmidts ber die von ihm beobachteten Frühaufgänge (16. Juni, 17. Juni, 21. Juni, 22. Juni) betrachtet, so ergiebt sich, dass der von Hesiodos ins Auge gesasste Frühausgang leicht noch einige Tage später sallen kann.

A. Mommsen Zur Kunde des gr. Klimas S. 6 bemerkt ferner zur Anweisung Hesiods mit Recht, dass der Bauer gern günstige Umstände als Norm betrachte. Ausserdem ist das drückend heise Klima Boeotiens im Sommer zu berücksichtigen, ferner der Umstand, dass mau möglichst früh mit der Ernte begann, weil sich dieselbe lange hinzog, da man das Getreide mit der Sichel schnitt (Neumann und Partsch Physikal. Geographie Griechenlands 439). Der günstige Beginn der Ernte fiel also schon nach diesen Daten im Alterthume frühestens erst in dieselbe Zeit, in der sie gegenwärtig in ungünstigen Jahren beginnt. Wenn aber unter günstigen Umständen die Ernte erst Ende Mai begann, so wird man den Juni als normale Erntezeit betrachten müssen.

Wie will man mit solgenden Angaben des Thukydides die Behauptung vereinigen, dass zu dessen Zeit der Frühlingsansang is die letzten Tage der Februar und in die ersten der März siel?

Thuk. IV 117, 1 sagt in Bezug auf den Waffenstillstand vom Frühjahre 423: Λακεδαιμόνιοι δε καὶ Αθηναίοι αμα ή ριτού έπιγιγνομένου θέρους εὐθὺς ἐχεγειρίαν ἐποιήσαντο χτλ. Das geschah in zwei Acten. Zuerst stellten die Lakedaimonier und ihre Bundesgenossen die den Athenern vorzulegenden Bedingungen is Sparta fest, dann erfolgte deren Genehmigung durch die athenische Volksversammlung. Ἐκεχειρίαν ἐποιήσαντο geht auf beide Acte. Vgl. IV 117, 3: γίγνεται οὖν ἐκεχειρία αὐτοῖς τε καὶ τοῖς Dann folgt die Vertragsurkunde, die aus den ξυμμάχοις ήδε. Propositionen der Lakedaimonier und dem athenischen Volksbeschlusse besteht. Der Vertrag trat am 14. Elaphebolion, am ersten Tage nach den Dionysien, in Kraft, an demselben Tage, an dem ihn die Volksversammlung genehmigte. Die Beschlussfassung in Sparta erfolgte 10-14 Tage früher. Nach Böckh Mondcyklen 79, 90 und Unger Philol. 43 (1884) 606 entsprach der 14. Elaphebolion dem 20. April. Das geschah  $\tilde{a}\mu a$   $\tilde{\eta} \varrho \iota$  το $\tilde{v}$  έπιγιγνομένου θέ $\varrho$ ους  $arepsilon \dot{arphi} \dot{artheta} \dot{arth$ oder in den ersten Tagen des März begonnen haben!

Ein anderer Fall! Der fünfzigjährige Friede wurde in Sparta abgeschlossen und beschworen. Er begann mit dem 25. Elaphe-

bolion, nach Böckh und Unger mit dem 11. April 421. Thuk. V 20 sagt: Αὖται αί σπόνδαι έγένοντο τελευτῶντος τοῦ χειμῶνος αμα ἦρι ἐχ Διονυσίων εὐθὺς τῶν ἀστιχῶν. In diesem Falle liegt der Schwerpunkt der Datirung, wie M. Strack De rerum prima belli Pelop. parte gest. temporibus (Bonn 1892 Diss.) p. 18 dargelegt hat, in den Worten έχ Διονυσίων εύθυς των άστιχων. Bei der Feier der Dionysien war der Friede thatsächlich perfect, die Volksrersammlung wird ihn am Tage nach den Dionysien d. h. am 31. Marz genehmigt haben. Ein zweites Datum αμα ἦρι Ende Marz, noch dazu mit dem Zusatze τελευτώντος τοῦ χειμώνος. Aus der Reihe ähnlicher Fälle heben wir noch zwei hervor, die ron der Kalenderredaction unabhängig sind, die man - obschon s noch nicht geschehen ist - vielleicht anzweiseln könnte. lahre 412 fuhr die lakonische Flotte nach Ionien περλ ήλίου τροπάς 1. h. um den 26. December (Unger Philol. 43, 580; 657). Von ler Absahrt der Flotte bis zum Beginne des Sommersemesters verlossen nach Thuk. VIII 39-42; 44, 4; 60. 61 mindestens 100 Tage. Unger a. a. O. rechnet zu knapp mindesten 90 Tage, Müller-Strübing Jahrb. f. kl. Philol. 127 (1883) 701 etwas zu hoch mindestens 110 Tage. Das mit dem Frühjahre beginnende Kriegsjahr begann also etwa Anfang April. Wilamowitz Curae Thucydideae (Ind. schol. Gotting. 1885) p. 19 beseitigt die unbequemen Angaben des Thuk. dadurch, dass er VIII 44, 4 das überlieferte ὀγδοήκοντα sinfach in πεντήχοντα ändert und dadurch einen Monat für den rühern Beginn des Frühlings gewinnt. Dann heisst es bei Thuk. IV 52: τοῦ δ' ἐπιγιγνομένου θέρους εὐθυς τοῦ τε ἡλίου ἐκλιτές τε έγένετο περί νουμηνίαν καί τοῦ αὐτοῦ μηνὸς ίσταμένου Die Sonnenfinsterniss fand am 21. März statt, am 3. Elashebolion nach Unger a. a. O. 604. Das Erdbeben ereignete sich Iso spätestens am 28. März. Die Datirung des Thukydides geht uf beide durch eine Zwischenzeit von wenigen Tagen von einander

Poppos Thuk. Ausg. Vol. I Sect. II Append. 244. Nach diesen Daten, die sich leicht vermehren lassen, begann las Thukydideische Frühjahr zwischen Mitte März und Anfang April. Da Plataia αμα ἦρι ἀρχομένφ überfallen wurde, so ist damit schon entschieden, dass der Ueberfall in der Nacht vom 3. auf den 4. April der vom 4. auf den 5. April erfolgte, nicht in der vom 5./6. oder i./7. Marz.

getrennte Vorgange. L. Herbst Philol. 42 (1884) 652. Stahl in

Die weitere Datirung bei Thukydides Πυθοδώρου ἔτι δύο μῆνας ἄρχοντος Ἀθηναίοις, die gegen die von Wilamowiu Curae p. 13 erhobenen sprachlichen Bedenken von anderer Seite (L. Herbst Philol. 46, 432; Stahl Poppos Thuk. Ausg.³ zu ll 2, 1) in Schutz genommen wird, bestätigt unseren Ansatz, sofern man die einleuchtende, einfache Konjektur K. W. Krügers Hist. Philol. Stud. I 221 annimmt, dass δ΄ irrthümlich als δύο gelesen wurde. Häufig ist im Texte des Th. δ΄ verschrieben oder falsch aufgefasst worden. Die immerhin ungewöhnliche Datirung ist mit Ad. Schmidt Jahrb. f. kl. Philol. 113 (1885) 638 dadurch zu erklären, dass das Jahr 432/1 ein Schaltjahr von 13 Monaten war. Wenn Th. etwa ἔνατον μῆνα gesagt hätte, so würde ein Leser leicht arglos an den Elaphebolion statt an den Anthesterion gedacht haben. Setzt man den Ueberfall Plataias nicht Ende Anthesterion, sondern Ende Gamelion, so steht man dieser Datirung ganz rathlos gegenüber und muss sie irgendwie beseitigen.

L. Herbst Philol. 46 (1888) 496; 527 hat richtig bemerkt, dass Thukydides mit Rücksicht auf τοῦ σίτου den Begriff der ἀχμή anwendet, und dass der Sommer des natürlichen Sonnenjahres sich beim höchsten Stande der Sonne in der ἀκμή befindet (vgl. Plut Pelop. 24: χειμώνος μέν ήσαν αί περί τροπάς άκμαι). die Formel ist doch nicht, wie Herbst annimmt, gleichbedeutend mit τοῦ θέρους μεσοῦντος, sondern sie hat eine prägnantere Bedeutung. Mittsommer beginnt bei Thuk. im Juni. Die Aussahrt der Flotte nach Sicilien erfolgte θέρους μεσούντος τόη (VI 30), nach Isaios VI 30 im Archontenjahre des Arimnestos, d. h. vor dem 9. Juli. Da das thukydideische Sépos nach den angeführten Fällen mit Ende März beginnt und, wie hinlänglich feststeht, bis Ende October oder Anfang November reicht, so umfasst der Mittsommer die Zeit von Mitte Juni bis Mitte August oder die beiden Monate, die Xen. Cyr. VIII 6, 22 als ἀκμή des Θέρος bezeichnet. Der Ausdruck ἀκμή unterscheidet sich in der von Thuk. gebrauchten Formel von der Mitte dadurch, dass er eine organische Entwickelung

andeutet, deren Höhepunkt nicht immer gerade mit der Mitte zusammenzufallen braucht. Der Zusatz καὶ τοῦ σίτου bezeichnet einen bestimmten Zeitpunkt der ἀκμή des θέρος, nämlich denjenigen, in dem sich sowohl der σῖτος, als das θέρος in der ἀχμή befinden, die Zeit, in der sich beide Begriffe decken. Wurde Plataiai etwa am 4. April überfallen, so fand der Einfall der Peloponnesier etwa am 20. Juni statt. Der Sommer war damals in die ἀκμή eingetreten, und der oirog muss sich also auch in derselben befunden haben, wenn man nicht dem Thukydides einen ganz unpassenden, den realen Verhältnissen widersprechenden Ausdruck zutrauen will. Verlegt man den Einfall etwa auf den 22. Mai, so müsste er in einer Zeit stattgefunden haben, wo nach der gewöhnlichen Anschauung das eigentliche Bépog noch gar nicht begonnen hatte, denn den Beginn desselben datirte man vom sichtbaren Frühaufgange der Pleiaden, vom Ende Mai. Vgl. die Zusammenstellung Ungers Philol. 43 (1884) 628; 44 (1885) 641 ff.; Jahrbuch f. kl. Philol. 141 (1890) 153 ff.

In Bezug auf den Einfall der Peloponnesier ist ferner zu beachten, dass derselbe 2-3 Wochen später erfolgte, als ursprünglich beabsichtigt worden war. Es fand eine ἐπιμονή auf dem Isthmos statt, dazu kam σχολαιότης auf dem Marsche, schliesslich eine ἐπίσχεσις vor Oinoe. Das Heer war deswegen gegen Archidamos aufgebracht. Die Peloponnesier fielen dann noch ein τοῦ σίτου ἀκμάζοντος, aber damit ist nicht gesagt, dass es gleich zu Beginn der ἀκμή oder genau αμα τῷ σίτψ ἀχμάζοντι (III 1) geschah. Es war zwar Erntezeit, aber die Ernte wird bereits in gunstigen Lagen eingebracht worden sein. Die Peloponnesier werden doch sicherlich im Sinne gehabt haben, die ganze Ernte zu vernichten, also zu Beginn der ἀκμή oder mindestens αμα τῷ σίτψ ἀκμάζοντι einzusallen; wenn sich ihr Einsall erheblich gegen ihren Willen verzögerte, so wird der beste Zeitpunkt überschritten worden sein. Der Beginn der ἀχμή wird also etwa zwei Wochen vor den Einfall zu setzen sein. Dann entsernt er sich aber nur wenig von dem in ungunstigen Jahren der Gegenwart. Auch die Möglichkeit eines schlechten Frühjahres ist immerhin nicht ausser Acht gelassen.

Endlich hat man sich auf die Schatzmeisterurkunde CIA. IV p. 170 A zum Beweise dafür berufen, dass die Peloponnesier bereits im Mai eingefallen wären (vgl. namentlich Wilamowitz Curae Thucydideae p. 10). Gerade sie liefert den Beweis, dass das nicht geschehen sein kann. Es handelt sich um Zahlungen für die περὶ Πελοπόννησον ausgesandte Flotte. Zunächst müssen wir diese etwas auf ihrer Fahrt begleiten.

Die Flotte stach in See, als die Peloponnesier noch in Attika waren, ὄντων αὐτῶν ἐν τῆ γῆ, aber bereits Acharnai verlamen hatten und Demen zwischen dem Parnes und Brilessos verwüsteten (II 23, 1). Die Abfahrt der Flotte erfolgte etwa acht Tage bevor die Peloponnesier wieder die Grenze Attikas überschritten. Der Einfall dauerte weniger als 40 Tage und mehr als 15, im Mittel also 27-28 Tage. Man wird unter diese Mittelzeit noch etwa heruntergehen müssen, da der mitgebrachte Proviant in Folge der έπίσχεσις vor Oinoe und der sonstigen Verzögerungen bei der eigentlichen  $\delta\sigmaetao\lambda\dot{\gamma}$  offenbar zum großen Theil verbraucht war (vgl. dazu die Bemerkung Delbrücks Die Strategie des Perikles S. 111 A. 2). Rechnet man auf den Einfall etwa 25 Tage, so verliess also die Flotte, wenn die ἐσβολή etwa am 20. Juni begann, etwa am 7. Juli den Peiraieus. Die Athener traten die Fahrt um die Peloponnesos an (περιέπλεον), vereinigten sich dabei mit 50 korkyraeischen Schiffen, άλλα τε ἐκάκουν περιπλέοντες καὶ ές Μεθώνην της Λακωνικής ἀποβάντες τῷ τείχει προσέβαλον. Der Angriff scheiterte, die Athener fuhren weiter, landeten an der elischen Kuste bei Pheia, verwusteten dort zwei Tage lang das Land und schlugen eine Kerntruppe der Eleier. Es trat nun stürmisches Wetter ein, die meisten Athener gingen an Bord, einige mussten am Lande zurückbleiben. Die Flotte umfuhr das Vorgebirge lchthys und suchte im Hasen von Pheia Schutz. Die Zurückgebliebenen nahmen Pheia ein. Als sich der Sturm legte, kehrte die Flotte zurück, Pheia wurde geräumt und die zurückgebliebene Abtheilung an Bord genommen, da bereits die Hauptmacht der Eleier im Anzuge war. Gesammtaufenthalt bei Pheis höchstens eine Woche, παραπλεύσαντες δὲ οἱ 'Aθηναίοι ἐπὶ άλλα χωρία ἐδήουν. Sonnenfinsterniss vom 3. August (Il 28).

Die Umfahrt um die Peloponnesos mit gelegentlichen Küstenverwüstungen und der Landung zur Berennung des schwach befestigten und besetzten Methone kann nicht länger als 3—4 Wochen gedauert haben. Auf die blosse Fahrt von Athen bis zur nördlichen Küste von Elis sind bei der damaligen Jahreszeit unter normalen Verhältnissen nicht mehr als fünf Tage zu rechnen (vgl. die

Zusammenstellung bei H. Droysen Gr. Kriegsalterthümer 302). Wie kurz die Landungen der Athener waren, geht daraus hervor, dass Thukydides besonders bemerkt, dass die Athener ênd δύο ἡμέρας das Küstengebiet von Elis verwüsteten. Delbrück Die Strategie des Perikles S. 111 hat richtig auseinandergesetzt, dass "die Athener sich immer sehr beeilen mussten, wieder an Bord zu kommen", da ihr Landungscorps, 1000 Epibaten, 400 Bogenschützen und einige bundesgenössische Mannschaften, zu schwach war, um stärkeren feindlichen Ansammlungen die Spitze zu bieten und sich zugleich die Rückkehr nach dem Strande zu sichern. Wenn ferner ein Küstenstrich oberstächlich verwüstet war, so musste die Flotte wegen der Alarmirung der Bevölkerung eine gute Strecke weiter fahren, bevor sie wieder eine Landung unternehmen konnte. Damit würde eine Ausfahrt der Flotte etwa am 7. Juli durchaus im Einklange stehen.

Nun ist in der Urkunde zunächst eine Zahlung der Schatzmeister τῆι ναυφρ(άκτ)ψ στρατιᾶι τῆι (περὶ Πελίποννησον) an die Strategen Sokrates, Proteas und Karkinos acht Tage vor dem Schlusse einer Prytanie verzeichnet. Dann felgt die erste Zahlung einer Summe in der Prytanie der Hippothontis an die Hellenotamieen, die das Geld den Strategen übermittelten (ταῦτα ἐδόθη Καρκίνψ κτλ.), eine zweite Zahlung ... ντίδος πρυτανείας auf demselben Wege an Karkinos, eine dritte desgleichen an Sokrates. Von einer vierten Zahlung haben sich noch Spuren erhalten, dann bricht die Inschrift ab.

Die Zahlung acht Tage vor dem Ende der Prytanie wurde direct an die Strategen geleistet, die übrigen Zahlungen gingen durch die Hände der Hellenotamieen. Letzteres geschah, sobald die Strategen in See gestochen waren. Natürlich konnte man die Strategen nicht mit leeren Händen abfahren lassen. Es wurde also an sie kurz vor der Abfahrt, wenn die Einschiffung begann, eine Summe gezahlt und zwar unmittelbar durch die Schatzmeister. CIA. I 179 A. B.

Nun steht es jetzt sest, dass die Hippothontis nur die 9. oder 10. Prytanie gehabt haben kann. Wenn sich Wilamowitz a. a. O., Kubicki Die attische Zeitrechnung vor Archon Kallias (Wohlau 1897 Progr.) 12 und W. Kolbe in dies. Ztschr. XXXIV (1899) 393 sür die neunte entscheiden, so sehlt es dasür an jedem zwingenden Grunde. Die Ergänzungsversuche Kolbes schweben bei der Fülle Hermes XXXV.

von Möglichkeiten ganz in der Lust, und in diesem Falle bleiben bei der Einsetzung von ἐνάτης noch zwei Stellen unausgesüllt.

Der erste Abschnitt der Inschrist enthält Zahlungen, die in demselben Jahre gleichzeitig für den Krieg mit Makedonien und namentlich für die Streitkräste bei Poteidaia geleistet wurden. Am sechsten Tage der Prytanie der Hippothontis zahlten die Schatzmeister für das Heer bei Poteidaia 40 Talente, in derselben Prjtanie ebenfalls für dieses Heer 20 Talente 5535 Dr. Diese 61 Talente deckten ungefähr die Unterhaltungskosten von Belagerungsheer und Flotte für eine Prytanie (vgl. Holzapfel Berlin. Stud. VII 81; Wochenschrift f. kl. Philol. 1888 V Sp. 1270 ff.; Stahl Poppos Thuk. Ausg. Vol. I Sect. II Append. 258). Wurde die Hippothontis die 9. Prytanie gehabt haben, so wäre noch eine Zahlung in der zehnten m erwarten. Allein es kommt nur noch eine Zahlung von 16 Talenten am 17. Tage einer Prytanie, die, wie Kolbe richtig erkannt bat, für den ottog der Ritter bestimmt war. Diese Zahlung kann selbstverständlich in derselben Prytanie erfolgt sein, wie die beiden vorhergehenden an das Heer bei Poteidaia. Die Hippothontis batte also schon aus diesem Grunde wahrscheinlich die 10. Prytanie. Das bestätigt folgende Erwägung.

Der erste Hekatombaion des Jahres 431 fiel etwa auf den 2. August. Die 10. Prytanie würde demnach die Zeit vom 24/25. Juni bis zum 1. August, die neunte vom 16./18. Mai bis 23./24. Juni, die achte vom 7./10. April bis 15./17. Mai umfasst haben. Aber B. Keil in dies. Zischr. XXIX (1894) 358 hat nachgewiesen oder mindestens höchst wahrscheinlich gemacht, dass das Rathsjahr 432/1 erst am 12. Hekatombaion, am 13. August, schloss. Dann reichte die 10. Prytanie etwa vom 6. Juli bis zum 13. August, die neunte etwa vom 28. Mai bis 5. Juli, die achte etwa vom 19. April bis 27. Mai.

Wenn die erste, directe Zahlung an die Strategen in der 9. Prytanie erfolgte, so wurde das Geld etwa am 27. Juni gezahlt, etwa neun Tage vor der Abfahrt der Flotte. Es stimmt also alles vortrefflich. Nimmt man an, dass die Hippothontis die 9. Prytanie hatte, so müsste die Zahlung bereits um den 20. Mai geleistet worden sein, während doch die Flotte, selbst wenn man den Einfall in Attika bereits um den 22. Mai ansetzt, erst um den 7. Juni, im anderen Falle erst um den 7. Juli in See ging. Man sucht über diese Schwierigkeit durch die Annahme hinwegzukommen, dass die di-

recte Zahlung an die Strategen zur Ausrüstung, nicht zur Abfahrt und Einschiffung gezahlt wurde; so Wilamowitz, Kubicki, H. Lipsius. Dabei übersieht man jedoch, dass dann die unentbehrliche directe Zahlung zur Absahrt sehlen würde. Hippothontis muss also auch aus diesem Grunde die 10. Prytanie gehabt haben.

Auch die Annahme, dass die auf die directe Auszahlung an die Strategen folgenden vier Zahlungen auf mehrere Prytanieen zu vertheilen wären, entbehrt, wie schon Unger Philol. 44, 625. H. Lipsius Leipziger Stud. VIII 166. Stahl Poppos Thuk. Ausg. Vol. I Sect. II Append. 240, 2 bemerkt haben, jeder Begründung. Flotte von 100 Trieren mit einem Landungscorps an Bord erforderte so grosse Summen, mindestens sechs Talente täglich, dass die Wahrscheinlichkeit für Theilzahlungen in kürzeren Fristen spricht. Man sieht ja in der Urkunde, wie während der Prytanie der Hippothontis an das Heer vor Poteidaia nur Zahlungen von 40 und 20 Talenten geleistet wurden. Der Staat sparte durch die kleineren Zahlungen auch an Zinsen für die Göttin. Die Urkunde liefert also einen Beweis, dass der Einfall der Peloponnesier nicht vor Mitte Juni erfolgte.

Schliesslich machen wir noch eine Probe auf die Rechnung. Im Jahre 428 fielen nach Thuk. III 1 die Peloponnesier αμα τῷ σίτω ἀχμάζοντι in Attika ein und blieben dort, so lange die Lebensmittel reichten. Der Einfall dauerte nicht länger als etwa 30 Tage (vgl. oben S. 579). Μετά δὲ τὴν ἐσβολὴν τῶν Πελοποννησίων εύθυς Λέσβος πλην Μηθύμνης απέστη απ' 'Αθηναίων. Die ἀπόστασις erfolgte, als eine von den Athenern zur Fabrt περί Πελοπόννησον ausgerüstete und rasch nach Lesbos gesandte Flotte vor Mytilene erschien, und die Mytilenaier die von den Strategen an sie gestellten Forderungen ablehnten (III 4, 1 und 5, 4 mit der Bemerkung Steups). Da nun die Athener noch während des Aufenthaltes der Peloponnesier in Attika - auch mit Rücksicht auf die geringere Anzahl der in der Peloponnesos anwesenden Streitkräste - die Flotte abzusenden pslegten, so ging dieselbe spätestens etwa gleichzeitig mit dem Abzuge der Peloponnesier nach Lesbos in See. Das  $\epsilon \dot{v} \vartheta \dot{v} \varsigma$  ist also ganz scharf als ,unmittelbar nach' aufzusasen. Gleich nach der ἀπόστασις wurde ein Wassenstillstand zwischen den Mytilenaiern und den Strategen abgeschlossen, καὶ ἀνοκωχήν ποιησάμενοι schickten jene Gesandte nach Athen, ἐν τούτψ (in der Zwischenzeit, während sie auf Antwort von Athen warteten) ἀποστέλλουσι καὶ ἐς τὴν Λακεδαίμονα πρέσβεις τριήρει λαθόντες τὸ τῶν ᾿Αθηναίων ναυτικόν κτλ. Nach einer beschwerlichen Fahrt mitten durch das Meer (ohne irgendwo as einer Insel anzulegen) trafen die Gesandten in Sparta ein, verhandelten dort über eine Hülfssendung (III 4, 6) und erhielten von den Lakedämoniern den Bescheid, sie möchten sich nach Olympis begeben, damit auch die übrigen Bundesgenossen sie anhören und ihre Beschlüsse fassen könnten. Die Gesandten begaben sich nach Olympia und trugen nach dem Feste ihre Sache vor (III 8).

Die Olympien wurden, wie jetzt seststeht (A. Mommsen Die Festzeit der Olympien 54 ff.; vgl. Unger Philol. 33, 427 ff.; Nissen Rhein. Mus. 40, 349 ff.) in diesem Jahre zwischen dem 11. und 15. August geseiert. Die Seereise auf einer Triere von Mytilene nach Lakonien mitten durch das Meer (gegen 70 geogr. Meilen) dauerte in dieser Jahreszeit unter normalen Verhältnissen nicht mehr als 3-5 Tage. Rechnen wir jedoch die doppelte Zeit. Dans, reichlich bemessen, 10 Tage Verhandlungen in Sparta, endlich 5 Tage Reise nach Olympia. Daraus ergiebt sich, dass die Gesandten frühestens um den 15. Juli von Mytilene abfuhren. Der Abfall erfolgte etwa eine Woche vor der Abfahrt, ganz unmittelbar vor dem Absall der Abzug der Peloponnesier aus Attika. Die Peloponnesier fielen also frühestens Anfang Juni αμα τῷ σίτφ ἀκμάζοντι in Attika ein, sie können aber auch erst um den 10. Juni eingefallen sein. Dazu stimmt, dass sie im Jahre 431 in Folge der Verzögerung des Einfalles erst um den 20. Juni einfielen, nicht mehr ganz αμα τῷ σίτψ ἀκμάζοντι.

Göttingen.

584

G. BUSOLT.

## DIE WERTHANGABEN IN DER NATURALIS HISTORIA DES PLINIUS.

In meinen kürzlich erschienen "Untersuchungen über die Zusammensetzung der Naturgeschichte des Plinius, Berlin Weidmann 1899 unterzog ich die indices im 1. B. der N. H. einer eingehenden Betrachtung, um aus deren Vergleich mit dem Texte der folgenden Bücher über die Arbeitsweise des Schriftstellers Aufklärung zu gewinnen. In Anlehnung an die gewonnenen Resultate versuche ich jetzt, über eine Reihe von Stellen der N. H., die nach Inhalt und Fassung unter einander nahe verwandt sind, einiges Licht zu verbreiten. Auch hier richtet sich das Hauptaugenmerk darauf zu erkennen, welche Gesichtspunkte Pl. bei seiner Arbeit verfolgte, welche Quellen er benutzte, und insbesondere was von jenen Stellen als seine eigene Leistung anzusehen ist.

Eine Hauptaufgabe, welche sich Pl. bei der Abfassung der N. H. stellte, war die, Bedeutung und Nutzen der einzelnen Naturproducte für das Leben nachzuweisen (praef. 16). Einen Maassstab dafür musste auch der Preis abgeben, den wichtigere Gegenstände im Verkehr hatten. Für eine Anzahl solcher hat er mit einer gewissen Sorgfalt Preisangaben gemacht, und es hat sowohl ein sachliches Interesse, diese zusammenzustellen und einer Betrachtung zu unterwerfen, als auch ist es nicht unwichtig zu erkennen, auf welche Dinge Pl. dabei sein Hauptaugenmerk richtete.

Den letzten Abschnitt seines Werkes, den von Jan zuerst aus der Bamberger Handschrift, der einzigen, die ihn erhalten hat, herausgab,<sup>1</sup>) bezeichnet Pl. am Schluss des ind. von B. 37 als Comparatio naturae per terras. comparatio rerum per pretia. Dem entsprechend beginnt er diesen Abschnitt 37, 201 mit den Worten: Peractis omnibus naturae operibus discrimen quoddam rerum ipsarum

<sup>1)</sup> Lectiones Plinianae part. I 1834, in denen der Text eingehend behandelt wird, doch ohne die Gesichtspunkte weiter zu verfolgen, die ich zumeist ins Auge fasse.

atque terrarum facere convenit, und stellt dann an die Spitze der Länder Italien, dessen Vorzüge er einzeln vorsührt. er Spanien und Gallien mit kurzerer Schilderung an, nennt aber, abgesehen vom nebenher erwähnten Indien, hier keine anderen Länder mehr. Dann fährt er § 204 fort: rerum autem ipsarum maximum est pretium in mari nascentium margaritis, extra tellurem') systallis, intra adamanti, smaragdis, [gemmis],2) myrrhinis, e terre vero exeuntibus in cocco, lasere, in fronde nardo, Sericis vestibus, in arbore citro, in frutice cinnamo, casia, amomo, arboris aut fruticis suco in sucino, opobalsamo, murra, ture, in radicibus costo, ex is, quae spirare convenit, animalibus in terra maximum dentibus elephantorum, in mari testudinum cortici, in tergore pellibus que Seres inficiunt et Arabiae caprarum villo quod ladanum vocavimus, ex is, quae terrena et maris, conchylis,3) purpurae. volucrum naturae praeter conos bellicos et Commagenum anserum adipem nulum adnotatur insigne. non praetereundum est, auro, circa quod omnes mortales insaniunt, decimum') vix esse in pretio locum, argento vero, quo aurum emitur, paene vicensimum.

Pl. stellt also aus sämmtlichen Naturreichen eine Liste der kostbarsten Dinge zusammen, die alle in den Handel kommen, meist Luxusgegenstände, aber nicht eigentliche Kunstwerke. Die Liste umfasst 28 Stoffe, und wenn Pl. am Schlusse sagt, Gold nehme unter ihnen kaum den zehnten, Silber kaum den 20. Platz ein, so muss ihm eine förmliche Liste vorgelegen haben, die jene Stoffe und wohl noch andere mit den Preisangaben enthielt. Darauf

<sup>1)</sup> Pl. will sagen, dass der Bergkristell sich nicht in der Erde, sondern aussen an den Felsen hervorstehend findet, wie er es 37, 27 näher beschreibt. Doch stimmen dazu nicht 33, 5 und 27, 24

<sup>2)</sup> Ich halte gemmis für ein Glossem; es ist ein Gattungsbegriff, der alle Edelsteine, von denen B. 37 handelt, umfasst (37, 1: ut nihil instituto operi desit, gemmae supersunt). Auch die myrrhina werden 37, 18 ff. dazu gezählt. Schon von Jan nahm a. a. O. S. 9 an dem Worte Anstoss.

<sup>3)</sup> Strack übersetzt: ,von allen Land- und Seemuscheln der Purpur', aber ich verstehe nicht, wie er da conchylis construirt. Ich übersetze: ,von den Dingen, die aus Erde und Meer gemischt sind, den Muschelfarben und dem Purpur'. Nicht die Schalthiere selbst sind gemeint, sondern die aus ihnen gewonnenen Farben, zu deren Bereitung auch erdige Bestandttheile nöthig waren, nach 9, 133 Salz, (nach § 133 Urin), nach § 140 auch coccum (quin et terrena miscere coccoque tinctum Tyrio tinguere, ut fieret hysginum).

<sup>4)</sup> So von Jan; der Bamb, bietet demum,

weisen auch die Worte volucrum naturae praeter conos bellicos . . . uullum adnotatur insigne.

Mag nun Pl. selbst diese Liste zusammengestellt, oder sie inderswoher entlehnt haben, der Urheber musste sich, soweit es nöglich war, eines festen Maasses bedienen, nach dem er die Preise perechnete, um sie mit einander vergleichen zu können, und das Maass konnte für einen grossen Theil der Gegenstände kein anderes iein, als das Gewicht der libra, nach dem sich auch der Werth les Goldes bestimmte. Wenn Pl. dem Golde kaum den zehnten, lem Silber kaum den 20. Platz in der Reihe der Preise einräumt, so heisst das nach seinen Angaben über das Gold 33, 47 (placuit X XXXX signari ex auri libris, paulatimque principes imminuere pontus et novissime Nero ad XXXXV) und über das Silber § 132 [cum sit iustum LXXXIV denarios e libris signari],1) dass es zehn Stoffe gab, von denen das Pfund mehr als 40-45 Golddenare -1000 - 1125 Silberdenaren 2) kostete und zehn andere zwischen liesem Preise und dem von 84 Silberdenaren für das Pfund. Ueber liese Verhältnisse werden wir in der N. H. genauere Angaben erwarten dürfen.

In der That hat Pl. es auch nicht unterlassen, von den meisten ener Gegenstände an den Stellen, wo er im Text der N. H. von ihnen handelt, ihren Werth anzugeben. Nicht bei allen jedoch, und gerade bei den werthvollsten nicht, hat er den Preis in bestimmten Zahlen angeben können, da manche nicht nach dem Gewichte, sondern nach anderen Eigenschaften bewerthet wurden, doch hat er von den allerwerthvollsten den Platz in der Preisliste genau bestimmt.

Nach Pl. eigenen Worten ergiebt sich mit ziemlicher Sicherneit folgende Rangabstufung:

- 1. Der Diamant; 37, 55: maximum in rebus humanis, son solum inter gemmas pretium habet adamas.
- 2. Ihm folgt die Perle; 37, 62: proximum apud nos Inlicis Arabicisque margaritis pretium est. Schon 9, 106 schreibt

<sup>1)</sup> Doch wurde während der Regierung Neros die Zahl der auf ein Pfund rehenden Denare auf 96 bestimmt (s. Mommsen Röm. Münzw. S. 757), was lem Pl. entgangen zu sein scheint.

<sup>2) &</sup>quot;Gemäss dem ursprünglichen Normalverhältniss der drei Metalle in der-Reichsmünze der Kaiserzeit entsprach 1 Goldstück 25 Silberdenaren, 100 Mesingsesterzen und 400 Kupferassen". Mommsen a. O. S. 766.

- Pl.: principium columenque omnium rerum preti margaritae tenent und führt § 120 die Perle der Kleopatra im Werte von centient sestertium, d. i. 10000000 Denaren an.
- 3. Der Smaragd; 37, 62: tertia auctoritas smaragdis perhibetur.
- 4. Der vierte Platz gebührt wohl dem Holz des mauretanischen Citrus, aus dem kostbare Tische versertigt wurden. Pl. redet 13, 91 von der mensarum (e citro) insania, quas seminae viris contra margaritas regerunt, und sührt Preise derselben zu 1000000, 1200000 und 1300000 Sesterzen an, latisundi taxatione, si quis praedia tanti mercari malit.
- 5. Es folgen die myrrhina; 37, 18 wird ein vas myrrhinum zum Preise von 70000 Sesterzen und § 20 eine trulla zu 300000 und eine capis zu 1000000 Sesterzen erwähnt.
- 6. Der Bergkristall crystallum, von dem es 37, 29 heisst: alius et in his furor, centum quinquaginta milibus trullam unam non ante multos annos mercata matre familias non divite.
- 7. Der Bernstein, sucinum; 37, 30: proximum (a crystallis) locum in delicis, feminarum tamen adhuc tantum, sucins optinent eandemque omnia haec quam gemmae') auctoritatem und § 49: taxatio in delicis tanta, ut hominis quamvis parva effigies vivorum hominum vigentiumque pretia exsuperet.
- 8. Das cinnamum, der Zimmt; 12, 93: pretium quondam fuere in libras denarium milia. auctum id parte dimidia est incensis, ut ferunt, silvis ira barbarorum.
- 9. Das opobalsamum, der Balsam; 12, 123: milibus denarium sextarii ... veneunt. Setzen wir letzteres Hohlmaass der libra gleich, so kam der Werth des Balsams dem des Goldes zu Ansang der Regierung Neros gleich. In der N. H. wird sonst kein anderer Stoff mit einem Preise erwähnt, der höher anzusetzen wäre, als
- 10. Das Gold, von dem Pl. 37, 204 sagt: decimum vix esse in pretio locum. Er scheint freilich seiner Sache nicht ganz sicher zu sein, da er ein vix hinzufügt, mit dem er aber vielleicht nur andeuten will, dass eine genau bestimmte Reihenfolge der Werthe bei der verschiedenen Natur der Gegenstände schwierig oder un-

Hier muss gemmae so viel heissen als "geschnittene Steine", in welchem Sinne das Wort öfter vorkommt.

möglich sei. Es mögen hier zunächst diejenigen folgen, die etwa noch neben oder vor dem Golde in Betracht kommen könnten.

- 11. Das Elfenbein; 8, 31: dentibus (elephantorum) ingens pretium.
- 12. Sericae vestes, die 6, 54. 12, 2; 11; 84. 21, 11. 34, 145 als Gegenstände des grössten Luxus erwähnt werden. Pl. lässt ihren Stoff fälschlich aus dem Laube von Bäumen gewinnen (6, 54. 12, 17; 38. 37, 204), indem er den Ursprung der Seide mit dem der Baumwolle verwechselt.
- 13. Sericae pelles, die 34, 145 neben den vestes als Luxusgegenstände genannt werden.

Bestimmtere Preisangaben macht Pl. zu den folgenden Stoffen; doch ist ausführlicher darüber zu handeln, welche Stelle

14. dem Purpur in seiner Preisliste zukommt. Nachdem Pl. 9, 124 die Perle gerühmt hat, weil ihr Werth von der Zeit nicht angegriffen werde (aeternae prope possessionis est), fährt er fort: conchylia et purpuras omnis hora atterit, quibus eadem mater luxuria paria paene et margaritis pretia fecit. Danach musste der Purpur etwa an der vierten Stelle der Liste stehen. Auch widmet ihm Pl. einen langen Abschnitt § 125-140. Darin führt er § 137 wortlich eine Stelle aus dem Nepos über die Preise des Purpurs zur Zeit des Augustus an: me, inquit, iuvene violacea purpura vigebat, cuius libra denariis centum venibat, nec multo post rubra Tarentina. huic successit dibapha Tyria, quae in libras denariis mille non poterat emi. hac P. Lentulus Spinther aedilis curulis primus in praetexta usus improbabatur; qua purpura quis non iam, inquit, tricliniaria facit. Diese Stelle führt Pl., wie auch sonst in ähnlichen Fällen, offenbar nur an, um einen Vergleich der früheren Preise mit denen seiner Zeit daran anzuschliessen. Kurz darauf nennt er diese: pretia medicamento sunt quidem pro fertilitate litorum viliora, non tamen usquam pelagi¹) [centenas] libras quinquagenos nummos excedere et bucini centenos sciant, qui ista mercantur inmenso. Der Vergleich der beiden Stellen lehrt, wie mir scheint, dass das in allen Handschriften überlieferte centenas vor libras zu streichen ist; es wird eine Dittographie des kurz darauf folgenden centenos sein. Zwar entsprechen die von Nepos angegebenen und

<sup>1)</sup> Von dem pelagium und bucinum, zwei Sorten des Purpurs, war bereits § 130 f. gehandelt.

die von Pl. genannten Sorten einander nicht genau, doch scheint der Preis des Purpurs seit des Augustus Zeit überhaupt etwas zurückgegangen zu sein. Für die Preisliste des Pl. sind nur die Angaben von § 138 zu berücksichtigen. Da 50 und 100 Silberdenare nur gleich 2 und 4 Golddenaren sind, ergiebt sich, dass Pl. 9, 124 stark übertrieben hat, wenn er den Werth des Purpurs fast dem der Perlen gleichstellt; er scheint hier nur die aus dem Meere gewonnenen Gegenstände mit einander verglichen zu haben, unter denen allerdings der Purpur der Perle am nächsten kommt. In der Liste des Pl. hat er seinen Platz zwischen Gold und Silber.

- 15. Die Muschelfarben, comchylia, schliessen sich an, von deren Bereitung Pl. zugleich mit der des Purpurs handelt, ohne jedoch genaue Preise derselben anzugeben.
- 16. Das nardum steht dem letzten Purpur im Preise gleich; 12, 43: pretium spicae in libras X C.
- 17. Das laser; 19, 38: auctoritate clarissimum laserpicium, quod Graeci silphion vocant, in Cyrenaica provincia repertum, cuius sucum') laser vocant, magnificum in usu medicamentisque et ad pondus argentei denarii repensum; vgl. 22, 101 und 107. Das laser steht also im Preise neben
- 18. dem Silber, dem Pl. paene vicensimum locum in der Preisliste zuschreibt. Hat er sich damit nicht nachlässig ausgedrückt, so müssen in der Liste entweder noch einige ungefähr gleichwerthige Stoffe enthalten sein, oder Pl. hat solche hier übergangen. In Betracht kommt für jenen Fall zunächst
- 19. das coccum. Schon bei Gelegenheit des Purpurs erwähnt Pl. 9, 141 diesen kostbaren Farbstoff, dann 16, 32, wo er von den Waldbäumen handelt. Nachdem er vom robur und dessen Parasiten gesprochen, fügt er hinzu: omnes tamen has eins dotes ilex solo provocat cocco . . . pensionem alteram tributi pauperibus Hispaniae donat. Weiter nennt er 22, 3 das coccum einen admirabilis fucus zum Färben der Kleider, imperatoriis dicatum paludamentis, doch nirgends fügt er seinen Preis hinzu.
- 20. Vom Schildpatt giebt Pl. ebenfalls keinen Preis an, so oft er auch von den Schildkröten redet, z. B. 9, 35—39 und besonders oft in B. 11. Als Gegenstand des Luxus wird es 32, 144

<sup>1)</sup> Demnach hätte das laser in der Liste von B. 37 seinen Platz eigentlich neben dem sucinum, opobalsamum u. s. w. haben müssen.

nannt, nach § 32 werden die Schildkröten in Ehren gehalten in propter excellens in usu pretium, 9, 39 werden die Blätter des hildpatts als luxuriae instrumenta bezeichnet und § 139 sowie, 146 wird weiter von ihrer Verwendung gehandelt, doch bleibt bei unbestimmten Angaben über den Werth.

21. Die Straussenfedern, mit denen nach 10, 2 die coni llici geschmückt werden, können ebenfalls hier noch in Betracht mmen, sowie

22. das Commagenum, von dessen Herstellung aus dem tt der Commagenischen Gänse und von dessen Gebrauch als Heiltel 29, 55 st. und 10, 55 die Rede ist; Pl. nennt es eine clasima res celeberrimi usus als Salbe zugleich und als Heilmittel, ne jedoch seinen Preis anzugeben.

Bleibt es bei den vier zuletzt angeführten Stoffen zweifelhaft, sie dem Silber gleichstehen oder nicht, so sind die übrigen in r Liste 37, 204 genannten alle weniger werth. Sie ordnen sich gendermaassen:

- 23. amomum (12, 49) in libras X LX,
- 24. casia (12, 97) in libras X L,
- 25. murra (12, 70)  $\pm$  L,
- 26. tus (12, 65) libra X VI,
- 27. costum (12, 41) in libras X VS
- 28. ladanum (12, 76) in libras asses XXXX oder 21/2 Denare.

Es muss aussallen, dass die zuletzt genannten, so geringwerigen Stoffe von Pl. in die Schlussliste ausgenommen sind, um mehr da besonders in B. 12, in dem von ihnen die Rede ist, inche theurere Stoffe vorkommen; indess lässt sich der Grund dasurcht erkennen. Die Zusammensetzung der Liste zeigt, dass Pl. rauf Gewicht legte, Stoffe möglichst verschiedener Herkunst aus m Psianzenreiche auszuzählen; sie sinden sich in fronde, in arre, in frutice, arboris et fruticis suco, in radicibus.

Dass die ganze Liste mit denjenigen Stellen des Textes, in nen die Preise der einzelnen Stoffe angegeben werden, in echselbeziehung steht, ist klar, obgleich in ihr nur beim lanum ausdrücklich auf 12,73 zurückverwiesen wird. Aber die ellen, auf welche Pl. Bezug nimmt, treten auch in ihrer Umbung durch einige gemeinschaftliche Eigenschaften hervor. In mittelbarer Verbindung mit einander stehen die drei zuerst gennten Stoffe (maximum pretium — proximum — tertia auc-

toritas), für 13 andere, nach Gewicht oder Hohlmaass bestimmte ist die genaue Preisangabe charakteristisch. Ausfallend ist, dass, abgesehen von dem Citat aus Nepos für keine einzige Preisangabe ein Gewährsmann angeführt wird, obgleich in der Einzelbeschreibung mancher eine Anzahl solcher genannt sind. Wenn beim Purpur Nepos nur deshalb citirt wurde, um im Gegensatz zu ihm die Preise der Neuzeit hinzuzufügen, so heisst es bei den Perlen ausdrücklich: proximum apud nos .. pretium est, beim sucinum, es sei adhuc nur bei den Frauen in hohem Ansehen, der höchste Preis eines Tisches aus citrum ist nuper gezahlt worden, beim teuren vas myrrhinum setzt Pl. hinzu: neque est hodie myrrhini alterius praestantior indicatura, die teure trulla aus Bergkristall ist non ante multos annos gekaust. Beim cinnamum wird dem früheren Preise der zu Pl. Zeit geltende gegenüber gestellt, auch beim opobalsamum spricht Pl. deutlich von dem zu seiner Zeit seststehenden, und dass dasselbe von allen übrigen Gewürzen anzunehmen ist, werden wir weiter unten sehen. Endlich ist noch beachtenswerth, dass bei allen Preisangaben nur römische Maasse und Münzen angeführt werden und keine Spur von griechischen vorkommt, die auf fremde und ältere Quellen hinweisen wurde.

Alle diese Beobachtungen machen es wahrscheinlich, dass nicht allein die Liste von 37, 204, sondern auch, wenn nicht alle, so doch die meisten oben angeführten Stellen mit Preisangaben nicht aus einer älteren Quelle entlehnt, sondern von Pl. selbst oder von einem Zeitgenossen gesammelt sind. Es kam dem Pl. besonders darauf an, die Fortschritte seiner Zeit gegenüber der früheren nachzuweisen,1) und ein besonderer Charakterzug seiner Schriststellerei ist es, auf Zahlen ein grosses Gewicht zu legen\*) und so auch auf die Preise der Dinge. Er selbst erklärt am Schluss von B. 33, das 26 Preisangaben von Farben enthält: pretia rerum, quae usquam posuimus, non ignoramus alia aliis locis esse et omnibus paene annis mulari, prout navigatione constiterint aut ut quisque mercatus sit aut aliquis praevalens manceps annonam flagellet . . . poni tamen necessarium fuit, quae plerumque erant Romae, ut exprimeretur auctoritas rerum. Demnach hat Pl. die Marktpreise mancher Gegenstände in Rom gesammelt.

Die N. H. enthält in mehreren Büchern umfangreiche Gruppen

<sup>1)</sup> S. meine Unters. 46; 48; 93.

<sup>2)</sup> Ebd. 92 f.

- den Platz stelle, der dem höchsten der genannten Preise zummt. Alle bis auf den für Balsam, n. 2, sind für das Pfund, ibra, in Denaren, einige wenige in Assen angegeben. stet das Pfund 1. cinnamum 1500 Denare (§ 93; s. o. n. 8).
  - balsamum der sextarius 1000 Den. (s. o. n. 9). xylobalsamum das Pfund 5 Den. (§ 123). malobathrum 1-400 Den.
  - das Blatt desselben 40 Den. (§ 129). isocinnamon 300 Den. (§ 98). nardum in Aehren 100 Dep. (s. o. p. 16).
    - microsphaerum 75 Den. mesosphaerum 60 Den.
  - hadrosphaerum 40 Den. (§ 44). 10. amomum in Trauben 60 Den. (s. o. n. 23).
    - friatum 48 Den. (§ 49). casia, die beste Sorte 50 Den. (s. o. n. 24). die übrigen 5 Den. (§ 97).
  - 15. murra stacte 3-50 Den. (s. o. n. 25).
  - sativa höchstens 11 Den.

Erythraea 16 Den.

Trogodyticae nucleus 161/2 Den.

odoraria 12 Den. (§ 70).

- 20. styrax optimus 17 Den. (§ 125). piper longum 15 Den.
- album 7 Den. nigrum 4 Den. (§ 28).

mastiche Chia candida 10 Den.1).

<sup>1)</sup> In meiner Ausgabe habe ich nach dem Palimpsest M hinter der Zahl X ch zwei Punkte, das Zeichen des Sextans, hinzugefügt; da jedoch in dieser

- nigra 2 Den. (§ 72).
   xylocinnamomum 10 Den. (§ 91).
   zingiberi 6 Den. (§ 28).
   omphacium 6 Den. (§ 131).
   thus optimum 6 Den. (s. o. n. 26).
- 30. secundum 5 Den. tertium 3 Den. (§ 65).

serichatum 6 Den. (§ 99).

costum candicans 5½ Den. (§ 41; s. o. n. 27).

iuncus odoratus 5 Den. (§ 106).

35. cypros 5 Den. (§ 109).

aspalathos 5 Den. (§ 110). galbanum 5 Den. (§ 126).

bdellium sincerum 3 Den. (§ 36) nardum Gallicum 3 Den. (§ 45).

- 40. cardamomum optimum 3 Den. (§ 50). ladanum laudatissimum 40 Asse, gleich 2½ Den. (§ 76 s. o. n. 28).
  - metopon optimum 40 Asse (§ 107).

comacum 40 Asse<sup>1</sup>) (§ 135).

myrobalanum 2 Den. (§ 103).

45. panax optimus 2 Den. (§ 127).

calamus odoratus 1 Den. (§ 106). Bei diesen Preisangaben, von denen n. 1. 2. 7. 11. 13. 15.

29. 33. 41 bereits oben angesührt wurden, sinden sich zunächst dieselben bezeichnenden Merkmale, die wir dort zusammenstellten; nur römische Maasse und Münzen kommen vor, für keine einzige Angabe berust sich Pl. auf einen Gewährsmann, für keine lässt sich eine anderweitige Schristquelle nachweisen. Auch für sie haben ohne Zweisel die aus dem Schluss von B. 33 angesührten Worte Geltung. Die Preisangabe findet sich selten in engerer grammatischer Verbindung mit dem übrigen Texte, sondern meist irgendwolose eingeschoben oder ans Ende des Abschnittes gesetzt. Häusig heisst es einsach: pretium ei in libras X tot; kommt ein Verbum im Satze vor, so steht es im Präsens: pretium est, pr. habet, per-

und den folgenden Listen so genaue Angaben nicht vorkommen, wird es richtiger sein, den übrigen Handschriften zu folgen, die alle nur X bieten.

<sup>1)</sup> Offenbar ist XXXX asses zu Pl. Zeit der gebräuchliche Ausdruck für den sestertius gewesen.

mutatur oder ähnlich, so dass es klar ist, Pl. führt den zu seiner Zeit üblichen Preis an.

Daraus ergiebt sich, dass uns in jener Liste eine Art Preiscourant vorliegt, und da wir doch kaum annehmen können, dass der vornehme Beamte Plinius ihn aus eigener Erfahrung zusammengestellt habe, darf man es wohl als sehr wahrscheinlich ansehen, dass er ihn sich von einem Kaufmann verschafft hat, den wir im Anschluss an die Worte des index als einen odorarius oder condimentarius werden bezeichnen dürfen.')

Auffallen muss es, dass in B. 13, das als Fortsetzung des vorigen ebenfalls von fremdländischen Bäumen handelt, und dessen index ganz dieselben auctores wie der des vorigen nennt, nur zwei Preisangaben sich finden, die wir den obigen vielleicht anschliessen dürfen:

- 47. (cummis optimae) pretium in libras X III (§ 66 f.)<sup>2</sup>) und 48. tragacanthi pretium in libras X III (§ 115).
- Sonst giebt Pl. in diesem Buche ausser dem schon oben S. 588 unter n. 4 behandelten Preise des citrum nur noch folgende beiden an:
- § 15: pretia (unguento cinnamomino) a X XXXV ad X CCCC und
  - § 20: excedunt quadringenos X librae unguentorum.

Dass von anderen Salben, von denen ein grosser Theil dieses Buches handelt, gar keine Preise angeführt werden, mag in dem starken Schwanken derselben seinen Grund haben, je nachdem ein grösseres oder ein geringeres Quantum der zahlreichen, theureren oder wohlfeileren Bestandttheile, aus denen sie bereitet wurden, dazu genommen wurde. Auch in der Schlussliste von B. 37 nimmt Pl. auf die unguenta gar keine Rücksicht.

<sup>1)</sup> Die Glossen des Philoxenus übersetzen odorarius mit ἀρωματοπώλης. Blümner Technol. 1, 355 giebt noch eine Reihe ähnlicher Bezeichnungen an, aber nicht die des condimentarius, die vielleicht nur bei Tertul. an. 23, aber in übertragener Bedeutung vorkommt: doleg Platonem omnium haereticorum condimentarium factum. Bemerkenswerth ist es, dass in der Liste von zollpflichtigen Dingen (species pertinentes ad vectigal), die in den Dig. 1. 39 t. 4, 16, 7 aus Marcianus liber singularis de delatoribus mitgetheilt wird, die unter nn. 1. 4. 7. 11. 13. 15. 21. 22. 26. 27. 33. 40 unserer Liste angeführten Dinge und aus der vorigen Liste die nn. 2. 11. 12. 14. 17 vorkommen.

<sup>2)</sup> Doch wird die Art e sarcocolla § 67 utilissima pictoribus et medicis genannt, so dass die Preisangabe auch zu der sogleich zu behandelnden Liste der Farben gehören könnte.

Eine grosse Aehnlichkeit mit der aus B. 12 und 13 gewonnenen Preisliste hat eine andere, die sich aus Stellen der Bücher 33 und 35 zusammensetzt und die meisten der in der Malerei gebräuchlichen Farben umfasst. Ich führe sie in derselben Weise wie jene geordnet an:

- purpurissmum 1—30 Den. (35, 45).
   Indicum 20 Den. (35, 46).
   minium 70 Sesterze 17½ Den. (33, 118).
   cinnabaris sincera nummi L 12½ Den. (33, 117).
- 5. lomentum 10 Den.
  - · caeruleum 8 Den.

Indicum 7 Den.

Vestorianum 1 Den. adtritum 5 Asse (33, 162 f.).

 Paraetonium optimum in pondo VI X L, also das Pfund zu 8<sup>1</sup>/<sub>3</sub> Den. (35, 36).

Armenium kostete früher treceni nummi =  $7\frac{1}{2}$  Den., jetzt 6 Den. (35, 97).

chrysocolla aspera 7 Den.

media 5 Den.

adtrita oder herbacea 3 Den. (33, 90).

15. cerussa 6 Den. (35, 38).

auripigmentum 4 Den. zur Zeit Caligulas<sup>1</sup>) (33, 79). sil Atticum 2 Den.

marmorosum 1 Den. (33, 158).

Sinopis optima 2 Den.

20. quae ex Africa venit 8 Asse (35, 31).

sil Scyricum 2 Sesterze = 1/2 Den.

lucidum e Gallia veniens dupondis detractis = 6 Assen (33, 158).

Melinum 1 Sesterz (35, 37).

viride quod Appianum vocant 1 Sesterz (35, 48).

25. sandaraca 5 Asse (35, 39).

sandyx  $2^{1/2}$  Asse (35, 40).

In dieser Liste werden fast alle von Pl. in diesen Büchern genannten Malerfarben, die aus Metallen oder Erden gewonnen

Dieser Beisatz lässt die Preisbestimmung vielleicht anderen Ursprunges erscheinen als die übrigen.

werden, aufgeführt; nur die ganz wohlfeilen, ochra, atramentum (35, 30), rubrica, sind nicht aufgenommen. Die Preise sind durchweg beträchtlich geringer als die der odores und condimenta. Sonst ist die Liste der obigen in allen aufgezählten Merkmalen gleich, auch in ihr finden wir nirgendwo eine Quelle erwähnt, noch ist für irgend welche Angabe eine Quelle bekannt; nur n. 16 ist vielleicht aus irgend einem Schristwerk entlehnt. Als Grundlage des Textes dürfen wir daher wohl entsprechend der obigen Liste eines odorarius hier die eines Farbenhändlers, pigmentarius, aus der Zeit Blümner sagt (Technol. 1, 354), mit dem Verdes Pl. erkennen. kauf von Droguen sei im Alterthum in der Regel auch der von Farbestoffen, Schminken, Seifen, Pomaden u. a. kosmetischen Mitteln verbunden gewesen, mehrere von Forcellini s. v. pigmentarius angeführte Stellen beweisen das, und so mögen die in B. 12. 13. 33 und 35 henutzten Preislisten dem Pl. wohl von einem und demselben Kaufmann geliefert worden sein. Von allen auctores, die Pl. in den indices dieser Bücher nennt, kann keiner mit Wahrscheinlichkeit als Urheber derselben angesehen werden, nur M. Varro und Democrit werden in allen vieren zugleich genannt, stehen aber ihres Alters wegen hier völlig ausser Frage. Wenn aber Pl. in der pracf. 6 vom Inhalt seiner N. H., allerdings mit erkunstelter Bescheidenheit sagt: humili vulgo scripta sunt, agricolarum, opificum turbae, so wird man annehmen dürsen, dass er sich wohl auch einmal bei Männern dieses Schlages Auskunst geholt hat. Ueberhaupt dürste gar manches von dem, was in der N. H. mit hodie, nunc, nuper und ähnlichen Zeitbestimmungen angeführt wird, aus der mündlichen oder schriftlichen Mittheilung von Zeitgenossen stammen, die Pl. nicht als schriststellerische auctores in seine indices ausnehmen konnte.

Ausser den besprochenen macht Pl. nur noch an reichlich 20 Stellen Preisangaben für Gegenstände des Verkehres und des täglichen Gebrauches; denn von den wenigen Stellen, an denen Preise von Statuen sich finden, werden wir in diesem Zusammenhange abzusehen haben. Wenn ich dagegen auf jene hier noch kurz eingehe, so geschieht das nicht, weil sie etwa mit den Preislisten oder auch unter einander in Zusammenhang stehen könnten, was sicherlich nicht der Fall ist, sondern weil wir aus ihnen die Gesichtspunkte näher kennen lernen, die Pl. bei seiner Schriststellerei im Auge hatte.

Er selbst macht im index von B. 7 s. 40 auf die pretia heminum insignia und in dem von B. 9 s. 31 auf mirabilia piscium pretia aufmerksam. Beide Male stellt er im entsprechenden Texte Preise aus alter Zeit denen der neuesten gegenüber, 7, 128 f. den als Sclaven für 700000 Sesterzen verkauften Grammatiker Daphais aus dem 7. Jahrhundert dem dispensator im Armenischen Kriege, den Nero für 12000000 Sesterzen freiliess, und den Verschnittenen Päzon des Sejan, der für 50 Millionen verkauft wurde, ähnlich 9, 67 den Preis von 8000 Sesterzen, den Asinius Geler zur Zeit des Caligula für einen mullus bezahlte, dem mittler Weile sehr gestiegenen Preise der Fische zu seiner Zeit: nunc coci triumphorum pretiis parantur et cocorum pisces.

Bei den Säugethieren, aus deren Reiche die Schlussliste von B. 37 das Elsenbein und die Serischen Felle ansührt, wird nur 8, 154 der 16 Talente betragende Preis von Alexanders Bucephalus erwähnt und § 167 nach Varro der Preis eines Esels zu 40000 Denaren. In dem von den Vögeln handelnden B. 10 wird § 54 erzählt, dass die Federn der deutschen Gänse das Pfund 5 Denare kosteten, § 84, dass zur Zeit des Claudius eine weisse Nachtigall mit 6000 Sesterzen bezahlt wurde, § 110 (wozu es im index zu s. 52 s. heisst: De columbis. opera earum mirabilia et preis) nach Varro r. r. 3, 7, 10, dass ein paar Tauben für 4000 Denare verkaust wurden, und § 141 wird eine Gestügelpastete des Clodius Aesopus erwähnt, in qua posuit aves cantu aliquo aut humano sermone vocales HSVI singulas coemptas.¹) Alle diese Preise sind aber keine Marktpreise, sondern Assectionspreise, die Pl. ossenbar aus irgend welchen Schristquellen entlehnt hat.

Das vom Wein handelnde B. 14 enthält mehrere Preisangaben; nach § 48 kostete zur Zeit der ersten Kaiser ein Landgut von 60 iugera bei Nomentum 400000 Denare, 20 Jahre später ein anderes in derselben Gegend 6000000, dessen Besitzer Remmius Palamon nach 8 Jahren fleissiger Bearbeitung die blosse Weinernte für 4000000 am Stock verkauste. An Weinpreisen erscheint § 56

<sup>1)</sup> Pl. giebt auch den Preis der ganzen Pastete an, doch ist er sehlerhaß überliesert. Ich schrieb mit Sillig: patina HS \overline{\textit{C}} taxata; statt der letzten drei Worte geben \overline{DE}^1F^1 in ista ea ia, R in ista eva, E^2 taxata, F^2 contexa tua. Die Summe von 100000 Sesterzen scheint aber zu klein gegenüber dem Preise der einzelnen Vögelchen. Wahrscheinlicher ist es, \overline{CC} (oder \overline{CCC}) HS taxata zu setzen.

r des Opimianischen Weines zur Zeit des C. Gracchus die amra zu 100 Denaren, und § 57 wird hinzugesügt, dass zu Pl.
it auch von Schlemmern selten mehr als 1000 Denare sür das
ss bezahlt wurde. Ossenbar zum Vergleich wird dem gegenüber
35 ein censorisches Edict aus dem Jahre 665 angesührt: ne quis
sum Graecum Amineumque octonis aeris singula quadrantalia¹)
zderet. Denselben Preis hatte der Wein nach 18, 17 (s. u.) auch
son im Jahre 502. Uebrigens geschieht in der Schlussliste von
37 des Weines so wenig, wie der Salben Erwähnung. Selbst
s garum kommt hier nicht vor, über das sich 31, 94 eine Preisgabe sindet, nach der ungesähr zwei congii²) desselben 1000 Dere kosteten; nec, sährt Pl. sort, liquor ullus paene praeter unnta maiore in pretio esse coepit.

Bei der Behandlung der Waldbaume berichtet Pl. 16, 202 von sten aus Fichtenstämmen: vulgo auditur  $\overline{LXXX}$  nummum et vis malos venundari . . . rates vero conecti  $\overline{[XL]}$ ) sestertium pleque.

Auch sur den Preis des Getreides sührt Pl. zwei Beispiele, eins aus der alten Zeit, an das sich eine Reihe anderer Nahrungstel anschließt, und eins aus der neueren. Ersteres 18, 17 entommt er dem Varro: M. Varro auctor est, cum L. Metellus in tumpho plurimos duxit elephantos (502 der Stadt), assibus singulis rris modios suisse, item vini congios sicique siccae pondo XXX, ei pondo X, carnis pondo XII. Dem gegenüber heisst es § 90: etium huic (tritico) annona media in modios farinae XL assis, nilagini octonis assibus amplius, siligini castratae duplum.

Ganz beiläusig und kaum um des Preises selbst willen macht. 29, 96 solgende Angabe: Cantharides obiectae sunt Catoniticensi, ceu venenum vendidisset in auctione regia, quoniam eas S LX addixerat. Et sebum autem struthocamelinum tunc nisse HS XXX obiter dictum sit.

Endlich findet sich noch eine Preisangabe in B. 34, deren berlieferung jedoch getrübt ist. Gehandelt wird nach dem index

<sup>1)</sup> Ein quadrantal ist gleich einer amphora und enthält 8 congii.

<sup>2)</sup> Die unbestimmte Angabe congios fere binos ist wohl so zu erklären, s die Gefässe, in denen die Fischbrühe in den Handel gebracht wurde, ht immer volle 2 congii enthielten.

<sup>3)</sup> So schreibt Kubitschek in dies. Ztschr. XXIV 1889 S. 586 ohne Zweisel Recht statt des überlieserten  $\overline{XL}$ .

zu s. 47-56 de plumbi metallis. Pl. unterscheidet § 156 plumbum nigrum und candidum. Letzteres nennt er pretiosissimum und berichtet § 161: albo per se sincero pretium sunt X LXXX,1) nigro X VII. Danach käme der Preis des weissen Bleies fast dem des Silbers gleich (s. o. S. 5). Auffallend ist es, dass Pl. weder hierauf noch auf den starken Unterschied vom Preise des schwarzen Bleies ausmerksam macht. Unmittelbar vor obigen Worten sührt er mehrere Mischungen an: tertiarium vocant, in quo duae sunt nigri portions et tertia albi. pretium eius in libras X XX. Stellen wir eine Rechnung an, so müsste nach diesen Angaben das Pfund tertiarium mindestens  $\frac{2.7 + 80}{2}$  =  $31^{1/3}$  Den. kosten; wenn der Marktpreis dafür nur 20 ansetzt, hätten die Mischer mit starkem Schaden gearbeitet. Weiter heisst es: improbiores ad tertiarium additis partibus aequis albi argentarium vocant. . . . pretium huius faciunt in p. X LXX.2) Rechnen wir mit den von Pl. gegebenen Werthen, so ist das Pfund argentarium mindestens zu  $\frac{20+80}{2}$  = 50 Den. anzusetzen, so dass für den Mischer ein hübscher Vortheil herausgekommen wäre. Dagegen ist zwar nichts einzuwenden, aber der Preis des tertiarium zu 20 Den. ist nach den gegebenen Grundpreisen für plumbum nigrum und candidum unerklärlich. Eine Heilung der ganzen Stelle wäre erreicht, wenn § 161 der Preis des plumbum candidum statt zu X LXXX vielmehr zu X XXXX angesetzt wird. Dann ergiebt sich für das tertiarium  $\frac{2.7+40}{2}$ - 18 Den., und die Mischer liätten 2 Den. gewonnen, wenn sie es zu 20 Den. verkausten. Der Herstellungspreis des argentarium 18 + 40= 29 Den., und danach wäre bei Pl. für dieses \* XXX statt \* LXX als Marktpreis anzusetzen. Auf die Verderbniss letzterer Stelle scheint die der ersteren eingewirkt zu haben. Indess giebt obiger Vorschlag nur eine Möglichkeit der Heilung an, neben

der sich noch manche andere denken lassen. Uebrigens erinnert die Stelle ihrer Fassung nach an die Preislisten der Wohlgerüche und der Farben, so dass man auf den Gedanken kommt, es habe

<sup>1)</sup> B giebt XLXXX, R XXX, V XCX, A C · X ·

<sup>2)</sup> So  $B^1$ ;  $B^2$  schreibt:  $\frac{\mathbf{X}}{\mathbf{X}} \cdot \mathbf{LXX} / / / / R$ :  $\mathbf{CXLXX}$ ,  $\mathbf{F}$ :  $\mathbf{CXXLXX}$ ;  $\mathbf{a}$  lässt die Zahl aus.

dem Pl. eine gleichartige über die Metalle vorgelegen. Weitere Preisangaben sind aus ihr jedoch nicht in die N. H. herübergenommen.

Stellen wir die Resultate dieser Untersuchungen zusammen, so dürste sich als höchst wahrscheinlich ergeben haben, dass Pl. in den Büchern 12 und 13, sodann in 33 und 35 zwei Preislisten benutzte, deren eine die Marktpreise der odores und condimenta, die andere die der pigmenta enthielt. Beide gaben die zu seiner Zeit gangbaren Preise an und waren ihm wohl von zwei oder vielleicht von einem und demselben Kaufmann zur Verfügung gestellt. Die comparatio rerum per pretia in B. 37, 204 dagegen hat er wohl erst selbst zusammengestellt. Benutzt hat er dabei die Preisliste der odores, aber nicht die der pigmenta, im übrigen wohl nur die von ihm selbst im Texte der N. H. gemachten Angaben. ihm ein Verzeichniss von Edelsteinen und anderen Luxusgegenständen mit Preisangaben von fremder Hand vorgelegen habe, anzunehmen genügt die Beziehung des Werthes der Diamanten, Perlen und Smaragde als maximum, proximum und tertium nicht, da sie sich an keine weiteren ähnlichen Angaben in der aussührlichen Beschreibung der Edelsteine in B. 37 anschliesst. Dass Pl. jedoch bei der Abfassung seines Werkes jene comparatio im Auge gehabt und sie nicht auf einen blossen Einfall hin angehängt hat, geht daraus hervor, dass die oben gegebene Anordnung der dort genannten Gegenstände nach ihrem Werthe, die auf den Aeusserungen und Preisangaben des Pl. im Texte selbst beruht, in der That mit seinen Angaben über die Stellung des Goldes und Silber in der Rangordnung so gut wie möglich stimmt. Im übrigen trat bei manchen Preisangaben die klare Absicht des Pl. hervor zu zeigen, wie sich unter der gesegneten Regierung Vespasians der Werth der Dinge gegenüber der früheren Zeit gesteigert habe.

Glückstadt. D. DETLEFSEN.

# AUS DER STRASSBURGER PAPYRUSSAMMLUNG.

#### I. Zu Aristophanes.

Aus der ältesten Handschrift der Wolken des Aristophanes besitzt die Strassburger Bibliothek (unter n. 621) arg verstümmelte Reste eines Pergamentblättchens; Höhe 12 cm, Breite 10,5 cm, oberer, unterer und linker Rand fehlen. Die fast unleserliche erste Seite enthält die Reste von 1371—1391, die Rückseite von 1407 bis 1428 (Bergk). Da die lyrischen Partien in ihrer Vertheilung etwa unserer Trennung entsprochen haben, standen also ursprünglich 36 Zeilen auf einer Seite, deren Schriftraum etwa 18×15 cm betragen haben mag; die Blattgrösse war etwa 26×20 cm. Die Zeilen sind eingeritzt, die Schrift steht unter ihnen. An dem breiten äusseren Rand standen vereinzelte Scholien, in denen zwei Hände zu erkennen sind. Das Alter der etwas schräg liegenden Schrift ist ausserordentlich schwer zu bestimmen; ich möchte über das 7. Jahrhundert nicht namhaft herunter, über das 5. sicher nicht heraufgehen.

Der Text der Vorderseite lautet1):

Ρ.ΑΝ...ΛΦΗΝ ΕΞΑΙΟΛΟΥ
... ΕΥΘΕΨΟΑΡΡΑΤΉ ΤΑΡΑΤΤΌ
ΥΘΕΝΟΙΟΝΕΙΚΌΟ
1375 ΥΤΨΟΕΠΑΝΑΠΗΔΑ
ΓΕΚΑΠΈΤΡΙΒΕ
ΔΗΝΕΠΑΙΝ.
ΠΙΙΙ

<sup>1)</sup> Ein Theil der Schrift und die Accente der Vorderseite scheinen in jüngerer Zeit mit schwärzerer Tinte nachgemalt. Bei den Accenten der Rückseite ist dasselbe wenigstens möglich. Die Randbemerkungen stammen z. Tb. von zweiter Hand.

Н.ГАР ΔΙΚΑΙΦΟ **É**OPEYA 1380 TINOOIHC νεπέςχον **AUNANÁPTON AABWNOYPAZE** 1385 MENYNATTÁLXWN

1390 . . . . .

ΑС. ΑΡΔΙΑС Besser ist die Rückseite erhalten:

. ππω

EKEŢCEZ, OOEN

ΚΑΙΠΡωΤ' ΕΡΗ Ο Ο ΜΑ

1410 ELMLE . EANOWN

OYK ÅMECOIDÍKAIONE TAILLEINT, ELIIVHILED TWCTAPTOMÈNCOICŴ

ΤΟΥΜΟΝΔΕΜΉ · ΚΑΙΜ

1415 KAÁIOYCITT

TO TYTTECOAL HCEICNO

. LMVEL, VNI

E.KOCTEM

ΟСШΤΈΡΕΞΑΜ

1420 ΑΛΛ'ΟΥΔΑΜΟΥΝ

OYKOYNANHPTONN

**WCTTEPCYKATWKA** 

ΗΤΤΟΝΤΙ ΔΗΤ' Є

<sup>1379</sup> Für FAP auch FEP möglich.

<sup>1381</sup> Am Rand ein längeres, für mich ganz unleserliches Scholion.

<sup>1415</sup> Das erste I scheint durchstrichen.

<sup>1416</sup> Vgl. Schol. R τοῦτο τοὖργον: τὸ τύπτεσθαι.

### OEINAINOMONTO 1425 OCAC∆EΠΛΗΓΑC ΑΦ. ΪΜΕΝ·ΚΑΙΔΙ CK...ΑΙΔΕΤΟΥ ...... ΑΤΕ

Die eigenen Lesungen der neuen Handschrift, also 1375 οἷ-τως, 1383 ein anderes Particip für φέρων, 1413 σοι von erster Hand für σον, 1415 κλαίουσι, 1421 ὁ fehlt, 1426 ἀφεῖμεν haben wenig zu bedeuten. Dagegen ist äusserst interessant, dass V. 1373 die Conjectur von Meineke εὐθέως ἀράττω, welche Blaydes in einer einzigen jungen Handschrift, dem Cantabr. 1, wiedergefunden hat, in leichter Verderbniss wiederkehrt; εὐθέως ἐξαράττω haben Cant. 3, Harl. 1, Bodl. 1, εὐθὺς ἐξαράττω alle übrigen, und ἐξαράττω wird von den Scholien zu R bezeugt. Von den weiteren Varianten, die jeder leicht in Blaydes Ausgabe nachschlagen kann, erwähne ich nur

- 1876 κάπετριβε: κάπετριβεν die jüngeren Codd., κάπεθλιβε RS, κάπεθλιβεν V.
- 1879 ἐν δίκη γάρ wie Θ Elb: ἐνδίκως γάρ ΔΦ Bodl. 8, ἐν δίκη γ² ἄν RV und die überwiegende Zahl der jüngeren Codd.
- 1407 ίπηω(ν): ίππον V und ein Theil der jüngeren.
- 1409 καὶ πρώτ': καὶ πρώτον V.
- 1410 ἔγωγέ σ' (σ' über der Zeile vielleicht von zweiter Hand): ἔγωγ' STX Par. 19, Bodl. 1. 7; Mut. 2.
- 1411 οὐ χάμέ: οὐχ ᾶν έμὲ V.
- 1412 τύπτειν τ' mit den jüngeren: τύπτειν δ' V, τύπτειν R.
- 1417 ἐγὼ δέ γ': ἐγὼ δ' V. Mut. 1. 2. 3, Bodl. 1. 7 T.
- 1415 εἰκός τε mit R und wenigen jüngeren gegen V und die Mehrzahl, die εἰκὸς δέ haben.

Die Folgerungen sind klar: unsere Aristophanesüberlieferung ist nicht in der Art einheitlich, dass R und V als älteste Zeugen derselben etwa frühbyzantinischen Recension, von der auch die übrigen Handschriften abstammen, das meiste Vertrauen verdienen. Die verschiedenen Recensionen, welche es im Alterthum gab, haben noch auf bisher kaum beachtete junge Handschriften weiter gewirkt. Ein Stemma der Ueberlieferung zu geben wird wohl niemals möglich sein.

### II. Zu Apollonios von Rhodos.

Die Ueberlieferung der Argonautika ist, soweit wir wissen, sserordentlich einheitlich. Dass sie freilich von späten und geltsamen Interpolationen nicht frei ist, hoffe ich durch einen reifen aus der ältesten Handschrift zu belegen.

Das Pergamentsetzchen (n. 173), um das es sich dabei handelt, auf der Rückseite traurig entstellt, da das weiche, schwammige rgament in zahllose Fältchen zusammengedrückt und abgerieben. Die Schrift, etwa dem 8. oder 9. Jahrhundert angehörig, ist h, am Zeilenende ist, wo der Raum nicht reichte, eine beliebige izahl Buchstaben über die Zeile gestellt. Ein gewölbter Strich unt sie von der oberen Zeile und zeigt ihre Zugehörigkeit.

Die Seite hatte 29 Zeilen, die Schrifthöhe war ungefähr 20 cm, 2 Schriftbreite etwa 15 cm. Das Format war also dem der Aristoaneshandschrift ähnlich.

Die Vorderseite enthält folgende Reste von 3, 145-161:

```
145 W
  MHΛ
  NWVEW
  VICCETO
  ANTOME
150 KYCCETTOT
  ICTW . YN
  ΗΜ..ΤΟΙΔΨΡ
  EIKENENICKHM
  φĤ· ΟΔ' ΑΡ' ΑCΤΡΑΓΑ
155 MHTPOCÉNCEYTAN
  ΑΥΤΊΚΑΔ' ΙΟΔΌΚΗΝΧ
  TPEMNWKEKAIMEN
  ΕΚ
. ΗΔΕΔΙΟΣΜΕΓΑΛΟΙΟΟ
  . . . . Ρ.ΠΕΙΤΑΠΥΛΑСЄΞ
160 . . . . . . . . . . . ΕΝΔΕΚΑΤ
```

<sup>158</sup> EK über der Zeile in dunnerer, steifer Schrift.

| Auf | der | Ruckseite | unterscheidet                     | man     | Reste | von   | 173—191 :                    |
|-----|-----|-----------|-----------------------------------|---------|-------|-------|------------------------------|
| 175 |     |           |                                   |         | MNE   | TÉ    | ΠΕΡ<br>ΥΡΑC<br>ΚΗΛΟΙ<br>ΉΤΑΟ |
|     |     |           |                                   | T       | olcin |       | YC<br>O<br>AC                |
| 180 |     |           |                                   |         | Y     | -     |                              |
| •   |     |           | A . EEPF                          | OME     |       | Ν̈́,  |                              |
| 195 |     | исфе́те   | N ETTEE:<br>PONKTEP .<br>INAPECCA |         |       | • • • |                              |
|     |     |           | OCOKENMO<br>EEKATAXP<br>OTAMY     | Ę       |       |       |                              |
|     |     |           | T                                 | • • • • |       | • • • | • • • •                      |

Dass die Handschrift derselben Ueberlieferung wie LG und die jüngeren angehört, beweist der allen gemeinsame Schreibsehler ἐπέδοσι in V. 185, dem gegenüber wohl niemand auf eine orthographische Absonderlichkeit wie 176 μίμνετ΄ ἔκηλοι Gewicht legen wird. Um so wichtiger ist die Abweichung in V. 158, welcher in unseren Handschriften übereinstimmend

 $β\tilde{\eta}$  δὲ διεχ μεγάροιο Διὸς πάγχαqπον ἀλωήν überliefert ist.')

An dieser Fassung hatte schon Gerhard (Lect. Apoll. p. 77) Anstoss genommen. Hera und Athene, welche Aphrodite in ihrem Hause auf dem Olymp aufgesucht haben, gehen mit dieser den Eros suchen  $O\dot{v}\lambda\dot{v}\mu\pi\sigma\iota\sigma$  κατὰ πτύχας. Sie finden ihn  $\Delta\iota\dot{o}\varsigma$  Θα- $\lambda\epsilon\varrho\tilde{\eta}$  ἐν ἀλω $\tilde{\eta}$ . Wenn er nun zur Erde eilt, so ist die Beschreibung  $\beta\tilde{\eta}$  δὲ διεκ μεγάροιο  $\Delta\iota\dot{o}\varsigma$  πάγκαρπον ἀλω $\tilde{\eta}$ ν, selbst wenn wir  $\mu\dot{\epsilon}$ γαρον gleich  $o\dot{l}$ κος im weitesten Sinne fassen, unklar und unschön.

<sup>1</sup> βή δεδι' έχμεγάροιο L.

Gerhard vermuthete  $\beta \bar{\eta}$  δὲ δι' ἐχ μεγάλοιο Διὸς πάγχαςπον ἀλωήν, wenig überzeugend, weil wir dabei διεχ von dem daneben stehenden Genetiv trennen müssten. Dagegen scheint mir, was unser Text bietet  $[\beta]\bar{\eta}$  δὲ Διὸς μεγάλοιο  $\Im[έων^1)$  περιχαλλέα ἀλωήν] in jeder Hinsicht ansprechend. Was der Corrector gewollt hat, ist schwer zu entscheiden; ich glaube, dass zunächst ΔΙΕΚ ganz mechanisch aus ΔΙΟC, dessen O unleserlich geworden war, verdorben ist, und dass erst, als διεχ nun im Text stand, aus dem missverstandenen MEΓΑΛΟΙΟ ΘΕШΝ durch Interpolation μεγάροιο Διός wurde. Es lohnt vielleicht nachzusehen, ob sich in der noch wenig bekannten jüngeren Ueberlieferung, die sicher nicht ganz aus L stammt, weitere Spuren dieses Herganges erhalten haben.

### Ill. Zu Isokrates und den Florilegien.

Ein kleines mit der Scheere zurechtgeschnittenes Papyrusblatt (Pap. graec. 92), seiner Zeit meine erste Erwerbung in Kairo, enthält auf seiner Vorderseite in grosser, wundervoller Uncialschrift etwa des beginnenden 3. Jahrhunderts<sup>3</sup>) Isokrates πρὸς Δημόνι-κον § 45 in zwei schmalen Columnen, deren jede ursprünglich 23 Zeilen umfasste.

| 1             | H                  |    |
|---------------|--------------------|----|
| τυγΧΑ         | XPWMENOC.          |    |
| νω τών ΜΕΝ    | THTEPITHN          |    |
| γὰς ἄλλωΝ     | ΑΛΛΗΝΠΑΙ           |    |
| τοὺς πλεΙ     | ΔΕΙΑΝΦΙΛΟ          |    |
| στους εύρΗ    | <b>TONIATON</b>    | 5  |
| σομεν ὧΟΠερ   | "APAYTW            |    |
| τῶν σιτίΩΝ    | TABEATICT $\alpha$ |    |
| τοις ήδίσToic | ΠΡΑΤΤΕΙΝ           |    |
| μᾶλλον Η      | EMITATTON          |    |
| τοίς ύγιειΝο  | <b>TATOY</b> 2ON   | 10 |
| τάτοις χαί    | <b>EIKOCKAI</b>    |    |

<sup>1)</sup> Bezw. Gier.

<sup>2)</sup> Die Zeitbestimmung danke ich der grossen Güte Prof. Wilckens, der zu der Schrift der Vorderseite in dem Fragment aus Demosthenes de corona Oxyrrh. I 25 pl. 3 das beste Analogon findet. Die Schrift der Rückseite kann nach ihm nicht mehr dem 4., wohl aber nach den Formen der einzelnen Buchstaben eventuell sogar dem 2. Jahrhundert angehören; doch deute auch hier der Gesammtcharakter mehr auf das 3. Jahrhundert.

φοντας οΥ τως καὶ ιΩΝ TOYCANAOYC TOYCETITHN

Die einzige nennenswerthe Variante ist, dass in II 3 oov, welches die jüngeren Handschriften einschieben, hier wie im Urbinas sehlt.

Wichtiger ist die Rückseite, welche in einer eigenthümlich steisen und verschnörkelten Schrist, die ebensalls noch dem 3. Jahrhundert gehört, Reste eines Florilegiums bietet, durch welches sich vielleicht schon der erste Besitzer die inhaltlich einem solchen ja sehr nahestehende Isokratesrede nachträglich erweitern liess. Von der obersten Zeile ist das Hauptstück weggeschnitten. Ich lese:

TATOYCI
PYEATOKAIDIECEICATOEITA
MHTEKENOCMHTEMEC
PEYCAI·EMTATOIAYTACTINAC
KAIETIMEAEIACTIEPITOYTOP
TPOCMEDIEEHEIOYTOCONA
OTOYHOAICMOYÏEPEYCACET

CE ΛΕΓΕΙΝΠΡΟCΤΟΝΔΕΚΟΛΟΦΜ ΤΟΙCΕΠΗ///ENΟΤΙΕΙΘΕΛΕΙ ΚΙΑΝΑΓΑ///EINENMENTAICA ΟΥΚΑΒΙΜΤΟΝΟΥΤШСЕСТΙ ΜΟΙΧΕΙΑΓΕ ΝΗΤΑΙΚΑΙΤΟΥΤΟΑ! ΠΗCΑΜΑΑΠΟΠΝΕΙΓΕΤΑΙΚΑ ΟΥΤШΝΟΜΙΜΟΝΕCΤΙΝΚΑΙ

## *ABOPEINOY*

#### ETTAMEINWNDACTAPOOHBAI EAAHNWNTAYTHNEGHMETICT

Die Zeilen waren offenbar sehr lang; die Ergänzung wird noch durch die Ungleichmässigkeit der Schrift erschwert; so nehmen z. B. in Z. 3 die 16 Buchstaben denselben Raum, wie die 23 in Z. 2 ein. Für die Reconstruction des Gedankenganges muss m. E. maassgebend sein, dass es sich um ein Florilegienstück handelt, dass ein den Meisten befremdliches νόμιμον in einem brieflichen oder mündlichen Bericht über eine Unterredung gerechtfertigt wird, endlich dass Z. 10—13 die bekannten, immer wiederholten Gründe gegen die Ehe enthalten') und in Z. 5 von der πορνεία im all-

<sup>1)</sup> Vgl. Gellius V 18 und die von Freudenthal Rh. Mus. 35, 413 anführte Litteratur. Der Gedanke kehrt in den Θέσεις εί γαμητέον wieder.

gemeinen die Rede ist. Um die Unterhaltung eines christlichen Asketen mit einem Heiden kann es sich kaum handeln; nicht vom Fasten, sondern von den mässigen Mahlzeiten, wie sie z. B. Apollonios von Tyana mit seinen Schülern hielt, scheint in Z. 3 die Rede.<sup>1</sup>) Auf die Litteratur über ihn oder andere Neupythagoreer scheint unser Stück zurückzugehen. Ich will statt eines langen Commentares lieber einen Ergänzungsversuch, der natürlich günstigsten Falles nur den Gedankengang treffen kann, geben:

Das aus Favorinus entnommene Stück hängt wahrscheinlich nit dem von Freudenthal im Rh. Mus. XXXV 408 besprochenen Verke, den Γνωμολογικά, zusammen. Wichtig ist die Einführung les ἀπόφθεγμα durch γάρ. Sie zeigt, dass Favorinus nicht nur len Aussprüchen berühmter Männer eigene allgemeine Betrachungen vorausgeschickt liat, wie man dies bisher annehmen musste, ondern dass er die ἀποφθέγματα wie die Gnomen in sachlich geordneter, zusammenhängender Darstellung bot.³) Eine Fundgrube ür die Versasser von Florilegien oder die Zusammensteller von ach war es weder das eine noch das andere, sondern eine Sammung philosophisch-rhetorischer Vorträge über moralische Themata. Iierzu stimmen, wie schon Freudenthal gesehen hat, die Frag-

<sup>1)</sup> Z. 1 und 2 könnten die Enthaltung vom Weingenuss vorschreiben.

Vgl. Aelian H. A. 13, 12 καὶ δὴ καὶ τὸν κολοφῶνα ἐπῆγε τῷδε τῷ ἰγφ παντὶ ἐκεῖνον.

<sup>3)</sup> Genau entspricht Stob. 119, 16 έκ τῶν Φαβωρίνου περί γήρως: Θεόωρος μεν γὰρ ὁ Κυρηναΐος οἰδεμίαν ίκανὴν πρόφασιν Εφασκεν είναι κτλ.

mente (z. B. 104. 106. 110 Marres), die diesem Werke abwsprechen jetzt noch weniger Grund vorliegt. Allein wir dursen Freudenthal hat einen falschen Ausgangsweiter fortschreiten. punkt gewählt. Γνωμολογικά ist gar kein Titel und als solcher nicht bezeugt. Zu der Suidasvita ist nach der vollkommen abgeschlossenen Schriftenaufzählung (καὶ ἄλλα) nachträglich von einem Byzantiner hinzugefügt οὖτος ἔγραψε καὶ γνωμολογικά.1) Die Erklärung bietet eben Freudenthals Fund. Es gab einen byzantinischen Auszug, welcher einerseits αποφθέγματα, andererseits Gnomen enthielt; ihn bat Maximus benutzt.2) Es ist, wie die Uebereinstimmungen mit Stobaios zeigen, ein dürftiger Auszug aus demselben Werk, oder besser demselben corpus, welches dieser benutzte. Dasselbe muss als solches allgemein bekannt, seine Titel denen des Florilegiums z. Th. ähnlich gewesen sein. Nur so ist es zu erklären, dass, wie Stobaios in der Regel, so auch unser Autor keinen Specialtitel citirt. Aber "gnomologisch" war es nicht. Seinen Charakter lehrt uns Gellius IX 8 kennen, der einen Theil des von Stobaios 49, 48 angeführten Fragmentes mit den Worten einleitet hanc sententiam memini a Favorino inter ingentes omnium clamores detornatam inclusamque verbis his paucissimis. Eine Bestätigung bietet uns Philostratos vit. Apollon. IV 25 Δημήτριος .... οὖ Φαβωρίνος ὖστερον ἐν πολλοῖς τῶν ἐαυτοῦ λόγων ούχ ἀγεννῶς ἐπεμνήσθη.3) Es kann sich dabei nur um moralphilosophische Vorträge handeln. Traten in ihnen, wie wir dies ja bei dem vielbelesenen Sophisten ohne weiteres erwarten, die Dichtercitate,4) die Gnomen und αποφθέγματα besonders stark hervor, so ist die weitgehende Benutzung in den Florilegien ebenso wie der "gnomologische" Auszug, dessen Reste Freudenthal entdeckt hat, erklärt.

Gellius erwähnt diese Reden stets, als ob er sie lediglich dem

<sup>1)</sup> Selbst wer diesen, m. E. nothwendigen Schluss nicht machen wollte, müsste den Satz wenigstens sachlich mit γέγραπται γοῦν αἰτῷ φελόσοφά τε καὶ ἰστορικά verbinden; auch dann ist γνωμολογικά kein Titel.

<sup>2)</sup> Ueber den Titel έκ τῶν Φαβωρίνου, vgl. Freudenthal S. 415.

<sup>3)</sup> Sehr möglich daher, dass die Erwähnungen des Kynikers Demetrios in der Florilegienlitteratur auf dies corpus zurückgehen. Die λόγοι φιλοσοφοίμετοι, welche Philostratos (vit. Soph. 8) erwähnt, umfassen neben den Τυρώτειοι λόγοι auch diese moralphilosophischen.

<sup>4)</sup> Vgl. Fr. 109 und 87 Marres.

Gedächtniss entnimmt; aber er citirt IX 8 zweifellos nach der Ausgabe.¹) Wenn nun Philostratos (vit. Soph. 8) einen  $\lambda \acute{o}\gamma o\varsigma \ \acute{e}\pi \grave{l}$   $\imath \check{\psi} \ \lambda \acute{\eta} \varrho \varphi$  bezeugt und Gellius l 15, 17 nach prächtigen griechischen Citaten über das  $\lambda \eta \varrho e \~{l}\nu$  erwähnt, Favorinus habe die bekannten Verse aus Euripides Bakchen 386—388 im Gegensatz zu anderen auf die Schwätzer bezogen (was allerdings auch Plutarch und andere thun), so gilt mir als wahrscheinlich, dass Gellius auf diese Rede Bezug nimmt, und als möglich, dass Stobaios 36, 13 aus Favorinus stammt. Ich führe auf diese  $\lambda \acute{o}\gamma o\iota$  ferner noch Gellius I 3, 27 (über die Freundschaft), V 11 (e $\~{l}\ \gamma \alpha \mu \eta \tau \acute{e}o\nu$ ?), XII 1 (über Kindererziehung), XIX 3 (über Lob und Tadel, vgl. Fr. 104 Marres), ja selbst XVII 19 die Gnomen des Epiktet zurück.

Auf die schon von Marres bemerkte, nun immer deutlicher hervortretende Aehnlichkeit der Schriftstellerei des Maximus von Tyros und auf die Schulvorträge der Philosophen kann ich hier nicht eingehen.

Der Spruch des Epaminondas ist m. W. sonst nicht erhalten. Wie gut ein Spruch gegen die πορνεία — denn nur diese, nicht die Ehe kann als das grösste Unglück in Hellas bezeichnet sein — in den Mund des in strenger Selbstzucht nur der Politik und dem Wassenhandwerk lebenden Mannes passt, brauche ich kaum zu erwähnen. Vielleicht hilst auch dies Fragmentchen, in den noch wenig bekannten jüngeren lateinischen und griechischen Apophthegmensammlungen die Spur des Favorinus verfolgen.

#### IV. Zu den Iliasscholien.

U. Wilcken hat in den Sitzungsberichten der Berliner Akademie 1887 S. 817 aus einem Pariser und einem Berliner Papyrusblatt des 3./4. und des 5. Jahrhunderts den Anfang zweier Glossen-

<sup>1)</sup> Die Manier wird besonders klar durch II 1, 3 de fortitudine eius viri ut plera que disserens (woraus M. freilich niemals einen Titel παρί τῆς Σωπράτους ἡώμης hātte machen dūrfen) und XIV 1, wo unzweifelhaft eine Rede κατὰ Χαλδαίων vorliegt. Aber auch von den Fictionen des Gellius abgesehen — wir beziehen viel zu häufig ein dicebat oder εφασκεν auf mündliche Tradition und vergessen, dass es z. B. Lucian (παρί τῆς ἀποφράδος 32) fertig bringt, Euripides Bakch. 386—388 mit den Worten einzuführen ως ὁ καλὶς Εὐριπίδης λέγειν εἴωθεν. — Ob das συγγραμμάτιον περί εὐχῆς, welches Phrynichos citirt, oder die Schrift παρί γήρως bei Stobaios zu diesem Corpus gehörte, ist natürlich nicht zu entscheiden.

sammlungen zum ersten Buch der Ilias herausgegeben. wandtschaft mit den sogenannten Didymosscholien hat Wilamowitz in dies. Ztschr. XXIII 142 hervorgehoben und die entscheidenden Folgerungen gezogen. Der Glossenbestand ist verschieden; das jüngere Blatt bietet eine ganze Reihe der allertrivialsten Umschreibungen mehr. Ein sehr viel grösseres Stück aus der Mitte desselben Iliasbuches erwarb ich für die Strassburger Sammlung im Fayoum, allerdings in traurigem Zustand.1) Die Schrift, etwa dem 3. Jahrhundert angehörig, ist z. Th. verloschen, z. Th., besonders im Anfang, weggerissen, der Rest nur mit furchtbarer Anstrengung der Augen lesbar. Die Buchstaben sind unregelmässig, ie nach dem Raum breiter oder schmäler, zwischen Lemma und Erklärung bald mehr, bald weniger Raum gelassen; fast jede Angabe über die Zahl der verlorenen Buchstaben ist unsicher. Die Vorderseite nimmt eine längere Rechnung ein. Zur Ergänzung helfen vor allem die Didymosscholien, für die ich leider nur die Baseler Ausgabe (die Hervagiana von 1535) benutzen kann. Ueber die handschriftliche Tradition dieses Theiles der Didymosscholien wissen wir bisher nichts; etwas bilft die Bekkersche Paraphrase, die nach einer Recension dieser Scholien gemacht ist, sowie die Interlinearglossen des Venetus A. Die Uebereinstimmung ist durch die Buchstahen DPA am Schluss der Glossen angedeutet. Uebereinstimmungen mit Eustathios (E) sind nicht immer, sondern nur, wo sie Wichtigkeit zu haben schienen, angegeben. Von der ersten Columne sind nur wenige Zeilenenden erhalten.3)

#### Col. 1.

20

25 (δδὸν ἐλθέμεναι· εἰς ἐν)έδρας (κατελθεῖν). D 11. 1, 151

<sup>1)</sup> Bezeichnet als Pap. gr. 33; Höhe 20,3 cm, Länge 80,5 cm.

<sup>2)</sup> Accente, Spiritus, Apostroph und Interpunktion fehlen vollständig. Iota mutum ist nie gesetzt. Die Orthographie ist bis auf die Verwechselung on 4 und 24 und 24 richtig.

# AUS DER STRASSBURGER PAPYRUSSAMMLUNG 613

#### Col. II. ) . . . . . . 1) . . . . . . . . ώλαx(ι) . . . . . . . . . . . 155 ήσαν(το) . . . . . . . . 156 5 εντα . . . . . . . . . . 157 ἐναιδέ(ς)· (μεγάλως) ἀναιδέσ(τατε). DP 158 $\cdot$ . . . . . . (τ) $\mathring{\eta}$ ν τιμω(ρίαν). DPA 159 )μεθα · . . . . . μεν. 158 159 10 )μεν(οι) · (ἀντικαταλλ)ασσό(μενοι). DP iπ(a)· ἀ(ναιδέσ)τατε. DP 159 $\tau \iota \cdot \dot{\epsilon} \varphi \cdot (\dot{\phi}).$ 162 162 $\eta \sigma \alpha \cdot \hat{\epsilon} x(\alpha) x o(\pi \alpha) \vartheta \eta \sigma \alpha$ . DA $T_{\varrho}(\omega)\omega(\nu)$ (ἐκ $T_{\varrho}\omega\omega\nu$ ), παρὰ $T_{\varrho}\omega\omega\nu$ . P 160 160 15 $\pi_{\varrho}(\epsilon)\pi_{\eta}$ ( $\mu\epsilon\tau\alpha\sigma\tau_{\varrho}$ ) $\epsilon\phi\eta$ . της (λι)ζεις. ος κ ο · · · · κ ξαεις· cl. Ε· 160 164 lesgor . . . . . . . ιαι έχ)ω(ν)· πορ(εύομαι), ήχω 168 . . . . . ας. **πιόμενον): τὴ(ν) καλῶ(ς) οἰκουμέ-**164 20 $(\nu\eta)\nu$ . DP ίιχος (π)ολλά(ς δρ)μάς ἔχοντος. DA 165 166 υσιν. . . . . . . σι. ός · (μερισ)μός. DPA 166 $\check{\eta}(v)$ $\pi(o\tau)\varepsilon$ · $\check{\epsilon}\grave{\alpha}v$ $\delta\acute{\epsilon}$ $\pi o\tau \varepsilon$ . P 166 25 168 · κοπ(ιά)σω. PA ι(ίζων) · (πο)λεμῶν. DPA 168 Col. III. . . **. . . . . . . . .** . . . . . . . . . 169 $v(i\sigma\iota v)$ ...... 170 5 $\tau$ . . . . . . . $\varsigma$ $\mathfrak{I}(v\tau\alpha\iota)^{\bullet}$ . . . . . . . 173

(μέγα) oder (μεγάλως) denkbar 8 (τ)ην über der Zeile

ιετα)πρ(ε)πει III 4 επιη

mes XXXV.

15 So

40

171

ἄφεν(ος) · · · · · ης

| •                                                                                                                                                                 |      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 10 ἀφύξει(ν)· ἀπ(αντλήσειν). DP                                                                                                                                   | 171  |
| λίσσομαι · · · · · ·                                                                                                                                              | 174  |
| παρ' έ(μ)ο(ί γε)· πά(ρεισιν έμοί). D                                                                                                                              | 174  |
| μητίετα· βου(λευτικός). DP                                                                                                                                        | 175  |
| έχθιστος· έ(χθρότατος). DP                                                                                                                                        | 176  |
| 15 δι(ο)τρεφέων ἀ(πὸ Διὸς τὸ)                                                                                                                                     | 176  |
| χένος ἐχό(ντων)                                                                                                                                                   |      |
| ούδ' δθομαι (ούδε έπι)-                                                                                                                                           | 181  |
| σ(τ) ρεφο(μ)α(ι τ) ούτων. cf. P                                                                                                                                   |      |
| σέθεν· σοῦ DP                                                                                                                                                     | 180  |
| 20 ποτέοντος · δ(ργιζομένου). DP                                                                                                                                  | 181  |
| κλισίην· σκη(ν)ήν. DP                                                                                                                                             | 185  |
| στυγέη δέ φοβη(θη).                                                                                                                                               | 186  |
| ἐσσί ὑπάρχ(εις) αι. P                                                                                                                                             | 176  |
| δμοιωθή(μεναι)                                                                                                                                                    | 187  |
| 25 αντην· έξ ένα(ντίας). DP                                                                                                                                       | 187  |
| φάσθαι· είπεῖν.                                                                                                                                                   | 187  |
| ,<br>λασίοισι· πυχνοί(ς).                                                                                                                                         | 189  |
| μερμήριξεν. έ                                                                                                                                                     | 189  |
| Col. IV.                                                                                                                                                          |      |
| $(\delta\iotalpha r)\delta\iota\chi(lpha)^*$ $(\delta\iota)\chi	ilde{\omega}_S$ $	ilde{\eta}\iota(o\iota)$ DPA                                                    | 189  |
| (ξουσσά)μενος σπασάμενος. DPA                                                                                                                                     | 190  |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                             |      |
| κη(δομένη). φροντίζουσα                                                                                                                                           | 196  |
| 5 άνασ(τήσειεν) άναστῆνα(ι) ποιήση.                                                                                                                               | 191  |
| έν(αρίζοι) · · · · · · · η σκυλ(εύοι). cf. Ε.                                                                                                                     | 191? |
| (ὥρμαινε) · (δι)ενοεῖτο. DPA                                                                                                                                      | 193  |
| (ξρητύσειέ τε θυμ)όν κατάσχοι την                                                                                                                                 | 192  |
| δ(ρ)γήν.                                                                                                                                                          |      |
| 10 $\kappa(o)\lambda(\varepsilon o\tilde{i}o)$ · $(\xi\iota)\phi o(\vartheta\eta)\kappa\eta\varsigma$ τοῦ $\xi l\phi ov\varsigma$ . DP                            | 194  |
| (οὐρανόθεν) (ἐξ) οὐρανοῦ. DP                                                                                                                                      | 195  |
| $\pi \varrho \grave{o} \gamma \grave{\alpha}(\varrho) \stackrel{7}{i}(x) ε  \pi \varrho o \acute{\epsilon} \pi ε \mu(\psi ε) \gamma \acute{\alpha} \varrho$ . DPA | 195  |
| δμῶς· δμοίως. DP                                                                                                                                                  | 196  |
| (λ)ευχώλενος· λευχο ς                                                                                                                                             | 195  |
| 15 <i>ໂຣນ</i> ຊກ໌.                                                                                                                                                |      |

λευκή.

15

# ο)νφ. DP | Θ(αμβ)ησεν (ἐ)φοβί(Θ)η. DP198. 199

200? 20

· · · · · ἀξύ 200  $(\phi \dot{o})\beta(o)v \ \ddot{a}\xi ioi.$ 201

ττερ(όεντ)α' ταχεί(ς λό)γους. DP όφ(3)αλμοί. DP

Col. V.

200  $v \vartheta \alpha \varsigma \ldots \ldots \eta \ldots \ldots$ 202 οιο. αἰχιδούχου. (ή) αἰχὶς

 $\delta \hat{\epsilon} \ \tilde{c}(\pi \lambda o \nu) \ldots$  cf. DP 202

25

205

206

207

216

219 219

222

227

226

224 223

225

225

225 275? 20

228

14 ge-

40\*

10

15

210. 219

213. 216

. . . . . . ξαις ιαση) δείν. ακά · · · · κόα

· • • • •

 $\tau \lambda(l\alpha \iota \varsigma)$  ·  $(\nu \pi) \epsilon \varrho(\eta) \varphi(\alpha \nu l\alpha \iota) \varsigma$  . DPA

π)ις γλ(αυκόφ) θαλμος. DP

τίθη)αι εά(ν πεισθης. DP

 $\dots$   $\parallel \tilde{\eta}$   $\tilde{\epsilon} \phi \eta$ ,  $\epsilon(\tilde{l}) \pi \epsilon$ . DP

 $\varrho o v$ )  $\dot{v} \mu (\tilde{\omega} v \tau) \tilde{\omega} v \delta \dot{v} o$ . cf. AD

 $\tau \tilde{\eta}$   $\tau o \tilde{v}$   $\xi(i \varphi o) v \varsigma \lambda(\alpha) \beta \tilde{\eta}$ . AE

. . . . . . . κ(ε), ἔσχε. xί)μονας ἄλλ(ους)· πρός τοὺς

ἄ(λλου)ς θεούς.

 $()\partial \tilde{\eta} \nu \alpha \iota \cdot \dots \cdot \dots \cdot$ 

. . . . . . . . . . . . φαίνεται. DP

(ρ)ές· οἴν(φ βεβαρη)μέν(ε), μέθυσε. DP

(ζ)φον έλαφος. cf. D

wohl  $\beta(\varrho)$  vacous 15  $oi(vo\beta)\alpha(\varrho)\eta s$ 

25. δπομεμέν (η) κα(ς). D

(ὄμ)ματα ἔ(χ)ων· (ἀν)αιδέστατε. D

) δ' ελάφοιο (δ)ει(λέ) δειλον γὰρ

25 Möglich auch aixiouxov V 13 idets

φ(ο)ῖς· (χρ)υ**εφοῖ**ς.

 $v \in \delta(\varrho)\alpha$ . DPA

ο · ἀφαιρ(ο)ῦ.

2 ταχι(s)

σσα) τρίς το(σ)αῦτα. Ιχρή δεί.

**IUS DER STRASSBURGER PAPYRUSSAMMLUNG** 

| (λώ)ιον· βέλτιον.                       | 229                     |
|-----------------------------------------|-------------------------|
| (δη)μο(βό)ρος· δ τὰ δήμου<br>κατεσθίων. | 231                     |
| 25 (ο)ὖτιδ(αν)οῖς· μ(η)δαμινοῖς.        | <b>23</b> 1             |
| (ὄζους· χ)λάδους. 🏿 (ΰστ)ατα· ἔσχατα.   | <b>234</b> . <b>232</b> |
| λ(ωβήσαι)ο • βλ(ά)ψαις.                 | 232                     |
| (φύσει)· ἀναβλαστή(σ)ει. D              | 235                     |
| Col. VI.                                |                         |
| μβ γ                                    |                         |
| ο(ὐχ ἀναθ)ηλήσει οὐχ ἀναβλαστ(ήσει). DP | 236                     |
| e                                       |                         |
| φλ(οιόν)· <mark></mark>                 | 237                     |
| 5 γω πο ημα                             |                         |
| πο(θή) · ἀν(αζήτησις).                  | 240                     |

εἰρύ(α)ται φ(υλ)άσσ(ουσι)ν. DPA

ευτ' ἄν (ὅτ)αν. DP μεδουπολ. Η έπε(δια) πελολ ξ-10 χοντες . . η . . πρόσθε πρότε(ρο)ν. ΡΑ έφθίαθοι (80)· έφθαρμένοι εί(σίν). cf. D

ηγαθέη· ἄγαν θ(ε)ίαν (so). cf. Ε σφίν·... αὐτοῖς. cf. DP 15 ω π(όπ)ομ. ω παπαί·ἔστι δὲ ἐπίροη-

(μα) σχετλιασμ(ου). ίκ(άνει) · καταλα(μβά)ν(ει). Ρ  ${}^3\!A\chi(lpha\iota i\delta)$ α γαὶ $lpha v \cdot au(\dot{\eta} v)$  Πελο $\pi \acute{o} v v \eta - au$ σον. 20  $\gamma \eta(\vartheta \dot{\eta}) \sigma \varepsilon \iota$  χαρ( $\varepsilon \dot{\iota} \eta$ ). DA

π(υθοίατ)ο · ἀχού(σειαν). Ρ μα(ρ)ν(αμ)έν(οιι)ν (μαχο)μένων δυικώς. DPA οῦ περὶ μὲν βουλη Δαναῶν (οῦ τὴ)ν  $(\beta)ov\lambda(\dot{\eta})v \ldots \tau \tilde{\omega}v E\lambda\lambda\dot{\eta}v\omega v.$ 25  $\pi(\epsilon \varrho i$   $\delta')$  έστέ·  $\pi \epsilon \varrho i \epsilon \sigma \tau \epsilon$   $\delta \epsilon$  E.

άρ(είοσιν) \* χρείσσοσι. DA

257 258 258 260

239

242 250

251

251

252

253 254

254

254

255 257

VI 2 (αναθ)ηλήσι und αναβλαστη(σ)ι 15 επι-7 ιρυ(α)τε 20  $\gamma\eta(\vartheta\eta)\sigma$ , hierauf vielleicht noch drei Buchstaben 22 Geschrieben &v. 25 περιεσται δε, vorher vielleicht noch vier Buchstaben 26 κρίσσωσι

#### AUS DER STRASSBURGER PAPYRUSSAMMLUNG 617 $\dot{\omega}(\mu i \lambda \eta) \sigma \alpha$ $\sigma(v) \nu(\tilde{\eta}) \lambda \Im \sigma \nu \sigma \sigma v \nu \epsilon \dots$ 261 . . μην. Col. VII. άθέριζον άπ(ε)δοχίμαζον. DPA 261 ἀντίθεον ισ(όθ)εον. DPA 264 τράφεν : ἐτρ(άφ)η(σα)ν. DP 266 $\vec{\epsilon}\pi\iota\chi\vartheta o\nu i\omega\nu \cdot \vec{\epsilon}(\pi)\iota(\gamma\epsilon i)\omega\nu$ . DP 266 (φ)ηρσίν· χενταύροις. cf. D 268 5 268 όρεσχώοισι έν ὄ(ρ)ε(ι δι)αιτωμένοις. DPA $(\mathring{\epsilon})$ $\times \pi \acute{\alpha} \gamma \lambda \omega \varsigma$ $\mathring{\epsilon} \times (\pi) \lambda(\eta) \times \tau \iota \times \widetilde{\omega} \varsigma$ , $\mathring{\epsilon} \xi(\acute{o}) \chi \omega \varsigma$ . cf. DA 268 άπίης γαίης της μακρόθεν, 270 $\tau \tilde{\eta}_{\mathcal{S}} \ldots \ldots$ 10 κατ' έμαυτόν κατά τή(ν έμα)υτοῦ 271 δύναμιν DP | βροτός (ἄν) θρ(ωπος). Ρ 272 (ξ) ύνιον συνί(εσ)αν, ήσθ(άνο)ντο. ΕΑ 273 άντιβίην εξ έ(ν)α(ν)τίας. DP 278 275 15 ἀποαίρεο· ἀφ(αιρ)οῦ. DP ἔμμορε· μετ . . . ε, (εί)ληχε. 278 δμοίης τσης. DA 278 σκηπτούχος · σκηπτροφόρος. DP 279 κελεύθους (δ)δούς. μεθέμεν εασαι. 283 20 έρχος· τείχος, ἀ(σ)φάλεια. cf. DPA 284 πέλεται γίνεται, ἐστί. DA 284 (χ)ατά μοζοαν κατά το καθηκο(ν). 286 αλχμητήν (μα)χητήν 290 πε(ρ)ὶ (π)άντων ὑπὲρ πάντων. 287 25 αίὲν ἔοντες διὰ παντὸς ὅντες. D 290

VII 6 ορεσχωοισι, δι scheint übergeschrieben 12 Wohl (αν) θρ(ω) geschrieben; vgl. das bei Ad. Jacoby Ein neues Evangelienfragment S. 34 herausgegebene Gebet Z. 16 16 (ει) ληχε sehr unsicher 20 αιασαι 21 τιχος α(σ) φαλια 22 εσσι oder εστι VIII 3 σειγηση

Col. VIII.

291

293

292

294

προθέουσι π(ροτ)ρέχουσι. DP

ύποβλήδ(ην). ύποβάλλων πρίν

ύπ(εί)ξομαι· ύποχωρήσω. DA

ᾶ(ν δ) ἕτερος σιγήση.

οὐτ(ιδανός). . . . . . . . . .

296

295

302

301

303

303

303 304

**30**6

307

349. 343

ΙΧ 8 (προ)σερχεσθαι

5  $\sigma_{ij}(\mu\alpha\iota\nu)$  $\varepsilon$ ·  $\dot{\xi}(\pi l)$  $\iota\alpha\sigma\sigma\varepsilon$ .

ξπιτέλλεο πρόστασσε. DP

(πεί)οη(σ)αι (πείο)ασον. ἀέχ(οντος)· μη βουλομένου. DP

κελα(ι)νόν· μέλαν. DPA

(ξί)σας · Ισοτοίχους. DP

Μενοιτιάδη: Μενοιτίου

ερωήσει· (δ)εύ(σ)ει. Ρ ως τωγε· οῦτως οὖτοι. DP

10 αίψα ταχέως. DA

| 15         | υίφ τῷ Πατρόχλφ. DA cf. P                                                                                                         |              |             |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------|
|            | $\epsilon l \sigma \epsilon \nu \cdot (\ell) x(\alpha) \vartheta(\iota \sigma) \epsilon \nu$ . DPA                                |              | 311         |
|            | (β)ησε· $(ἐνεβίβ)$ ασεν. D cf. P                                                                                                  |              | 310         |
|            | (π)ροέρυσσε καθείλκυσεν. DA                                                                                                       |              | 308         |
|            | πολύμητ(ις) · πολύβουλος. DP                                                                                                      |              | 311         |
| <b>2</b> 0 | καλλιπάρηον καλάς παρειάς ξχουσαν.                                                                                                |              | 310         |
|            | ανωγεν· ἐκέλευεν. DP                                                                                                              |              | 313         |
|            | $(\mathring{a}\pi)$ ολυ $(\mu)$ αίν $(\varepsilon)$ σθαι· $\mathring{a}\pi$ οχαθαί $\varrho$ εσ- $\mathcal{G}(\alpha\iota)$ . DPA |              | 313         |
| <b>2</b> 5 | (ὑγρ)ὰ κέλευθα· τὴν διὰ θαλάσσης<br>ὁδόν. DPA                                                                                     |              | 312         |
|            | (λύ)ματα · (τὰ) καθάρματα. Ε                                                                                                      |              | 314         |
|            | (ξο)δον· ἐπετέλουν. D                                                                                                             |              | 315         |
|            | τεληέσσας τελείας. DP                                                                                                             |              | 315         |
|            | Col. IX.                                                                                                                          |              |             |
|            | πένοντο ' ενήργουν. DP   βίγιον ' φρικτόν. Ε                                                                                      | 318.         | 325         |
|            | ότρηρώ β εριί Επέτελλε επέτασσε.                                                                                                  | 321.         | 326         |
|            | βάτην· ἐπορ(εύθ)ησαν. DA   ἐρέοντο· ἡρώτων. cf. P                                                                                 | <b>327</b> . | 332         |
|            | άτρ(υ)γέτοιο καθαράς και πέρας μή έχούσης.                                                                                        |              | 327         |
| 5          | ταρβήσαντες φοβηθέντες. DP                                                                                                        |              | 331         |
|            | θεράποντας· (ύ)πηρέτας, ἔν(ιο)ι δὲ δούλους. cf. DP                                                                                |              | 321         |
|            | τω μέν οὖ(τοι) μέν, δυϊκῶς. D                                                                                                     |              | 321         |
|            | άσσον ἴτε (προ)σέρχεσθε.                                                                                                          |              | <b>33</b> 5 |
|            | πρ(ο) ιει πρ(οέ) πεμψεν. ΡΑ    (χρ)ειά χρεία. DP                                                                                  | 336.         | 341         |
| 10         | άπηνέος τχ(ληρο) ε. DA   θύει ενθουσια, δρμα.                                                                                     | 340.         | 342         |
|            | άγας εὐθέ(ως). Ε   πρόσσω εμπροσθε.                                                                                               | 349.         | 343         |
|            |                                                                                                                                   |              |             |

νόσqι· χω $\varrho(i)$ ς.  $\Pi \parallel (\mathring{o}\pi)$ lσσω· μετὰ ταῦτα. cf.  $\mathbf E$ 

13 (εει)σας

11  $\epsilon \varrho \omega \eta \sigma \iota (\varrho) \epsilon \nu(\sigma) \iota$ 

9 πρ(ο)ε(ι)ει

350 15

352

354 20

349. 351

354. 353

356. 358

407? 357

619

»λιῆς άλός· (τῆς ὑ)πὸ τοῦ ἀφροῦ λευκαινομένης θαλ(άσσης). | πόντον θάλασσαν. DP νοπα' οίν(οει)δη την χροάν έχοντα. ασθείς· ἀ(νακλ)ίνας ▮ ὀρεγνύς· ἐκτείν(ας). DA υτ) θόν ολίγον. DA || οφέλλεν ωφελεν. DPA νυν θάδιον (όλι)γοχρόνιον. DPA λύμπιος δ Ζεύς. [ (ἐ)γγυαλίξαι ἐγχειρίσαι, ἄοῦγαι. Α 353. 353 υιβοεμέτης· ὁ ἐν ὕψει βοοντῶν. DPA

τούρας· ἀφε(λό)μενος. DA | βένθος· βάθος. DP ύτνια· ἔν(τιμος). DA || πατρὶ γέροντι· τῷ Νηρεί. DP 357. 358  $(\dot{v})$ νων····· | καρπαλίμως· ταχέω(ς). DPA τε· καθά(περ, ώς). Ρ | δμίχλη· σκοτία.

359. 359 ίροιθεν· ἔμπροσθε. DP | οίσθα· οίδας. D 360. 365 25 ταρέξαι· απτειν, καταψήσαι. cf. DP 361 Die Aehnlichkeit mit den von Wilcken herausgebenen Stücken It sofort in die Augen und die erste Folgerung ist, dass dieser ieil der Didymosscholien mit den lovoglat überhaupt nichts thun hat. Der Schluss aus einer Randnotiz eines im Inhalt s unbekannten Blattes war trügerisch. Aber dürfen wir überupt von den Didymosscholien als einer Einheit, wenn auch im

itesten Sinne, reden und ihr Alter durch derartige Papyrosfunde

stimmen? Es sei gestattet, etwas weiter auszuholen. Wie unser Werk entstand, zeigt am besten VI 12 €Ф⊙IA⊙OI ΦΟΑΡΜΕΝΟΙ ΕΙ(σιν). Aus einer Interlinearglosse ist das ein zu erklären; aber gerade, wenn wir diesen Ursprung anhmen, befremdet die so häußge Störung der Ordnung. Auch ast finden sich Spuren, dass mehrere glossirte Texte zusammenarbeitet sind. Ich verweise auf IX 6 θεράποντας ύπηρέτας. ιοι δὲ δούλους. Die Didymosscholien und Bekkers Paraphrase eten θεράποντε· υπηρέται; Apollonios 87, 15 θεράποντες· χ οί δοῦλοι, άλλὰ πάντας τοὺς θεραπευτιχῶς ἔχοντας οὕτω

λεῖ ατλ. Die Glosse durchbricht die Ordnung.1) Aehnlich ist 16 has die a(vanh) eivas und entiv(as) 19 ενχιρισαι 20 εν υψι 26 αιπειν für απτειν

<sup>1)</sup> Ganz ähnlich ist V 4 τρίε τόσσα · τρίε τοσαῦτα, vgl. Did. τρίε τόσσα · λλάκις τοσαύτα οὐ γὰρ τριπλάσια αὐτῷ παρεσχέθη παρὰ Αγαμέμνονος, là σὺν τῆ Βρισηΐδι πολλὰ ἄλλα, ώς αὐτός φησιν έν τῆ έ. Auch hier die Stellung insofern beachtenswerth, als sich unmittelbar fünf von den lymosscholien abweichende Glossen folgen V 4-9. Zu beachten ist auch Stellung von II 14-19, V 21-25, VI 9 ff.

IV 6, ἐναρίζοι ..... ἢ σχυλ(εύοι). Auch hier wird die erste Erklärung den Didymosscholien (φονεύοι) entsprochen haben, die zweite entspricht Apollonios (68, 6) und Eustathios. Die dritte Stelle (IV f. διάνδιχα· διχῶς ἥτοι .... zeigt wieder die Erklärung der Didymosscholien als erste; daneben eine andere, die dort nicht erscheint. Ich verweise schon jetzt auf die Glosse ξύνιον· συνίσσι, ἡσθάνοντο, der in den Didymosscholien und der Paraphrase ἥχουον entspricht, während Eustathios 100, 2 genau die Erklärung unseres Textes bietet.

Zwei verschiedene Exemplare scheinen benutzt. Wir können im Anfang von Col. IX fast mit Händen greisen, wie neben eine Reihe πένοντο, ὀτρηρώ, βάτην (zu den Versen 318. 321. 327) eine zweite tritt ξίγιον, ἐπέτελλε, ἐρέοντο (zu 325. 326. 332), ebenso neben προΐει, ἀπηνέος, ἄφαρ, νόσφι (zu 336. 340. 349) eine andere χρειώ, θύει, πρόσσω, ὀπίσσω (zu 341. 342. 343). Zu den Didymosscholien stimmt beide Male die erste einigermaassen; man vgl. πένοντο ἐνήργουν, ἔπραττον. βάτην ἔβησαν, ἐπορεύθησαν. προΐει ἔπεμπε (vgl. προέπεμψε P. hier und zu V. 326, προέπεμπε zu 326 D). ἀπηνέος ἀπηνοῦς, χαλεποῦ, σκληροῦ. ἄφαρ εὐθέως, ταχέως. νόσφι χωρίς. Aus den beiden nebenbei geschriebenen Reihen kehrt nur eine Glosse χρειώ χρεία in den Scholien wieder, dagegen die sehr charakteristische Glosse φρικτόν ξίγιον bei Eustathios 111, 19 (vgl. ὀπίσσω μετὰ ταῦτα Eust. 115, 9).

Aus verschiedenen glossirten Ausgaben ist unser Stück entnommen. Aber mit dem entsprechenden Theil der Didymosscholien steht es nicht anders, wie ich für den, der sie und die Paraphrase nachgeschlagen hat, wohl nicht eingehender zu beweisen brauche. Auch hier finden sich beständig zwei Erklärungen, auch hier fehlt es nicht an Wendungen wie of de, ërioi de, ii, iitoi. Nicht eine einheitliche Trivialerklärung', oder gar die Reste einer alten Paraphrase bieten sie, sondern alles, was sich aus den verschiedensten, glossirten Exemplaren zusammenraffen liess und vielleicht in verschiedenen Zeiten zusammengerafft ist. Wir sehen in ein buntes Treiben hinein. Hatte der eine Schulmeister, der sich und seinen Schülern den Text glossiren wollte, noch allerhand gelehrtes Material, auch ältere Lexika benutzt, ein anderer sich mit den billigsten Trivialitäten begnügt, so kam bald genug ein dritter, um beides zu einer neuen Schul-

usgabe oder zu einem Lexikon (in byzantinischem Sinne) zu verrbeiten, und dies mochte wieder allein oder mit Erganzungen aus reiteren glossirten Texten von dem einen an den Rand eines neuen 'extes geschrieben, von dem andern in grössere Glossare wie Kyrill nd Hesych übertragen werden.') Eine gewisse Einheit des Grundharakters bleibt freilich; dafür sorgt das Schulbedürfniss2); aber s ist die täuschende Einheit der Erbärmlichkeit, und der ganze ewinn aus der mühseligen Aufdeckung eines Stückes dieser Traition ist die Erkenntniss, dass die Zunst der Grammatiker mindestens eit dem 2. Jahrhundert nicht einmal auf dem Gebiet solcher Trivialrklärung etwas Eigenes wagt, sondern nur, was in verschiedenen ixemplaren umläust, zusammenzuschweissen versteht. Dass es mit en gelehrten Scholien ähnlich steht, wird jetzt wohl allgemein ugegeben und im letzten Grunde zeigen die von mir entdeckten leste der Orthographie Herodians, dass auch der geseiertste Gehrte der Zeit unter derselben knechtenden Gewalt des einmal Gechriebenen steht wie der arme Schulmeister, mit dessen Werk ich nich hier ungern beschästigt habe.

<sup>1)</sup> An die Euripidesglossen im Hesych (Kyrill) brauche ich nur zu erinern; sie geben zu εφθιαθοι die besten Parallelen und stammen doch sicher icht aus dem Euripidestext, sondern aus ähnlichen Lexika. Vgl. Rh. Mus. 3, 451.

<sup>2) [</sup>Durchaus ähnlich scheinen die Erklärungen zu dem Strassburger Epoenstück, in welchen Blass (Rh. Mus. LV 102 A und 341 ff.) m. E. bald zu viel, ald zu wenig sucht. Zu den an sich klaren Schlussworten des Dichters ταῦτ΄ Υέλοιμ' αν ίδειν ος μ' ήδικησε λάξ δ' έφ' όρκιοις έβη το πριν έταιρος έων sst er den Glossator hinzufügen [ση]μαίνει [τον Βοί]παλ[ον]. Ich würde, enn er im ganzen Gedicht nicht genannt war, entweder am Eingang des edichtes sis Boinalor oder bei der ersten Erwähnung Boinalor leyss ervarten. Für die Annahme, der Gegner sei im Eingang mit einem Beinamen ider, wegen σημαίνει wohl besser, durch irgend einen γείφος) bezeichnet geresen und eine Anmerkung zu dieser Stelle sei an den Schluss des Gedichtes erschlagen, bieten die drei nicht einmal ganz sicheren Buchstaben ΠΑΛ einen a schwachen Anhalt. Die zweite, für mich noch immer entscheidende Glosse εωτομ- bezieht Blass unter Ablehnung der Ergänzung γεωτόμ[os] und gegen ie Stellung auf V. 1 oder 2 des zweiten Gedichtes, ohne eine andere Eränzung oder Correctur vorzuschlagen und ohne in diesen Versen ein Wort achzuweisen, welches so erklärt werden könnte. Dass Horaz auch Epoden des ipponax gekannt und nachgeahmt hat, war von jeher meine Ueberzeugung, ber einen Anhalt, auf sie zu rathen, finde ich in den erhaltenen Trummern benso wenig, wie einen zwingenden Beweis für die Autorschaft des Archilochos. o bleibt für mich vor der Hand der Charakter der Dichtung entscheidend].

5

10

15

20

25

In einem Nachtrag sei es mir vergönnt, auf den Komödienprolog zurückzukommen, welchen Kaibel soeben in den Nachrichten der Gött. Gesellsch. d. Wissenschaften 1899 S. 549 aus dem Strassburger Pap. graec. 53 herausgegeben, ergänzt und in seiner Bedeutung gewürdigt hat. Es sind zwei Einzelheiten, in welchen ich von seiner überzeugenden Herstellung abweichen möchte.

Der Text lautet nach einer nochmaligen Revision des Originals')

ε μαχρολόγος θε[ός]
τοὺς ἀ]χούοντας λάβη
γ]ὰρ ὡς πειρωμένους
τ]ὸ πρῶτον ὂν τρόπον
καὶ τὸ δεύτερον πά[λι]ν
ταιουδε καὶ τὰς αἰτίας

καὶ τὰς ἀπ]οδείξεις, ἐξ ἀνάγκης γίνεται μυριάκι]ς άγκωνισαμένοις δησιν λέγειν μαχράν ό]χληράν, ξχδιδάσχοντας σαφώς κάκτιθεμ]ένους καθ' ξκαστον, ών εὖ οἰδ' ὅτι ούθεὶς με]μάθηκεν ούθέν, άλλὰ τοῦθ' ὁρᾶ καὶ ἄπει]σιν. ὑμᾶς δ' ἐξ ἀνάγκης βούλομαι πάν καταν]οήσαι, καί θεοῦ τι, νή Δία, άξιον ενε]γκείν αὐτός, άλλ' ὄντως θεοῦ· πρέπει Διον]ύσφ γάρ τι πιστεύειν έμοί. — .... ἐγένον]το Σωσθένης καὶ Δημέας. όντες δ' άδ ελφοί δύο ποτ' είς τας έχομένας γυναϊκ' ἔγ]ημαν οἰκίας καὶ γίνεται παίς τῷ μὲν α]ὐτῶν, θυγάτριον δὲ θατέρῳ. ἔπειτ' ἀπ]οδημία τις ἀμφοτέροις ἅμα είς την Α]σίαν έχει τε περί των σωμάτων κίνδυνο]ς. είρχθέντος γὰρ αὐτῶν θατέρου και προστάτ]ην σχόντος τιν άδικον άτερος έσπευδε] την σωτηρίαν έπειθ' δ μέν φεύγει λ]αθών, δ δ' έχεινον έχχλέψαι δοχών δείται διά τοῦτο, καὶ γέγονεν έκκαίδεκα

<sup>1)</sup> Die Ergänzungen stammen, wo nichts bemerkt ist, von Kaibel.
6 τατουδε wäre denkbar 10 Nach & zu Anfang sieht man den ersten
Grundstrich und die obere Hälfte des schrägen Striches von N, das O ist
fast sicher, ein Participium also wahrscheinlich. . . . . επὶ μ]ε[ρο]υς Κ.
12 πρὸς σύνε]σιν Κ.
16 Es fehlt die Ortsangabe, vielleicht die Bezeichnung
eines attischen Demos 26 φεύνει δ]ιὰ τ. Κ.

απαν] τὸ μῆκος τῆς ἀποδημίας ἔτη.
τί δ' ἔδει], τὶς ᾶν φήσειεν, ἀμφοτέροις αμα
ἐτῶν] τοσούτων, καὶ τί τάναγκαῖον ἦν . . .

Die Eigenthümlichkeit dieses Prologes ist, dass seine ganze erste Hälfte gegen den Prolog in seiner bisher allgemein üblichen Form polemisirt. Nothwendig führt sie zu einer langen und langweiligen Rede in unendlichen Wiederholungen mit dem einen, unvermeidlichen Erfolg, dass der Hörer doch nichts versteht und keine Theilnahme für das Stück gewinnt. Unser Dichter will es so machen, dass ebenso nothwendig Jeder alles verstehen muss, und mit dieser Kunst etwas Neues, Wichtiges einführen. Denn wenn es auch ein Gott ist, der in seinem Namen spricht, er wolle etwas eines wahren Gottes Würdiges damit bringen, Dionysos, an den Kaibel denkt, scheint es mir nicht. Wenn K. V. 15 deutet ,denn mir dem Dionysos müsst ihr doch glauben', so stört mich, dass diese Begründung sich nicht auf das Nächstvorhergehende, sondern höchstens auf das ὑμᾶς ἐξ ἀνάγκης βούλομαι πᾶν κατανοῆσαι bezieht, und dass gerade dann πρέπει τι πιστεύειν hierfur sehr matt ist. Auf die Einführung einer neuen Technik, nicht auf die Wahl des Theatergottes als Prolog muss der Dichter stolz sein und daher, worauf mich zuerst Bruno Keil aufmerksam machte, πιστεύειν hier die Bedeutung ,vertrauen' haben. Gott, und zwar im Gegensatz zu den wesenlosen Prologgöttern wie Έλεγχος, Άήρ, Άρκτοῦρος, ein wirklicher Gott, etwa Apollon oder Hermes, spricht; er darf sich auf die Hilfe des Dionysos verlassen. Es ist kein kleiner, namenloser Dichter, der in dieser unanstössigen Form seinen Stolz und seine Zuversicht ausspricht.1) So komme ich endlich zu der Ergänzung von V. 12; als eine Art Parenthese hat K.  $\dot{\alpha}\lambda\lambda\dot{\alpha}$   $\tau o \tilde{v} \vartheta$   $\dot{\delta} \varrho \tilde{\alpha}$   $[\pi \varrho \dot{\delta} \varsigma \ \sigma \dot{v} r \epsilon] \sigma \iota v$  vorgeschlagen. Aber der Dichter hat ja eben gesagt, nothwendig mussen bei der einen Technik alle nichts verstehen, und will fortsahren, noth wendig mussen bei der anderen alle alles verstehen. Weder zu dem einen noch zu dem anderen will der Zwischensatz ungezwungen passen; der Nachsatz, der in V. 7 mit έξ ἀνάγκης γίνεται beginnt, muss bis unmittelbar an seinen Gegensatz ὑμᾶς δ' ἐξ ἀνάγκης βούλομαι heranreichen. Ich erwarte hier: ist solch ein langweiliger Prolog

<sup>1)</sup> Gewiss würde man eher dui (die betonte Form ist durch den Gegensatz zu den gewöhnlichen Prologgöttern gerechtfertigt) für duoi erwarten. Doch scheint mir auch der Dativ nicht unmöglich.

vorbei, so hat keiner irgend etwas begriffen, sondern sieht die nun folgende Handlung ohne Verständniss, ohne Theilnahme. Dass dem die von mir vorgeschlagene Ergänzung nicht voll gerecht wird, empfinde ich freilich und hoffe, dass andere glücklicher sind. Schon dass ich der Buchstabenzahl halber annehmen muss, der Schreiber habe aus metrischen Gründen geglaubt, hier die Krasis nicht durchführen zu brauchen, und dass  $\tilde{a}_{\pi e t \sigma t r}$ , wenn es auch hart an die Bedeutung des Futurums streift, in der Verbindung mit  $\delta \varrho \tilde{q}$  zwar für diese Zeit nicht unmöglich, aber immerhin ungewöhnlich ist, mindert ihre Wahrscheinlichkeit. Die Bedeutung von  $\tau o \tilde{v} \tau o$  (das wovon die Rede ist, das betreffende Stück) ist leichter zu belegen,') und dass das betonte ,er geht weg' hier heissen kann ,er bleibt nicht, er geht vor dem Schlusse weg' hoffe ich nicht erst beweisen zu müssen; aber ein Zweifel bleibt leider auch mir.

Unvermittelt geht der Gott nun zu seiner Hauptaufgabe, der Exposition über, die der angekündigten neuen Technik entsprechend keine altlat oder anobelzeig, keine Unterhaltung mit dem Zuschauer, vor allem kein Wort zu viel enthalten darf. Auch hier habe ich gegen K.s Ergänzung eine einzige Kleinigkeit einzuwenden.

Im Ausland ist der eine der beiden Brüder auf falsche Anklage ins Gefängniss geworfen worden, der andere hat ihn befreit, ist aber, während jener entkam, selbst ergriffen worden. Wird hier nur seine Flucht oder ein Process erwähnt, so bleibt der Hörer im Unklaren, warum er nun 16 Jahre fort ist.<sup>2</sup>) Er wird vielmehr ins Gefängniss

<sup>1)</sup> Vgl. Plato Soph. 251 A πολλοῖς ὀνόμασι ταὐτὸν τοῦτο ἐκάστοτε προσαγορεύομεν. Aristot. Eth. Nik. I 5 τελειότερον δὲ λεγομεν τὸ καθ' αὐτὸ διωκτὸν τοῦ δὲ ἔτερον καὶ τὸ μηδέποτε δὶ ἄλλο αἰρετὸν τῶν (καὶ) καθ' ἐαντὰ καὶ διὰ τοῦθ' αἰρετῶν. Auf eine āhnliche Erscheinung im Lateinischen habe ich in dies. Zischt. XXIX 623 hingewiesen. Es sei gestattet einige Beispiele aus Varro nachzutragen: de lingua lat. V 13 sed qua cognatio erit eius verbi (des betreffenden Wortes, dessen, das ich etwa erwähnen werde); de re rust. I 6, 2 igitur cum tria genera sint a specie simplicia agrorum campestre collinum montanum et ex iis tribus quartum, ut in eo fundo haec duo aut tria sint. Keils Aenderung in uno fundo ist überflüssig. Ferner I 2, 8 nemo enim sanus debet velle inpensam ac sumptum facere in cultura, si videt non posse refici, nec, si potest reficere fructu, (fructus Cod.) si videt eos fore ut pestilentia dispereant. Nach dem Zusammenhang kann eos hier nur die Betreffenden, die Bebauer bezeichnen. fructu ist ebenfalls wegen des Vorhergehenden nöthig.

<sup>2)</sup> Nur das, dass der Gerettete auch so lange fort ist, kann nach der sicht des Dichters den Hörer befremden.

geworfen und nun bleibt der durch ihn schon gerettete Bruder, statt heimzukehren, in seiner Nähe, um ihn zu befreien. So sind sie 16 Jahre Dass sie gegen Ende des Stückes zurückkehren, ist ebenso selbstverständlich, wie dass ihre Kinder das Liebespaar bilden, das durch ihre Heimkehr glücklich vereinigt wird. Die Schwierigkeiten, die entgegengestanden haben werden, mögen etwa in der Verarmung des einen Hauses gelegen haben. Es war ein Rührstück; auf der Bühne selbst muss die hingebende Liebe und Treue der beiden Brüder beredten Ausdruck gefunden haben, und eben darum mag der Dichter nicht schon sagen, warum auch der schon Befreite fern geblieben ist; er will spannen und wird auf die so natürliche Frage am Schluss des Prologs kaum eine andere Antwort gehabt haben, als ,ihr werdet's hören, sie selbst werden es euch sagen'.') Nur weil die Brüder so spät erst austreten, hat er die Situation der beiden Familien kurz angedeutet. Mit dieser Antwort ist der Prolog Das Stück kann beginnen.

Der Gewinn für die Geschichte der Komödie scheint mir daher etwas grösser. Nicht nur dass für die Echtheit einer Anzahl plautinischer Prologe ein sicheres Zeugniss gewonnen ist, das Leos glänzende Ausführungen in diesem Punkte trefflich bestätigt: wir lernen jetzt, dass in der neuen Komödie die weitschweißigen Götterprologe das Aelteste und Ursprünglichste oder wenigstens in einer frühen Zeit das allgemein Uebliche sind. Sie herrschen derart, dass selbst unser Dichter, der diesen Prolog eigentlich für überflüssig erklärt, sich selbst noch hinter der Maske eines Gottes verstekt und ihm die Auseinandersetzung mit seinen Rivalen und die Rechtsertigung der neuen Technik überträgt. Es ist ein einziger kurzer Schritt, der von hier bis zum Austreten des Dichters, bezw. des Protagonisten an seiner Stelle führt, ebenso wie es weiter ein kurzer Schritt ist, der auch den Rest des Arguments in die ersten Scenen des eigentlichen Dramas verlegt. Nicht neben einander, sondern nach einander sind jene verschiedenen Formen des Prologs zu stellen, welche Leo in den Plautin. Forschungen S. 176 ff. ana-

<sup>1)</sup> Er darf ja keine aitia nennen und nur am Schluss, im Uebergang mit den Zuschauern plaudern. — Vgl. Terenz Adelph. 23 senes qui primi venient ei partem aperient in agendo partem ostendent, Plautus Vidul. 10 credo argumentum velle vos pernoscere, int(elle)getis potius quid agant quando agant. Das Vermeiden des Monologes in der Exposition bei Terenz hängt offenbar mit dieser dramatischen Theorie eng zusammen.

#### 626 R. REITZENSTEIN, STRASSB. PAPYRUSSAMMLUNG

lysirt.') Die Prologe des Terenz erweisen sich nun als echt griechisch; sie führen uns in das Ende der Bewegung, deren Anfang unser Prolog bietet.

Gern würden wir ihn daher näher datiren; nur ein Anhalt bietet sich: er ist älter als das Original der Vidularia, also wohl die Σχεδία des Diphilos. Da der Fund eines einzigen weiteren Blattes eine Entscheidung bringen kann, erwähne sich zum Schluss, dass unser Fragment durch Vermittelung des Viceconsuls Dr. C. Reinhardt von dem Antiquitätenhändler Ali in Gizeh bei Kairo erworben ist, und dass die Hauptmasse seiner Papyrussammlung unmittelbar danach in englischen oder amerikanischen Privatbesitz übergegangen sein soll.

Strassburg i. Els.

R. REITZENSTEIN.

<sup>1)</sup> Für den lateinischen Bestbeiter standen sie freilich neben einander. Bei Naevius finden wir den Rest eines "empfehlenden Prologes" in Fr. 1 Acontisomenos fabula est prime proba. Aber auch die Tradition, dass er im Hariolus und Leon den von ihm beleidigten Vornehmen Genugthuung gegeben habe, ist an sich eben so wenig zu bestreiten, wie, dass die bekannten nur von einigen Forschern dem Plautus zugeschriebenen Stücke Andeutungen über das Leben ihres Verfassers machten. Ein rein litterarischer Prolog ist in Rom erst in einer späteren Generation möglich, ein rein persönlicher von Anfang an.

## DER CULT DER WINDE.

Nach der Erzählung der Odyssee hat Aiolos, des Hippotes Sohn, lieb den unsterblichen Göttern, von Zeus die Macht bekommen, die Winde zu erregen und zu beschwichtigen (x 21 f.). Doch wird er uns kaum anders denn als ein mächtiger Sterblicher geschildert. Wie Alkinoos bewirthet er Odysseus eine Zeitlang, lässt sich von ihm über den troischen Krieg und die Schicksale der Achaier berichten, und die Gesahrten des Helden glauben, er habe ihrem Herrn Gold und Silber als Gastgeschenk mitgegeben (x 43 ff.). Den Zurückkehrenden aber weist er zornig ab, denn er sei offenbar den Göttern verhasst (72 ff.). Auch hat er nicht etwa allein die Herrschaft über die Winde. Athene erregt und beruhigt sie gleich ihm (& 382, \$\beta\$ 420); Apollon (\$\mathcal{A}\$ 479), ja auch Kalypso und Kirke senden günstigen Fahrwind (e 268, & 6), Here (O 26) und Poseidon (s 293) verderblichen Sturm. Aber 4 194 ff. betet Achilleus zu den beiden Winden Boreas und Zephyros, spendet aus goldenem Becher Wein und verspricht ihnen herrliche Opfer. Doch auch sie werden von den άθάνατοι unterschieden (207), und da sie im fernen Thrakien wohnen, bedarf es der Vermittlung der Iris, damit sie von Achills Begehren ersahren. Wer aber eine Fahrt über das Meer antritt, opfert dem Poseidon (γ 178) oder τοίσι Seoloi (y 159, B 306). Von einem Cult der Winde oder eines einzelnen Windgottes kann demnach in homerischer Zeit nicht die Rede sein, denn mit diesem Namen durfen wir nur eine regelmässige oder doch eine bei gleichem Anlass immer wiederkehrende Ehrung der Gottheit durch Opferspenden bezeichnen.

Auch nach Homer weiss die Sage nur von Beispielen, wo Seefahrer die feindliche Gewalt der Winde — πημα μέγα θνητοῖσι . . . διασκιδνᾶσι τε νηᾶς ναύτας τε φθείρουσι (Hes. theog. 873) — durch das grausamste, aber wirksamste Opfer, das Menschenopfer, zu versöhnen suchen, nicht aber von solchen, wo man durch heitere Speiseopfer ihre Gunst gewinnt, wie die an-

derer Götter. Menelaos opfert, durch widrige Winde in Aegypten zurückgehalten, zwei Kinder (Herod. II 119), Iphigeneia heisst bei Aischylos παυσάνεμος θυσία (Ag. 214) und ἐπφδὸς Θρηχίων άημάτων (Ag. 1418), und Vergils (Aen. Il 118) sanguine quaerendi reditus animaque litandum stammt wohl auch aus alter epischer Quelle. Schwerlich ist der Aberglaube unum pro multis dabitur caput (Verg. Aen. V 815) jemals ganz überwunden worden, gewöhnlich aber begnügte man sich doch bald mit einem stellver-Dem Typhon ziemend heisst das Jungfrauentretenden Opfer. opfer, das vor der Schlacht bei Leuktra von Pelopidas gesordet wird (Plut. Pelop. 21), aber Aristoph. ran. 847 hören wir von einem schwarzen Lamm als Opfergabe für Typhos, und Herod. VII 191 und Xen. anab. IV 5, 4 genügen die auch sonst üblichen σφάγια. Aber das alles sind durch die Umstände veranlasste Sühnopfer, in der Noth und Angst gebracht, zum Theil in fremdem Land: einen Cult kann nur die Polis stiften, und er wird dann in der Regel aushören rein apotropäischer Natur zu sein, wie die hisher er wähnten Fälle sie zeigten.

Wann soche Culte der Windgottheiten in Griechenland Eingang fanden, ist uns bezeugt. Es geschah erst nach den grossen Seeschlachten im Kriege mit Xerxes. Als die Mederheere heranziehen. befragen die Delphier ihr Orakel und erhalten den Bescheid antμοισι εύχεσθαι, μεγάλους γάρ τούτους έσεσθαι τη Έλλάδι συμμάχους. μετά δε ταῦτα οί Δελφοί τοῖσι ἀνέμοισι βωμόν τε ἀπέδεξαν εν Θυίη . . . . καὶ θυσίησι μετήτσαν. 'Δελφοί μέν δή κατά τὸ χρηστήριον ἔτι καὶ νῦν τοὺς ἀνέμους ἱλάσχονται (Herod. VII 178. Cf. Clem. Al. Strom. 753 Pott. Δελφοί βωμόν και θυσίαν ποιήσαντες τοῖς ἀνέμοις). Und als ein Sturm einen Theil der seindlichen Flotte vernichtet, of AInvaior igor ... Βορέω ίδρύσαντο παρά ποταμόν "Ιλισσον (Herod. VII 189)." Die Thatsache, dass dort ein Altar des Boreas stand, überliesert auch Platon (Phaidr. 229), die Zeit der Gründung Pausanias (VIII 27, 9, cf. I 19, 6); endlich bezeugt Aelian (nat. an. VII 27) o voi Νεοχλέους 'Αθηναίους εδίδασκε θύειν τοῖς πνεύμασιν (cf. var. hist. XII 61). Aus demselben Grunde - ein Sturm hatte die Floue des Dionysios zerstört — οἱ Θούριοι τῷ Βορρά Εθυσαν . . . καὶ οίκιαν αὐτῷ καὶ κλῆρον ἀπεκλήρωσαν καὶ καθ' Εκαστον ἔτος ἐπετέλουν αὐτῷ (Ael. var. hist. XII 61). Ebenso weihten die Megalopoliten, die ihre Rettung vor dem Heere des Agis dem

Boreas zu verdanken meinten, ihm ein τέμενος, καλ θυσίας θύρυσιν άνα παν έτος και θεων ούδενος Βορέαν υστερον άγουτιν ές τιμήν (Paus. VIII 36, 4, cf. VIII 27, 4). In Athen gab es nuch einen Altar des Zephyros (Paus. I 37, 1), in Koroneia auf dem Markte einen βωμός των ανέμων, und die orphischen Hymnen (80) bringen auch-eine Anrufung des Boreas und die Anweisung: θυμίαμα λίβανον. Hier haben wir also überall einen wirklichen Cult der Winde und zwar ganz in der Art, wie ihn die olympischen Gütter geniessen: ein ίερόν, βωμοί, θυσίαι, ein τέμενος.1) Auch aber die Art der Verehrung erfahren wir einiges. Wenn es heisst, dass die Thurier (Ael. var. hist. XII 61) und die Megalopoliten (Paus. VIII 36, 4) den Winden jährlich opferten, so kann dies nur am Jahrestag ihrer Errettung von den Feinden geschehen sein, wie die Athener am 6. Boedromion der Artemis Agrotera das grosse Ziegenopfer zum Gedächtniss des marathonischen Sieges darbrachten. Es sind also Dankopfer, von denen die Festtheilnehmer geniessen. In Athen wurde nach einer inschriftlich erhaltenen Opferanweisung aus dem 1. Jahrhundert n. Chr. (ClA. III 77) am 19. Poseideon den Winden ein πόπανον und ein νηφάλιον dargebracht, wie an einem früheren Tage desselben Monates dem Poseidon χαμαίζηλος. Gleiche Opfer erhalten in anderen Monaten die 3sai, also Demeter und Kore, und Zeus Georgos. Aus der Jahreszeit aber lässt sich schliessen, dass die Winde dies Opfer nicht desshalb empfingen, weil auch sie für das Gedeihen der Feldfrüchte wichtig waren, sondern weil man die Wuth der Winterstürme fürchtete (vgl. Preller-Robert Griech. Myth. 1 474, 2). Kuchenopfer scheint auch Matron bei Athen. IV134E zu bezeugen: τάων καὶ Βορέης ἠράσσατο πεσσομενάων, s. Kaibel z. d. St. Ob von diesen Kuchen gegessen wurde, wissen wir nicht, möglich ist es wohl, denn eine Nachricht, die uns Hesychios erhalten hat, berichtet von Festen und Opferschmaus. die aus denselben Gründen veranstaltet wurden: Βορεασμοί 'Αθήνησιν οί άγοντες τῷ Βορέη ἑορτάς καὶ θοίναν, ἵνα άνετοι πνέωσιν. ἐκαλοῦντο δὲ Β. Was diese Opfer wesentlich von Sühnopfern, die natürlich ἄγευστοι sind, unterscheidet, ist, dass sie regelmässig zu bestimmter Zeit gebracht werden, nicht erst, wenn

<sup>1)</sup> Das ἐλάσκεσθαι Herod. VII 179 widerspricht dem nicht. Θυσίησι geht kurz vorher; das aber bedeutet Speiseopfer, Festschmaus (Herod. VIII 99, Schol. Aisch. Prom. 530). ἐλάσκεσθαι heisst auch sonst bisweilen einfach: guädig stimmen (Od. y 419, Herod. 1 67).

man den bereits eingetretenen Sturm beschwichtigen will. Ueberhaupt nicht zum Zweck der Beschwörung, also auch regelmässig, opfern die Arkader ἀστραπαῖς καὶ Θυέλλαις τε καὶ βρονταῖς in Bathos, wo einer Localsage nach die Gigantomachie stattgefunden hatte (Paus. VIII 29, 2). Dagegen muss unentschieden bleiben, ob das Eselopfer der Tarentiner, von dem wir aus Hesychios erfahren, ein gelegentliches war oder zu bestimmter Zeit stattfand: Hes. u. ἀνεμώτας ὁνος ἄφετος ἱερὸς τοῖς ἀνέμοις θνόμενος ἐν Τα-ρεντίνοις. Die Wahl des Thieres spricht jedenfalls gegen ein Speiseopfer.

Aber auch auf das Klima und den Ackerbau hatten die Winde den grössten Einsluss ---

čργ' έρατὰ φθείρουσι χαμαιγενέων ἀνθρώπων, πιμπλεῦσαι κόνιος τε καὶ ἀργαλέου κολοσυρτοῦ (Hes. theog. 879 f.) — und da hier nicht wie bei der Schiffahrt

wenige, sondern die ganze Stadt oder Landschaft betroffen wurden, lässt sich von vornherein annehmen, dass schon in viel früherer Zeit und mit grösserem Eifer die Kunst der Beschwörungen gepflegt oder Opferdienste ausgebildet waren, um schädliche Winde zu bannen, gedeihliche herbeizurufen. Das wird uns denn auch vielfach bezeugt (vgl. Welcker Kl. Schr. III 57 ff., Preller-Robert Griech. Myth. I 456 ff.). Empedokles erhielt den Beinamen κωλυσανέμας, weil er es verstanden hatte, Akragas vor einem verderblichen Wind zu schützen, und er verhiess auch seinen Schülern Macht über die Winde (Clem. Alex. Strom. VI 745 Pott., Diog. Laert. VIII 59 f. Sturz Emped. 5, 399), von Pythagoras, Epimenides u. a. wird ahnliches berichtet (Porph. vit. Pyth. 29. lamblich v. P. 135 f. Plut. quaest. symp. VIII 8, 1), und im Korinthischen kennt man Μηδείας ἐπφδάς, die die Kraft haben, Winde zu beschwichtigen (Paus. II 12, 1). Ja es gab Geschlechter oder Cultgenossenschaften, die berufsmässig die Kunst des Windzaubers übten. in Korinth das γένος der Άνεμοχοῖται (Suid. u. Hesych. u. d. W. Eustath. 1645, 41), und eine ähnliche Bedeutung scheinen in Athen die Εύδάνεμοι gehabt zu haben (Hesych. u. d. W., Dion. Hal. de Din. 11 p. 315, 1 Us. Raderm., Arr. anab. III 16, 8. Topffer Att. Geneal. 110 ff.).

Doch wir wollten hier von dem Cultus handeln. Dass er sehr eigenthümliche und überall verschiedene Formen zeigt, wird niemanden wunder nehmen; wo der Aberglaube und das Zauberwesen

so bineinspielt wie hier, ist das gar nicht anders möglich; dennoch aber lehnten sich die seltsamsten Bräuche an ein schon bestehendes Ritual an und zeigen im Wesentlichen ein Gemeinsames. Isokrates V 117 sagt: δρῶ . . . καὶ τῶν θεῶν τοὺς μὲν τῶν ἀγαθῶν αλτίους ήμιν όντας Όλυμπίους προσαγορευομένους, τους δ' έπὶ ταῖς συμφοραῖς χαὶ ταῖς τιμωρίαις τεταγμένους δυσχεφεστέρας τὰς ἐπωνυμίας ἔχοντας, καὶ τῶν μὲν καὶ τοὺς ίδιώτας καὶ τὰς πόλεις καὶ νεώς καὶ βωμούς ίδουμένους, τοὺς δ' οὖτ' ἐν ταῖς εὐχαῖς οὖτ' ἐν ταῖς θυσίαις τιμωμένους, ἀλλ' άποπομπάς αὐτῶν ἡμᾶς ποιουμένους. Man pflegt kurz das eine als den Cult der Himmlischen, das zweite als den chthonischen zu bezeichnen. Das ist in der Hauptsache gewiss richtig, nur lässt sich bei den einzelnen Gottheiten eine Scheidung nicht immer reinlich durchsühren. Zeus Γεωργός erhält andere Opser als der himmlische, Demeter Χθονία, Artemis Αγροτέρα, Apollon Κα-Θάρσιος andere, wenn man sie mit der Unterwelt in Beziehung setzt oder ihnen sühnbedürstig naht, als an den heiteren Festen, wo unter Flötenschall geschmückte Rinder an ihre Altäre geführt werden. Solch' eine Doppelnatur haben aber ganz vorzugsweise die Winde.1) Wir fanden von dankbaren Bürgern Altäre gestiftet und an festlichen Tagen frohe Opfer dargebracht, wir fanden das ἀποπομπάς αὐτῶν ποιείσθαι durch Beschwörungen und Zaubersprüche versucht, wir finden auch chthonisch-apotropäischen Cultus.

> ἄρν', ἄρνα μέλανα παϊδες έξενέγχατε, τυφώς γὰρ ἐχβαίνειν παρασχευάζεται

heisst es bei Aristophanes<sup>2</sup>); Lacedaemonii in monte Taygeto equum ventis immolant ibidemque adolent, ut eorum flatu cinis eius per fines quam latissime differatur, berichtet eine Ueberlieferung bei Festus p. 181. Dass man sich von der Asche eine wunderbare Befruchtung der Felder versprochen habe, ist nicht anzunehmen, man wird gehofft haben, schädliche Einflüsse der Winde dadurch fernzuhalten, ähnlich wie abergläubische Leute in Athen Segen für ihre Aecker davon erwarteten, dass sie die verwesten Reste der Ferkel, die man am Thesmophorienfeste dem Eubuleus in die  $\mu \acute{\epsilon}$ - $\gamma \alpha \rho \alpha$  gestürzt hatte, in die Saat mischten. Auch das kann nur

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Verg. Aen. III 120 nigram Hiemi pecudem, Zephyris felicibus albam.

<sup>2)</sup> Ran. 847. Vgl. Verg. Aen. V 772 Tempestatibus agnam caedere, entsprechend dem griechischen σφαγιάζεισθαι (s. diese Zischr. XXV 324).

apotropäische Bedeutung gehabt haben. Lehrreich ist die Schilderung eines in Methana bei Korinth geübten Brauches, durch dem man die Weinstöcke vor den verheerenden Wirkungen des Lips genannten Windes zu schützen hoffte. Man reisst einen weiss geflügelten Hahn in zwei Stücke, und zwei Manner laufen, jeder eine Hälste tragend, in entgegengesetzter Richtung um die Weinpsanzungen herum; am Ausgangspunkt zusammengetrossen vergraben sie die Stücke (Paus. II 34, 3). Auch dies Verfahren hat Analogien. Ich erinnere nur an den Widder, den in Tanagra alljährlich ein schöner Jüngling rings um die Stadt herumtragen musste, um sie vor Seuchen zu schützen (Paus. IX 22, 2), und an den Ausdruck περιστίαρχος, den uns die Lexikographen u. κάθαρμα und χαθάρσιον erklären (Istros bei Phot. περιέρχονται χοιροφοροῦντες). Umständlicher noch sind die Ceremonien in Titane bei Sikyon: βωμός έστιν ανέμων, έφ' οὖ τοῖς ανέμοις ὁ ίερεὺς μιῷ νυχτὶ ἀνὰ πᾶν ἔτος θύει. δρῷ δὲ καὶ ἄλλα ἀπόρρητα ές βόθρους τέσσαρας ήμερούμενος των πνευμάτων τὸ ἄγριον, καὶ δὴ καὶ Μηδείας ὡς λέγουσιν ἐπφδας ἐπάδει (Paus. II 12, 1). Die Handlung setzt sich aus drei Theilen zusammen, oder wenigstens es werden uns dreierlei Umstände berichtet: das Opfer am Altar, die geheimnissvollen Begehungeu an den βόθροι, das Absingen oder Hersagen von Beschwörungsformeln. Alles dient einem Zweck und kann von einander ebensowenig geschieden werden wie die δρώμενα und λεγόμενα bei der Feier der Mysterien. Es kommt darauf an, was wir uns unter dem δρα ἀπόρρητα vorzustellen haben. Irgend eine alberne Absonderlichkeit kann es nicht gewesen sein, der Ausdruck ist feierlich, im Mysteriendienst und anderen geheimen Culten (vgl. z. B. Paus. VIII 38, 5) üblich, und man weiss, mit wie ernster Scheu Pausanias von solchen Culten spricht. Ist nun aber die Absicht der ganzen heiligen Handlung ἡμεροῦσθαι τῶν πνευμάτων τὸ ἄγριον, so stehen diese Worte doch neben dem ἀπόρρητα δρά, und wie es klar ist, dass das ἐπωδάς ἐπάδειν die Haupthandlung nur begleitet und ihre Wirkung unterstützen soll, so ist auch nicht zu bezweifeln, dass das Opfer auf dem Altar nur der Anfang, nur Mittel zum Zweck ist. Schon die nächtliche Stunde beweist, dass man sich die Gottheiten, denen es dargebracht wird, in der Nacht, also der Unterwelt wohnend denkt. Auch der Ausdruck ήμερουσθαι, das offenbar um des Gegensatzes zu appior willen statt des üblichen

ίλάσχεσθαι gewählt ist, lässt über ihren Charakter keinen Zweifel. Eine Versöhnung aber oder Beschwörung solcher Wesen fordert Blut. Nicht der Leib des Thieres ist die Opfergabe,1) die der Dampf zu heiteren Höhen trägt, sondern das Blut, das in die Erde hinabrieselt. Könnte daran noch ein Zweisel sein, so würde ihn die Erwähnung der Gruben, die hier den vier Hauptwinden zugeeignet sein werden, heben. Wir finden solche Bogot sonst nur im Totenoder Heroencult (Od. 2 36, Luk. Nekyiom. 9, Paus. IX 39, 4), in sie wird das Blut gegossen, eine andere Bestimmung haben sie nie. So kann also auch hier das Opfer am Altar nur dem Zweck gedient haben, das Blut zu gewinnen, das die Geister der Tiefe lechzend schlürfen.2) Ich schliesse hier eine Stelle an, wo es sich nicht eigentlich um die Winde, sondern um Abwendung von Hagelschaden handelt, weil sie doch auch Licht auf die hier behandelten Bräuche wirst. In Kleonai in Argolis gab es staatlich angestellte χαλαζοφύλακες. Von ihnen erzählt Seneca quaest. nat. IV 6: hi cum signum dedissent adesse iam grandinem . . . pro se quisque alius agnum immolabat alius pullum³) . . . si quis neque agnum neque pullum habebat . . . digitum suum . . graphio pungebat et hoc sanguine litabat.

Uebersehen wir die Merkmale all dieser Opferhandlungen.

Es sind sämmtlich Blutopfer und zwar Holokausta, oder das Thier wird vergraben. Ausser Thieren, die zu Speiseopfern nicht zu gebrauchen sind, wie Pferd und Esel, finden wir Lämmer 1 und Hähne, wie sie im Kult für die X3 óνιοι üblich sind (vgl. Rohde Psyche I 242, Deubner de incubatione p. 47); die Farbe ist schwarz oder weiss, wie es sich für Sühnopfer ziemt (vgl. meine Griech.

<sup>1)</sup> Der wird verbrannt oder sonstwie vernichtet, ll. T 266 f. z. B. ins Meer geworfen.

<sup>2)</sup> Es ist dies Opfer also nicht zu vergleichen mit Culten, wie wir sie z. B. Herod. VII 191, Arr. anab. VI 19 cf. Ind. 20, Paus. II 10, 1, Herod. II 44, Philostr. Her. XIX 741 finden; de liegen die Fälle alle wesentlich anders: entweder werden die gleichzeitigen Opfer verschiedenen Gottheiten gebracht, oder die Gottheit ist gleichsam in ein Doppelwesen gespalten, das ganz verschiedene Seiten zeigt. Hier trifft keines vom beidem zu.

<sup>3)</sup> Welcker Kl. Schr. III 58 versteht 'Füllen'. Ich denke pullus wird 'Hahn' bedeuten. Seneca sagt spottend 'ein Hühnchen'. Die χαλαζοφίλακες in Klebnai erwähnt auch Clem. Alex. 754 Pott.

<sup>4)</sup> S. auch Hor. *Epod*. X 23 f. caper et agna, wo es sich allerdings um ein Dankopfer handelt.

Cultusaltt.2 134), als Opferzeit wird einmal die Nacht genannt. Erklären sich diese Eigenthümlichkeiten zur Genüge daraus, dass die Winde das Gedeihen der Feldsrüchte fördern oder schädigen können, ist das der einzige oder auch nur ein ausreichender Grund für den ganz chthonischen Cult? Es ist nur eine Aussucht, wollte man sagen: der apotropäische Cult hat einmal die Formen des chthonischen angenommen; dergleichen geschieht nie ohne Grund Die Unterwelt sandte den gefürchteten Spuk herauf, den der Zauber wieder bannen sollte, aus der Unterwelt rief der Beschwörende die Geister, und ihren Gewalten weihte man bei Verwünschungen den Feind, den man verderben wollte. Sind nun das schwarze Lamm, die nächtlichen Blutgusse in die 869001, der Hahn, der man vergräbt, Opfergaben, durch die man unheimliche Dämones besänstigen oder sernhalten will,1) so müssen die Wesen, denen sie gelten, unter der Erde wohnend gedacht sein - die Winde aber hausen doch oben im Lustraum.

Ich habe früher (in dies. Ztschr. XVI 346 ff.) die Eigenthumlichkeiten des Cultes durch orientalische, speciell phonikische Einflüsse erklären wollen, bin aber von dieser Ansicht längst zurückgekommen. Abgesehen von anderen Unwahrscheinlichkeiten, begegnen gerade die auffallenden Gebräuche nicht bei Seefahrern, sondern im Innern des Landes. Man muss zwischen den Winden unterscheiden. Schon in der hesiodischen Theogonie (869) sind Notos, Boreas, Zephyros έκ θεόφιν γενεή, die anderen, schlimmen Winde aber ex Tuquéog, und noch srüher unterscheidet Homer die ἄνεμοι und die θύελλαι (vgl. diese Ztschr. XXVI 157 ff.), für die er auch Aρπυιαι setzt (Od. v 63. 66. 77). Ueber das Wesen der Harpyien hat namentlich Rohde Psyche I 71 ff. und noch eingehender Rhein. Mus. 50, 1 ff. gehandelt, und ich muss hier auf seine überzeugenden Aussührungen verweisen. ,Wie leicht der Uebergang im Winde fahrender Seelen in Windgeister sich vollziehen konnte', wie wir in den attischen Tritopatores wirklich noch ,zugleich Seelen der Vorfahren und Windgeister haben, wie Hekate mit ihrem Geisterheer, des Hades schnellen Hunden (Apoll. Rhod. IV 1666), durch die Luste jagt (Psyche II 83, 409), das alles möge man bei ihm nachlesen. Rohde schliesst: .Keren einer besonderen Art, grimmige und unheilvolle Keren möchten auch die

Was niemand bezweifeln wird. Vgl. Rohde Psyche II 79, 1.

Harpyien ursprünglich zu bedeuten haben. Sie sind bei Homer zu eigenen Dämonen geworden, nicht anders als die Keren auch, deren Seelennatur sich, deutlicher als die der Harpyien, in einzelnen, uns zufällig erhaltenen Spuren im Cultus und Sprachgebrauch verräth' (Rhein. Mus. 50, 5). In derselben Abhandlung (s. namentlich S. 3) aber zeigt Rohde, wie man sich als den Aufenthaltsort der Harpyien die Unterwelt dachte. Sie verlassen sie also nur, wie der zürnende Heros sein Grab verlässt, um bald dahin zurückzukehren, die wilde Jagd fährt brausend, schreiend durch die verdüsterte Luft, um andere Seelen zu erhaschen und in die Unterwelt zu entraffen. Hundegebell zerreisst das Ohr,1) und der geängstigte Sterbliche athmet auf, wenn die Luft wieder ruhig und klar ist. Sind aber die Fúsllat und Apaviat identisch, und wohnen die Αρπυιαι in der Unterwelt — wie beides ja nicht zu bezweifeln ist - so ist auch der Cult der Winde erklärt, und in ihm wiederum 'Spuren der Seelennatur der Harpyien erhalten'. Auch hier ermöglicht uns also wieder der Cultus alte Vorstellungen zu erkennen, die den Menschen, die ihn übten, nicht mehr bewusst und lebendig waren.

Berlin.

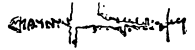
PAUL STENGEL.

<sup>1)</sup> Rohde Psyche II 83 f. kommt im Zusammenhang dieser Dinge auf die sog. Heroenreliess zu sprechen (vgl. I 242), wo die Bedeutung des Pferdes und Hundes noch immer nicht sicher erklärt ist. Ein Symbol für die eigene Person des Heros können diese Thiere schwerlich sein, der Heros erscheint, wenn überhaupt in anderer Gestalt, als Schlange. Was können sie aber sonst für einen Sinn haben? -- Ein Pferd braucht man, um zu reiten. Dech auf der Erde erscheint der Heros zu Fuss, auch im Kampf gegen die Feinde seines Landes (Beispiele Psyche I 195 f.). Aber durch die Luft könnte ihn das Geisterross tragen. Psychen und Winde sind gestügelt. So stellt die Kunst sie dar, so schildern sie die Dichter, so hat man sie sich also vorgestellt. Die Heroen haben keine Flügel, wollen auch sie sich durch die Lust bewegen, können sie es nur, wenn die Winde sie tragen. Das aber kann ,nach mythologischer Vorstellungsweise' nicht wohl anders heissen als: Rosse. Die Winde nehmen oft Rossgestalt an, und unter dem leichten Fuss der Füllen, die Boreas mit den Stuten des Erichthonios gezeugt hat, wogen die Getreideselder, ohne dass die Halme geknickt werden, und die Wellenkamme des Meeres. Daraus folgt noch nicht, dass man sich den Heros im Gefolge Hekates denken muss, wiewohl auch dies nicht unerhört wäre (S. Dilthey Rhein. Mus. XXV 333); der Hund gehört jedenfalls zu ihr, wie sie ja selbst hundeköpfig oder auch als Hündin vorgestellt wird. Ob er so auch als Begleiter des gespenstisch durch die Luft reitenden Heros gedacht wird?

## WEITERES ZU ARISTOTELES AΘΗΝΑΙΩΝ ΠΟΛΙΤΕΙΑ Χ.

(Vgl. dies. Ztschr. XXVII 530-60).

1. Zum Text. ἐποίησε δὲ καὶ σταθμὰ πρὸς τὸ νόμισμα τ[ρ]εῖς καὶ ἑξήκοντα μνᾶς τὸ τάλαντον ἀγούσας καὶ ἐπιδιενεμήθησαν [αί τ]ρεῖς μναῖ τῷ στατῆρι καὶ τοῖς ἄλλοις σταθμοῖς. Die wichtige Lesung [αί τ]ρεῖς μναῖ, an deren Feststellung ich mitgewirkt habe,') hat folgende Grundlagen. Blass') erkannte als Erster Spuren zwischen ἐπιδιενεμήθησαν [αί] und μναῖ, und ergänzte [αί γ]' μναῖ. Bei eigener Untersuchung der Stelle im Original (Januar 1894) fand ich, dass Blass' Ergänzung für den vorhandenen Raum nicht ausreichte und bemerkte Spuren mehrerer Buchstaben, die ich möglichst genau copirte. Diels, dem



ich die Copie in Berlin vorlegte, theilte mir mit, dass er eben diese Spuren bei seiner vorgängigen Collation gleichfalls gesehen und den Eindruck gehabt habe, dass sie Reste von  $\tau \varrho \epsilon \bar{\iota} \varsigma$  seien. In der That war dies (s. sogleich unter 2), wenn Blass' Vorschlag verlassen werden musste, dem Inhalte nach die einzig denkbare Lesung. Mr. Kenyon, der bereits in London meinen Befund als richtig anerkannt hatte, hatte dann die Güte, bald darauf im Anschluss an meine Copie das folgende möglichst genaue Facsimile auf meine Bitte herstellen zu lassen und gleichzeitig die Ergänzung der Spuren zum vollständigen Worte seinerseits hinzuzufügen.<sup>9</sup>)

## Juny 1845WN

<sup>1)</sup> S. Blass in der zweiten und dritten Auflage zu der Stelle.

<sup>2)</sup> Fleckeisens Jahrbücher 145/146 1892, S. 572.

Die Lesung ist desshalb besonders schwierig, weil die Zeile auf dem Papyrus in der Längsrichtung zerrissen ist.

Wilcken, dessen Collation ebenfalls  $\tau \varrho \epsilon I \varsigma$  als zweifellos ergab,¹) hat das ihm von mir nebst Kenyons Ergänzungen übersandte Facsimile am Original nachgeprüft und mir bestätigt, dass alles aufs Beste stimmt.

2. Das Gewichtstalent zu 63 solonischen Minen. Was dergestalt palaographisch sicher gestellt ist, musste gefolgert werden, sobald überhaupt nur die Möglichkeit vorlag, zwischen [al] und uval irgend etwas zu ergänzen. Ich habe daher, unmittelbar, nachdem diese Ergänzungsmöglichkeit durch Blass festgestellt war, seiner Ergänzung, ihrem Sinne nach, beigepflichtet und darauf hingewiesen,2) dass dadurch nicht nur das von mir (in dies. Zischr. XXVII 531) fälschlich angefochtene τρεῖς καὶ ἐξήxοντα seine Sicherung erhielte,3) sondern auch für die vergleichende Metrologie ein sehr wichtiges Ergebniss gewonnen werde. ,Dass das Bestehen einer erhöhten Norm neben der gemeinen Norm, wie in Babylonien und sonst im vorderen Orient, so auch in den abgeleiteten Systemen des Alterthumes überall in Betracht zu ziehen sei, hatte ich längst lediglich aus dem Befund der antiken Münzen und Gewichte geschlossen. Als ursprünglichen und häufigeren Betrag dieser Erhöhung hatte ich 1/24 des betreffenden Gewichtes gemeiner Norm ermittelt, aber bereits als wahrscheinlich hingestellt, dass daneben auch eine Form hergegangen sei, in welcher diese Erhöhung 1/20 (50/0) betrug. 4) Dieser Schluss erhält durch Aristoteles' Zeugniss eine schlagende Bestätigung.5)

<sup>1)</sup> Wilcken brieflich. Kaibel und Wilamowitz im Text der dritten Auflage. Blass 3 zu der Stelle.

<sup>2)</sup> Verhandlungen der Berliner anthropologischen Gesellschaft [VBAG]. Sitzung vom 17. December 1892 S. 582. Dies ist von Hill *Numismatic Chronicle* XVII (1897) p. 297, der selbständig das Richtige gefunden hat, übersehen worden.

<sup>3)</sup> Schon damit erledigen sich also Pernices Einwendungen, ("Griechische Gewichte" 1894 S. 29) gegen das "ganz neue System", das ich auf Grund dieser Stelle "für Athen" hätte "erschliessen" wollen.

<sup>4)</sup> VBAG 1889 S. 274 ff.; diese Ztschr. XXVII S. 546 f. A. 1; S. 531 A. 1, vgl. S. 558 A. 3.

<sup>5)</sup> Der Gedanke, dass sich das τρεῖε καὶ ἐξήκοντα μνᾶε τὸ τάλαντον ἀγούσας in dieser Weise erkläre, war mir bereits bei meinen ersten in dies. Ztschr. XXVII veröffentlichten Untersuchungen über das Capitel aufgestiegen. Aber eben weil einerseits eine derartige Bestätigung meiner Ermittlungen nur doch gar zu willkommen erscheinen musste, andererseits von der Möglichkeit einer weiteren Ergänzung zwischen [αί] und μναῖ nichts verlautete, liess ich

Damit ist freilich die Einführung dieses erhöhten Talentes durch Solon für Athen noch nicht erklärt. Solon war Kaufmann,<sup>1</sup>) und als solchem waren ihm die Grössen und die Zahlenverhältnisse des den Welthandel beherrschenden babylonischen Systemes<sup>2</sup>) geläufig,

den Gedanken fallen und gelangte so zu der irrigen Athetese resp. Umstellung des teste xai (in dies. Ztschr. XXVII S. 531) statt, wie es gerade mir obgelegen hätte, schon damals den wahren Sachverhalt betreffs des Textes durch Anfrage bei Mr. Kenyon zu erkunden. Da ich vielfach der Anschauung zu begegnen habe, als seien meine mir selbst sehr überraschenden Ermittlungen auf metrologischem Gebiet Ergebnisse zu weit gehender Combinationen, so lege ich Werth darauf, zu betonen, wie ich hier durch übergrosse Vorsicht und Bedenklichkeit vom richtigen Wege abgelenkt worden bin.

- 1) Der an sich wohl nicht neue Gesichtspunkt, dass Solons Bedeutung und Persönlichkeit nur richtig gewürdigt werden kann, wenn man in ihm den Politiker mit dem weitgereisten und weitblickenden Grosskaufmann vereinigt sieht, verdient m. E. schärfer betont zu werden als üblich. Auf dem Wege des Handels wollte Solon Athen zur Grösse führen, indem er es von dem äginäischen Einfluss loslöste. Seine Gesetze waren daher, das möchte ich als Zweites hervorgehoben haben, auf das von ihm angebahnte und erhoffte Wachsthum des athenischen Staatswesens zugeschnitten. Auerkennung und Deutung eines als solonisch angesprochenen Gesetzes dürsen nicht von der Frage abhängig gemacht werden, ob das Gesetz zur Anwendung gekommen ist oder nicht: die Dinge haben sich im letzteren Falle eben anders entwickelt, als der Gesetzgeber voraussah. In einer gesonderten Untersuchung ,das Mindesteinkommen der Zeugiten und die solonischen Timemata' denke ich vorstehende beide Gesichtspunkte zur Anwendung zu bringen. Sie zielt ab auf den Nachweis, dass das Mindesteinkommen der Zeugiten ursprünglich 150 Drachmen betragen bat, wie deutlich aus dem bei Demosthenes πρὸς Μακάρτατον § 54 wiedergegebenen Gesetz hervorgeht. Letzteres soll offenbar besagen: für eine thetische Erbtochter hat der zur Ausstattung Verpflichtete einmal das jährliche gesetzliche Mindesteinkommen seiner Classe zu erlegen. Die bei Aristoteles (AS. zoi. c. VII) angegebenen 200 sind erst das Ergebniss einer späteren Aenderung. Böckhs auf die 150 gegründete Auffassung der solonischen Steuerclassen und des Census glaube ich für die ursprüngliche solonische Classenordnung durch neue, unter den ersten der vorstehenden Gesichtspunkte entsallende Argumente stützen zu können. Die Erhebung der (ausserordentlichen) Steuer, mag, so wie sie Solou vor Augen hatte, niemals zur Anwendung gekommen sein, und war spätestens mit der Erhöhung des Mindesteinkommens der Zeugitenclasse antiquirt. - Dass Solon alle Elemente des den Weltverkehr beherrschenden babylonischen Systemes der Zeit- und Raummessung, denn mit einem solchen haben wir es zu thun, in sich ausgenommen hatte, zeigen übrigens auch seine Reformen auf dem Gebiete der Zeitrechnung; Plutarch Sol. 25.
- 2) Hultsch (Die Gewichte des Alterthumes nach ihrem Zusammenhange dargestellt. Abh. Kgl. Sächs. Ges. d. Wiss. XVIII n. II 1898) sucht neuerdings aus dem von mir geführten Nachweis, dass das ägyptische Loth (Kite) zu den

in Fleisch und Blut übergegangen. An solche Verhältnisse lehnte er sich bei der Einführung des Zuschlages zum Marktgewicht an.¹) Seinem Grund und Wesen nach aber sollte dieser Zuschlag, wie Allen voran Wilamowitz, unter Heranziehung auch der im Volksbeschluss CIA. II 496 vorgeschriebenen Vergrösserung des Hohlmaasses, betont hat, eine volksfreundliche Maassregel sein: 'der Athener bekam wirklich mehr als eine Metze Feigen oder ein Pfund Salz.¹²) Von dem Solonischen Marktgewicht erhöhter Norm ist die

Einheiten des babylonischen Gewichtssystemes gemeiner Norm in glatten Verhältnissen steht, die Theorie ägyptischen Ursprunges der antiken Gewichte herzuleiten, ohne zwingende Gründe und mit unhaltbaren Consequenzen. Hultsch, der in seinen Schriften stets bisher den babylonischen Ursprung vertreten hatte, lässt befremdlicher Weise diese Erkenntniss in dem Augenblicke fallen, wo sie durch die Auffindung der "gemeinen" Norm des babylonischen Gewichtes, zu deren Einheiten die wichtigsten Einheiten des classischen Alterthumes, so die solonische Mine (436,67 g), das römische Pfund (327,45 g) in diesen ihren. durch die classische Alterthumsforschung festgestellten und von mir nicht angetasteten Normalbeträgen in glatten Verhältnissen stehen, thatsächlich ihre stärkste Stütze erhält. Vgl. VBAG 1894 S. 189, ferner unten S. 644 ff. sowie meine Recension von Hultsch' Schrift im Litterarischen Centralblatt und im allgemeinen auch Hill Handbook of Greek and Roman Coins, Introduction. - Das von mir ermittelte durchgehende Nebeneinanderbestehen von gemeiner und erhöhter königlicher Norm ist inzwischen Gemeingut der Metrologie geworden. Auch Hultsch a. a. O. stimmt darin mit mir über ein. Das besprochene Gewicht bildet die erhöhte Norm des solonischen Systemes: von einem ganz neuen System zu sprechen (Pernice vgl. S. 637 A. 3) wäre irreführend.

- 1) "Jedenfalls ist nicht abzusehen, was Solon veranlassen konnte, diese für den Verkehr höchst verwirrende Anordnung zu treffen. Es hält nicht schwer, unter den vielen Gewichtstücken solche zu finden, die genau so schwer sind, als es die erhöhte Norm verlangt. Aber lässt man sie bestehen, so ist die geniale handelspolitische Maassregel, die Solon mit der Einführung des euböischen Systemes traf, und die natürlich ebenso für die Gewichte als für die Münzen gilt, zur Hälste wieder ausgehoben". So äusserte Pernice Griechische Gewichte S. 30 in Bekämpfung meiner ersten Ausführungen (VBAG 1892 Anm.) über das Talent von 63 solonischen Minen. Wieder ein Beleg dafür, dass auf metrologischem Gebiet in nachdrücklicher Skepsis nicht immer das fördernde Princip zu erblicken ist. Die Gewichtsstücke, die der um ½ erhöhten Norm (leichte Mine 458,6 g, schwere 917g) entsprechen (z. B. Pernice n. 8, 9; 248 ff.), werden als gesonderte Reihe auszuscheiden sein. Dass sich die um ½ erhöhte Norm (454,9 g), die sich im englischen Avoir-dupoids-Pfund (453,49 g) fortsetzt, verschiedentlich in den dem euböisch-attischen System angehörigen Prägungen findet, habe ich schon mehrsach betont.
  - 2) Aristoteles und Athen I 43.

alte  $\mu\nu\tilde{\alpha}$  έμπος επή des genannten Volksbeschlusses im Betrage von 600,2 g wohl zu unterscheiden. Sie ist die eigentliche Einheit des pheidonischen, auch in Aegina gültigen Gewichtssystemes. Sie selbst und die zugehörige erhöhte Norm kamen nicht völlig ausser Gebrauch, wie jener Volksbeschluss und erhaltene Gewichte zeigen. Ein Anstoss liegt darin nicht. Es ist nur ein Fall der allgemeinen, auch uns heute noch nahe tretenden Erscheinung, dass bei einem Systemwechsel auf metrischem Gebiet das Alte, Nominale wie Bezeichnungen, sich mit grosser Zähigkeit erhält.

Pernice ) findet es befremdlich, dass in Athen eine Anzahl verschiedener Gewichtssysteme im Handel Verwendung gefunden Man musse sich ,immer wieder daran erinnern, haben sollten. dass die antiken Gewichtsstücke lediglich für den Kleinhandel in Athen und auf dem Lande bestimmt gewesen sind. Und sollen wir glauben, dass der athenische Bürger, wenn er sich seinen Hauvorrath einkaufte, stets genau wusste, wie schwer die phonikische, wie schwer die leichte babylonische Mine<sup>6</sup>) war? Er brauchte dazu ein eigenes Rechenbüchlein, und es wäre gewiss schwer gewesen, sich darin zurecht zu finden. Pflegen wir die Feigen okaweise einzukaufen, weil wir sie aus Griechenland beziehen, oder kaufen wir Waaren, die aus den englichen Kolonien kommen, nach englischem Gewicht? Der Verkäufer vollends musste, wenn er nur einigermaassen gut assortirt war, stets einige Dutzend von Gewichten mit sich schleppen, um die nach verschiedenen Normen rechnenden Kunden genügend zu bedienen'.

Der Fehler liegt hier in der zu starken Betonung des Klein-

<sup>1)</sup> In dies. Ztschr. XXVII 555 A. 1.

<sup>2)</sup> Ueber den Unterschied von pheidonisch(-äginäischem) Gewicht and äginäischem Münzgewicht, s. diese Ztschr. XXVII 557 ff.

<sup>3)</sup> S. dies. Ztschr, XXVII 539. - Pernice § 14.

<sup>4)</sup> Dies im Hinblick auf Wilamowitz' Bedenken a. a. O.

<sup>5)</sup> Griechische Gewichte S. 25.

<sup>1</sup> Ganz richtig (gegen Pernice S. 24 f.) hat Hultsch eine Anzahl attischer tücke der babylonischen Gewichtsmine zugewiesen. Sie stellen meist Norm dar (schwer 982,4, z. B. Pernice n. 200 ff., leicht [— 'Ιταλική, Του απός μενά] 491,2, z. B. Pernice n. 335, 351 ff.). ½100 der babylen schweren Gewichtsmine (nicht etwa einer Silbermine) gemeiner bringlicher Norm 9,52 cs. 10,25 g stellen singulärer Weise auch stutten Stücke der Prince von Aigai dar, wie sehon VBAG 1889 von unter worden im.

handels und in Vorstellungen, die der Mannigfaltigkeit und Vielseitigkeit des Verkehres in einem grossen Seehafen und der durch sie bedingten Arbeitstheilung nicht gerecht werden. Athen, das nimmt ja auch Pernice an, war ,während seiner Blüthezeit eine der bedeutendsten Handelsstädte der alten Welt'. Dass bestimmte Waaren nach besonderem, zum Theil den an ihrem Ursprungsort ablichen Gewichten und Maassen gehandelt wurden, ist durchaus nicht überraschend. Nicht alle Kaufleute und Händler, sondern nur eben diejenigen, die mit diesen Waaren zu thun hatten, waren mit den nöthigen Sondermaassen und -Gewichten bekannt und versehen, die sie natürlich nicht mit sich herumzutragen brauchten. Wir haben vielfach, eventuell auch bei gleicher Form und gleichen Abzeichen der Gewichte, 1) mehr Normen zu unterscheiden als bisher angenommen, und dem entsprechend vermindern sich die bisher vorausgesetzten übermässigen Abweichungen von der Norm.2) Hamburg wurde bis vor Kurzem das aus Russland eingeführte Getreide nach englischem Maasse (per Quarter) neu vermessen und gehandelt. Fände man nun nach 3000 Jahren bei Neubauten oder Ausgrabungen in Hamburg ein Hohlmaass, das ein oder mehrere Quarter darstellt, so würden zukünstige Metrologen, nach deren Anschauung in einer grossen Handelsstadt nur einheitliches Maass und Gewicht denkbar wären, Anstrengungen machen, dieses englische Hohlmaass als einem deutschen zugehörig hinzustellen. Und wenn sie dabei nach dem in der heutigen Metrologie vielsach üblichen Verfahren, das Pernice und ich in gleicher Weise, wenn auch zum Theil unter verschiedenen Gesichtspunkten, bekämpfen, die nöthigen grösseren oder kleineren Abweichungen von der Norm (willkürliche Erhöhungen, Erniedrigungen) zugestehen, so würde ihnen das auch gelingen.3)

<sup>1)</sup> Dies mit Bezug auf Pernices Forderung S. 5, 32; vgl. bei Pernice selbst S. 57.

<sup>2)</sup> Vgl. dazu Pernice S. 13.

<sup>3)</sup> Auch in der Form der Gewichtsstücke zeigt sich im Alterthum, besonders auf orientalischem Gebiet eine grosse Mannigfaltigkeit. Besonders häufig begegnen Thiergestalt, eingegrabene Thierdarstellung und gewisse stereometrische Körper. Die Beobachtung dieser von den Gewichten mit Nommalbezeichnung bekannten Formen kann uns zur Erkenntniss der grossen Anzahl von unbezeichneten Gewichten verhelfen. Gewichte in Thiergestalt ohne ersichtliche Nominalbezeichnung zeigt die bekannte, auch im Berliner Museum nachgebildete ägyptische Darstellung der Wägung von Goldringen. Von

3. Der ,Stater. καὶ ἐπιδιενεμήθησαν [αἱ τ]ρεῖς μναῖ τῷ στατῆρι κτλ. Warum τῷ στατῆρι? Hier liegt ein Bedenken, dessen man sich bisher nicht bewusst geworden ist. Ein solonisches Didrachmon wiegt 8,73 g. Eine Erhöhung um ganze 0,4 g ist nicht bedeutend genug, um gerade diese Einheit als Beispiel für die von der Erhöhung betroffenen Gewichte zu nennen. Auch bewegt sich doch der Marktverkehr mehr in Pfunden und Centnern als in Loth und Quentchen. Die Lösung der Schwierigkeit bietet

solchen Beobachtungen ausgehend habe ich (VBAG 1891 S. 515 ff.) mich bemüht, etliche Merkmale der "Gewichtsverdächtigkeit" zusammenzustellen, wobei ich freilich, wie Pernice Griechische Gewichte § 2 zuzngeben ist, in einiger Hinsicht zu weit gegangen bin. Namentlich, wenn mehrere solcher Merkmale für ein Stück zusammentreffen, erscheint der Gewichtsverdacht begründet. Trifft es sich dann, dass ein solches Stück mit einer der bekannten Einheiten der verschiedenen Gewichtssysteme genau harmonirt, so wird regelmässig der Verdacht als zur Gewissheit erhoben, die Gewichtsqualität als erwiesen gelten können. Wenn also Pernice a. a. O. sagt: ,es wird zwar (von Lehmann) ausdrücklich bemerkt, dass diese Gegenstände nur "gewichtsverdächtig" sind, aber nichts destoweniger werden sie den verschiedensten Systemen eingeordnet', so wird damit, wie man sieht, der Thatbestand verschoben. Es galt die Beantwortung einer, muthmaassliche Gewichtsstücke betreffenden archäologischen Untersuchung, bei der erst in allerletzter Linie die Metrologie zur Hülse genommen wurde. Als Basis für metrologische Schlüsse, als Belege für etwaige neue Gewichtsnormen kommen diese Stücke in keiner Weise in Betracht und um Versuche, das metrologische Material in "unzulässiger" Weise zu ,bereichern' (Pernice S. 5), handelt es sich durchaus nicht. Vielmehr habe ich mich auch hier durch falsche Bedenken hemmen lassen. Die Berliner vorderasiatische Sammlung enthält ein Stück aus weissem Gestein, das ich aus verschiedenen Gründen als Gewicht ansprach. Die Wägung, nach der es einer Drittelmine gleichkam, schien das zu bestätigen. Als man mir einwandte, das Stück sei offenbar ein durch die Brüste deutlich gekennzeichneter weiblicher Oberkörper, liess ich den Gedanken fallen. Pernices Uebersicht zeigt nun mehrsach Gewichte mit Darstellung weiblicher Bruste (z. B. n. 278, 279, 284, 291). Diese Form gehört also zu denen, die mit den Normen aus dem Orient übernommen sind. - Für die Goldgefässe der Schliemannschen Sammlung, die ihrem Gewichte nach wohlbekannte Mineneinheiten repräsentiren, verweise ich gegenüber Pernice S. 4, wiederholt (vgl. VBAG 1889 S. 266) auf die in Neukarthago erbeuteten Goldschalen (Livius 26, 47, 7, vgl. dazu jetzt Hultsch Gewichte S. 51 A. 1) und auf meine Bemerkungen VBAG 1889 S. 248 unten und 1893 S. 25 ff. Dem Goldschmidt wurde das kostbare Material zugewogen. Er musste es, eventuell abzüglich eines Bruchtheiles als Arbeitslohnes, vollwichtig verarbeiten. Dass man bei der Hingabe möglichst eine Einheit oder deren organischen Theil wählte, ist keineswegs verwunderlich.

der von Pernice<sup>1</sup>) an den attischen Gewichten geführte Nachweis, dass die Doppelmine als Einheit des "schweren Systemes" solonischer Norm<sup>2</sup>) regelmässig als Stater bezeichnet wurde. Dieser Stater erfuhr die, eine Erwähnung lohnende Erhöhung um 43,6 g. Aristoteles bestätigt also Pernices Ermittelung.

4. Beziehungen zwischen der σεισάχθεια und der Aenderung des Münzfusses? Im Anschluss an Köhler habe ich in dies. Ztschr. XXVII 553 ausgeführt, dass die σεισάχθεια von der Aenderung des Münzfusses zu trennen, jene eine sociale, diese eine handelspolitische Maassregel sei. Die Seisachthie bedeutet vollkommene Aufhebung der Schulden zum Zweck der Beseitigung der Schuldknechtschaft. Dem fügte ich hinzu: 'dabei ist nicht ausgeschlossen, dass die Münzänderung in einzelnen Fällen und in der von den τινὸς ὧν καὶ ἀνδροτίων angedeuteten Weise durch private Abkommen zu einer Ermässigung der '(Darlehns-)'Schuld benutzt worden ist; so dass wir nicht durchaus gezwungen sind, diese Ansicht als eine gelehrte Erklärung der Münzreform, deren wahren Grund man nicht mehr kannte, zu betrachten.'

In der von mir ausgesprochenen Form ist der Gedanke nicht haltbar, denn es gab ja keine (Darlehns-)Schuld mehr, die ermässigt werden konnte. Und doch möchte ich glauben, dass in den Worten bei Plutarch<sup>3</sup>) etwas Richtiges ausgesprochen, ein mit Missverständnissen umkleideter wahrer Kern enthalten ist.<sup>4</sup>) In Betracht kommen könnten von älteren Verbindlichkeiten nur solche aus anderen als Darlehnsverträgen. Wie nun, wenn Solon ein Einführungsgesetz mit Uebergangsbestimmungen erlassen hätte, dahin lautend,

<sup>1)</sup> Griechische Gewichte S. 48 f.

<sup>2)</sup> Das Nebeneinanderbestehen eines schweren und eines leichten Systemes, deren Haupteinheiten im Verhältniss 2:1 stehen, ist, wie bekannt, eine durch die gesammte antike Metrologie verbreitete Eigenthümlichkeit gerade des babylonischen Systems. So auch Pernice Zeitschrift für Numismatik XX 1896, 228 und Hultsch Gewichte S. 174. Die Ursachen dieser Erscheinung sind wie die Grundlagen des gesammten babylonischen Systemes der Zeit- und Raummessung in der Himmelsbeobachtung, der technischen Chronologie zu suchen; s. zuletzt meine Bemerkungen Zeitschrift für Assyriologie XIV 1900, S. 367 ff.

<sup>3)</sup> Vgl. dies. Ztschr. XXVII 554 A. 1.

<sup>4)</sup> Die Frage weiter zu verfolgen bin ich namentlich veranlasst worden darch Rahls briefliche Bemerkung, ihm scheine mit meinen ihm grösstentheils einleuchtenden Ausführungen die Erklärung der σεισάχθεια und der Münzerdnung nicht erschöpft.

dass bis zu einem gewissen Termin Zahlungen an die Staatskassen, namentlich auf Grund solcher Verbindlichkeiten aus älterer Zeit, statt in alten Drachmen in neuen Drachmen erfolgen konnten? Das hatte mehrere Vortheile. Der Uebergang vom alten zum neuen Gelde wurde beschleunigt, der stets sehr starke Widerwille gegen Einführung einer neuen Münze, noch dazu einer mit geringwerthigerer Einheit wurde überwunden, und thatsächlich eine weitere Aufbesserung der wirthschaftlichen Verhältnisse herbeigeführt. Wenn der Staat diese Bestimmung garantirte, so konnte sich auch der Privatverkehr dieselbe zu Nutze machen. In solchen Fällen traf, der Hauptsache nach, zu: (ຜິστ') ώφελεῖσθαι μὲν τοὺς ἐπτίνοντας μεγάλα, μηδὲν δὲ βλάπτεσθαι τοὺς πομιζομένους (Plutarch Solon 15). Dagegen ist natürlich der Vordersatz ຜິστ' ἀριθμῦ μὲν ἴσον, δυνάμει δ' ἔλαπτον ἀποδιδόντων nur auf den Grundirrthum betreffs der alten und neuen Drachmen zurückzuführen.

5. Entstehung des euböischen Gewichtes. Das von Solon eingeführte Gewicht war das euböische. Mit der Einführung der euböischen Währung brachte Solon, wie Köhler¹) gezeigt hat, den Anschluss an das chalkidisch-korinthische Handelsgebiet zu Wege und löste Athen von den Beziehungen zu dem übermächtigen Aegina, um ihm Concurrenz und Ueberflügelung zu ermöglichen.¹) Die Entstehung des euböischen Gewichtes habe ich³) vermuthungsweise erklärt als Folge einer Veränderung des Werthverhältnisses von Silber zu Kupfer 96:1 statt 120:1 und eine Bestätigung in der Thatsache erblickt, dass 96 Obolen auf einen Stater gehen. Hierin hat mir inzwischen Hill⁴) beigepflichtet.

<sup>1)</sup> Mitth. des arch. Inst. zu Athen X S. 151 ff.

<sup>2)</sup> S. diese Ztschr. XXVII 553.

<sup>3)</sup> S. diese Ztschr. XXVII 549 A. 1.

<sup>4)</sup> Handbook p. 36. Nähme man an, Solon hätte gleichzeitig mit Einführung der euböischen Währung im Anschluss an frühere, eventuell zum Theil noch gültige euböische Verhältnisse zeitweilig einen Zwangskurs für Kupfer vorgeschrieben, der diesem einen um ½ höheren Werth verlieh, so hätten wiederum 'die' in Kupfer 'zahlenden einen Vortheil', die, die den Austausch gegen Silber bewerkstelligten, im letzten Grunde die Staatskasse 'keinen Nachtheil' gehabt. Vielleicht konnte auch eine solche Maassregel weiter noch mit der Neuordnung der Münze in Verbindung gesetzt werden, indem verordnet wurde, dass für die Uebergangsfrist etwaige alte, grössere Kupfereinheiten den neueren, kleineren gleich gesetzt wurden, umsomehr als es sich hier thatsächlich oder nahezu um Scheidemünze handelte, bei der es if die genauen Beträge weniger ankam.

Hultsch<sup>1</sup>) nimmt an, dass eine, der euhöischen entsprechende Gewichtsnorm in einer schweren und einer leichten Form bereits in viel älterer Zeit in Aegypten nachweisbar sei und sieht darin eine 'Beseitigung' meiner Anschauung über deren Entstehung. Mit Unrecht. Angenommen die Thatsache wäre richtig, was mir durch Hultschs Belege und Ausführungen S. 39 ff. noch nicht gesichert erscheint, so hätte meine Erklärung für deren Entstehung doch Bestand. Man hätte nur die Wahl zwischen der Annahme, dass das in Aegypten in Folge einer Veränderung des Verhältnisses vom Kupfer zum Silber entstandene Gewicht in Euböa eingeführt sei, oder aber dass analoge Umstände zur Neubildung des früher an anderem Orte entstandenen Gewichtes geführt hätten.<sup>2</sup>)

Theilt man die euböisch-solonische Mine in Sechzigstel, so ergiebt sich der Betrag des schweren und leichten phönikischen Schekels gemeiner Norm (14,55 bezw. 7,28 g). Aber ihrer Ent-

<sup>1)</sup> Die Gewichte des Alterthumes S. 66 A. 4.

<sup>2)</sup> Das römische Pfund von normal 327,45 g ist m. E. entstanden durch eine noch stärkere Reduction jenes Werthverhältnisses, 72:1 statt 120:1. Diese Annahme halte ich aufrecht (s. Sitzungsberichte der Archäologischen Gesellschaft, Archäologischer Anzeiger XII 1897 S. 168), wenn ich mich auch nicht mehr auf die Waage von Chiusi dafür berufen kann (s. Pernice Archäologisches Jahrbuch Bd. XIII 1898 S. 79). Schon viel früher aber wird einmal die gleiche Reduction mehr im Osten der antiken Culturwelt eingetreten sein. Ihr verdanken möglicherweise die Mine von 654,9 g (Mine der ältesten äginäischen Silberwährung) und die von 672 g (uva ayoqala in dies. Ztschr. XXVII 558; Pernice Griechische Gewichte § 13) ihre Entstehung, die sich zur babylonischen schweren Silbermine genau verhalten (3:5) wie das römische Pfund zur babylonischen leichten Silbermine. Das Gewicht von 654,9 g gehört der gemeinen Norm an, das von 672 nimmt die entsprechende Stelle im "königlichen System reducirter Form' ein. Rein rechnerisch ist das römische Pfund die Hälfte dieser äginäischen Mine gemeiner Norm, ebenso wie es 1/3 der babylonischen schweren (982,4 g) <sup>2</sup>/<sub>3</sub> der babylonischen leichten (491,2 g) Gewichtsmine gemeiner Norm ist. Wenn die Römer zu Beginn des ersten punischen Krieges zur Silberwährung übergingen und damit im Znsammenhang eine Aenderung ihres Gewichtes eintrat, so ist die Schlussfolgerung, dass sie einen Zwangskurs für Kupfer einführten, um Silber möglichst billig einzukaufen, von vornherein gegeben und gerechtsertigt. Die Stellung des romischen Pfundes im System der Währungsgewichte giebt uns nun den mathematischen Aufschluss über den Betrag dieser Reduction, immer vorausgesetzt, dass zwischen Silber und Kupfer ursprünglich das Verhältniss von 120:1 obwaltete (vgl. jetzt auch Hultsch "Gewichte" S. 136), was ja freilich noch vielfach bestritten wird und worauf ich bei anderer Gelegenheit, unter Betonung namentlich auch der sici-Jischen Verhältnisse, zurückzukommen hoffe. Vgl. diese Ztschr. XXVII 546 f. Anm.

stehung nach ist die nirgends sechzigfach getheilt austretende euböische Mine keinenfalls die "Sechzigermine" dieses phonikischen Schekels, wie Hultsch a. a. O. will. Wenn wir höhere Einheiten entstanden sein lassen aus kleineren, die jenen niemals als deren Bestandttheile zugeordnet erscheinen, so verlieren wir völlig den Boden unter den Füssen. Ist es schon irreführend, die Betrachtung überwiegend an die kleineren Einheiten (Schekel, Loth, Drachme) anzuknupfen, so läuft Hultschs Aufstellung, aus jeder solchen kleineren Einheit habe eine "Fünfziger- und eine Sechzigermine" gebildet werden können, direct der metrologischen Entwicklung zuwider. Das einheimische babylonische Sexagesimalsystem ist bei der Eintheilung der "Währungsminen" zu Gunsten des in Aegypten und Syrien u. s. w. herrschenden Decimalsystemes aufgegeben und nie wieder aufgenommen worden. Schon in dies. Ztschr. XXVII 549 A. 1 schrieb ich ,mit solcher rechnungsmässigen und folglich mehr mechanischen Feststellung darf sich die metrologische Forschung nicht begnügen, sondern muss überall die Gründe für die Aenderung der Normen festzustellen suchen, die bei den Gewichten in überwiegendem Maasse merkantiler und handelspolitischer Natur sind'. Meinen Einspruch gegen die rein rechnerische Betrachtungsweise, die in Hultsch' neuer Darstellung gerade auf Grund der genannten Aufstellung bedenklich hervortritt, möchte ich hier, wie an anderer Stelle, nachdrücklich wiederholen.

6. Die Θειδώνεια μέτρα. ἐπ' ἐκείνου γὰρ ἐγένετο καὶ τὰ μέτρα μείζω τῶν Φειδωνείων καὶ ἡ μνᾶ πρότερον ἔχ[ο]υσα [σ]ταθμὸν ἑβδομήκοντα δραχμὰς ἀνεπληρώθη ταῖς ἐκατόν. Hultsch hatte aus diesem Satze gefolgert, dass entgegen allen Nachrichten in Athen vor Solon ein kleineres Gewicht als das euböische in Anwendung gewesen sei und schloss auf das babylonisch-persische Gewicht. Nachdem Wilamowitz und ich unabhängig von einander dies als unzulässig erwiesen hatten,¹) hat Hultsch diesen Irrthum zurückgenommen. Neuerdings folgert er aus dieser Stelle, dass die vorsolonischen Hohlmaasse in Athen kleiner gewesen seien als die solonischen.²) Hultsch beruft sich darauf, dass die Aenderung μείω statt μείζω sich nicht bewährt

inhte des Alterthumes S. 60 A. 2.

Die ist freilich längst aufgegeben. Aber sicher ist, dass der auf dem Gebiet der Gewichte nachweisbare Grundirrthum irrige Vorstellungen betreffs der übrigen Maasskategorien mit Nothwendigkeit bedingte. Wie ich (in dies. Ztschr. XXVII 533) bemerkt habe, war es offenbar Aristoteles ganz wohl bekannt, dass in einem geschlossenen System die Grundeinheiten der verschiedenen Kategorien als von einander abhängig betrachtet werden. Für Uebervorsichtige, die das nicht zugestehen mögen, ist übrigens auch diese Annahme entbehrlich: es brauchen nur in einer der älteren Ouellen altes und neues Maass in derselben Weise verglichen gewesen zu sein wie alte und neue Drachmen (35 alte - 48 neue Choiniken ca.), so ist auch der gleiche Fehler in der Auffassung erklärt. Ich selbst halte freilich letztere Annahme aus verschiedenen Gründen für weniger wahrscheinlich. Hultsch betrachtet den vorsolonischen Metretes als dem einfachen Cubus des vorsolonischen (pheidonischen) Fusses entsprechend, während bekanntlich im solonischen System der Metretes das 1 1/2 fache vom Cubus des solonischen Fusses ist.1) Zu solcher Annahme möchte ich mich in diesem Zusammenhang auf Aristoteles' alleinige Autorität hin nicht verstehen. Wir wissen, dass Pheidon den Peloponnesiern ein geschlossenes Maasssystem gegeben hat, in welchem die Langeneinheit, der babylonischpersisch-pheidonische Fuss von rund 330 (genauer 330,78 mm, 2/3 des μέτριος πῆχυς),2) vereinigt war mit praeexistenten, im babylonischen System wurzelnden Einheiten der anderen Kategorien, die sich zu dem Fusse fügten, als wären sie auf ihm aufgebaut, aus ihm berechnet.3) Wir wissen, dass in Athen in älterer Zeit ein grösserer, eben dieser Fuss von rund 330 mm im Gebrauch war, der um ein Neuntel grösser war als der solonische Fuss. Wir kennen peloponnesisches (spartanisches) Maass und Gewicht.4) Wir finden, dass das vorsolonische Gewicht und somit das ganze vorsolonische System - von dem gesondert zu betrachtenden ägi-

<sup>1)</sup> In dies. Ztschr. XXVII 541 war natürlich zu lesen: ,dass auch der solonische Metretes, das 1½ fache des Maasses, welches Flüssigkeit vom Gewicht des Talentes fasst (60. 436,67 cdm sind 26,20 l), kleiner ist als der vorsolonische Metretes, der ½ von (60. 600 cdm —) 600 l bildet.

<sup>2)</sup> Diese Ztschr. XXVII 540 unter 2.

<sup>3)</sup> Dies der Sachverhalt bei abgeleiteten geschlossenen Systemen, s. diese Ztschr. XXVII 533 f. Acten des Stockholmer Orientalistencongresses, Section Sémitique S. 226 unter b) und sonst.

<sup>4)</sup> S. besonders Hultsch Metrologie<sup>2</sup> § 46, 5 S. 300.

näischen Münzsystem abgesehen ') — mit diesem in Einklang steht und sind somit nicht überrascht durch Aristoteles zu erfahren, dass das vorsolonische Maass das pheidonische war. Die Bildung des Irrthums betreffs der Hohlmaasse mag dadurch mit befördert sein, dass Solon für den Marktverkehr in gewissen Fällen, wie später der Volksbeschluss CIA. II 496, der vielfach nur früher Angeordnetes neu eingeschärft haben wird, statt gestrichenen gehäuftes Maass vorgeschrieben hat, worauf die ἐπαύξησις bei Plutarch zu deuten scheint. Aber an der Annahme eines Irrthums ) wird bis auf Weiteres festzuhalten sein.

7. Zeit des Pheidon. Meine früher gegebenen Anschauungen über Pheidons chronologische Zuweisung<sup>3</sup>) sind durch seither geführte eingehende Untersuchungen nur befestigt worden. Gedankengang und Ergebnisse dieser Untersuchungen, die ich demnächst in extenso zu veröffentlichen hoffe, deute ich hier kurz an. Die Nachrichten (Her. VI 27, Paus. XXII 6, 2), dass Pheidon der Mächtigste, Stolzeste der Peloponnesier gewesen sei (Her.: εβρίσαντος μέγιστα δή Έλλήνων άπάντων, Paus.: τὸν ἐν Έλλησι μάλιστα ὑβρίσαντα) ) und ihnen Maass und Gewichte gegeben habe, führen, wie ich mit Köhler annehme, in die Zeit vor Entwicklung der spartanischen Hegemonie, als vor die messenischen Den so gewonnenen allgemeinen Ansatz bestätigen die beiden einzigen Daten, die ernstlich in Betracht kommen. Theopomps Ansatz (nach ihm Marmor Parium) beruht, wie allseitig anerkannt, auf künstlicher schematischer Berechnung. Herodots chronologisch ganz sinnlose Angabe erklärt sich sehr einfach dadurch, dass das Thatsächliche über Pheidon, die Worte Φείδωνος δè bis τοίτου δè παîς, ein Einschub ist, den Herodot aus einer schriftlichen Quelle<sup>8</sup>) eingefügt hat in die rein novellistische, auf

<sup>1)</sup> S. diese Ztschr. XXVII 557 ff.

Ygl. Wilamowitz, Aristoteles und Athen I 43, der dies mit der gleichen Bestimmtheit ausspricht wie ich, diese Ztschr. XXVII 534 und 541.

<sup>3)</sup> S. diese Zischr. XXVII 559 f.

<sup>4)</sup> Eduard Meyers Uebersetzung GA II: ,der den Griechen den grössten Schimpf angethan hat, (in dem er den Eleern den Vorsitz bei den olympischen Spielen entriss), lässt sich doch wohl nicht vertreten: da müsste ὑβρίζειν mit εἰς oder dem blossen Accusativ construirt werden.

<sup>5)</sup> Und zwar derselben Quelle, welcher Pausanias, der hier der Hauptsache nach nicht auf Herodot fusst, durch verschiedene Mittelquellen folgt, m. E. Hekataios.

mündlicher Tradition beruhende Mär von der Werbung um Agariste und den dadurch begründeten Ruhm der Alkmeoniden.1) Die Einfügung ist deutlich erkennbar an dem zweimaligen δέ: Φείδωνος δὲ τοῦ τὰ μέτρα κτλ. . . . τούτου δὲ παῖς. Bleiben Ephoros und Pausanias. Pausanias' Angaben sind um so werthvoller, als sie gar nicht die chronologische Bestimmung des Pheidon im Auge haben, sondern seiner nur mehr zufällig bei einer Erörterung der Anolympiaden 2) gedenkt. Zu Pausanias' 8. Olympiade (748) stimmt Ephoros Ansatz δέκατος ἀπὸ Τεμένου genauer, als man gewöhnlich annimmt. Denn Ephoros' Angabe, nach welcher die dorische Wanderung 735 Jahre vor Alexanders' Uebergang nach Asien fällt, lässt mit Sicherheit auf Generationen zu 35 Jahren schliessen: 735 - 21. 35. Von 1069 resp. 1068 9 mal 35 -315 Jahre abrechnend kommen wir für die  $\dot{\alpha}$ x $\mu\dot{\eta}$  des Pheidon auf 754 v. Chr. - Ich glaube, dass bereits Hekataios, dessen Benutzung durch Ephoros namentlich aus Pseudo-Skymnos ersichtlich ist, mit Generationen zu 35 (nicht zu 40) Jahren gerechnet hat, und meine ferner, dass die Nachrichten über Pheidons Anschlag auf Korinth, der die Gründung von Syrakus (757 Marmor Parium, 734 Eusebius) mit bedingte, nicht durchweg legendarisch sind. Aus der mittelbar über den Peloponnes hinausgreifenden Machtstellung Pheidons, die ihrerseits wieder nur für das 8. Jahrhundert begreiflich ist, erklärt sich auch die Geltung seiner Maassordnung ausserhalb des Peloponnes. Man wird also nicht mit Wilamowitz\*) bei Aristoteles in der Bezeichnung des alten Maasses als des ,pheidonischen' einen Irrthum in Betracht zu ziehen brauchen.4)

Berlin. C. F. LEHMANN,

Vgl. Her. VI 125 Anfang mit VI 131 Anfang: καὶ οὖτως Ἀλκμεονίδαι ἐβώσθησαν ἀνὰ τὴν Ἑλλάδα.

<sup>2)</sup> Ueber die Differenzen in den Angaben betreffs der Fehlolympiaden und ihre Herkunft Näheres s. Z. in der ausführlichen Darlegung.

<sup>3)</sup> Aristoteles und Athen S. 44 A. 1.

<sup>4)</sup> Wie man sieht, stehen meine Ergebnisse (hier wie an manchen anderen Stellen) in einigem Gegensatz zu den beiden übrigens einander wohl zum Theil bedingenden Anschauungen, dass die historische Tradition in Griechenland nirgends über das 7. Jahrhundert hinausreiche (Ed. Meyer, GA II § 228, vgl. § 4) und dass bei Herodot (und anderen Autoren) wohl eine Kenntniss, nicht aber eine litterarische Benutzung des Hekataios und anderer älterer Quellen nachweisbar oder anzunehmen sei (Ed. Meyer Forschungen zur alten Geschichte I 183, II 233 GA II § 7 A. 2).

## ARCHÄOLOGISCHE NACHLESE.

(Vgl. diese Ztschr. XXIX 417ff.).

XI. EIN IDEALPORTRAT DES HESIOD: Arndt und Amelung bringen in ihren so verdienstvollen und dem archäologischen Forscher wie dem archäologischen Lehrer gleich unentbehrlichen "Einzelaufnahmen' unter n. 530 die Photographie einer Reliefplatte des Neapler Museums,1) die sich sofort als die Schmalseite eines Sarkophages zu erkennen giebt und als solche auch schon längst dem Sarkophagapparat in einer Zeichnung Eichlers einverleibt ist. Auch welcher Classe der Sarkophag, von dem diese Platte abgetrennt worden ist, angehört hat, lässt sich mit Sicherheit bestimmen. Es war, wie bereits Arndt in den Nachträgen S. 51 vermuthet hat, ein Musensarkophag; denn nur bei solchen pflegen, bald auf den Schmalseiten für sich allein, bald auf der Vorderseite mitten unter den Musen und häufig im Gespräch mit ihnen, Männer mit Büchern in den Händen oder mit Bücherkästen zu ihren Füssen angebracht zu werden. In diesen haben wir bald den Verstorbenen selbst mit seinen gebildeten Freunden, bald aber auch berühmte Schriststeller der Vergangenheit, vor allem Dichter zu erkennen. Das letztere ist bei der Neapler Platte der Fall. Der hochgewachsene Mann mit breiter Brust und mächtig wallendem langem Vollbart, der auf einem Felsen sitzend die Rechte docirend erhebt und in der Linken einen langen Stab hält, soll ohne Zweifel eine litterarische Berühmtheit darstellen, bei deren Bestimmung neben der allgemeinen Charakteristik das zu seinen Füssen stehende Schaf und das neben ihm angebrachte Scrinium, auf dem ein Bündel von Bücherrollen liegt, zu berücksichtigen sein werden. Mit seinem feinen und geschulten Auge hat Friedrich Hauser erkannt, dass ein Kopf des Capitolinischen Museums, der jetzt in Arndts Griechischen und römischen Porträts Taf. 325. 326 vortrefflich reproducirt ist,3) mit

<sup>1)</sup> Kurz erwähnt bei Gerhard Neapels Antike Bildwerke S. 133 Nr. 502.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Helbig Führer2 I 319 Nr. 478.

dem Kopf der Relieffigur so frappant übereinstimmt, dass an der Identität der dargestellten Persönlichkeit nicht gezweiselt werden kann. Wenn er aber diese in dem Philosophen Diogenes gefunden zu haben glaubt, indem er diese traditonelle schon bei Bottari Mus. Capitol. I p. 20 zu lesende Deutung des Capitolinischen Kopfes acceptirt und sie auf das Neapler Relief überträgt, so unterliegt diese Taufe schweren Bedenken.1) Nicht nur, dass die Aehnlichkeit mit der Albanischen Statuette,2) die doch für die Richtigkeit der Benennung allein den Prüfstein abgeben kann, äusserst gering oder vielmehr, wenn wir aufrichtig sein wollen, überhaupt nicht vorhanden ist (man vergleiche nur Schädel und Hals), auch die ganze Erscheinung der Relieffigur und der Charakter des Capitolinischen Kopfes stimmen absolut nicht zu dem Bilde, das wir uns auch ohne die Albanische Statuette von Diogenes machen würden. Diese imponirende Gestalt sollte der kleine buckelige Cyniker sein? Diese Züge, die von tiefen seelischen Leiden, von schwerem Ringen mit den tiefsten Problemen, von einer ruhigen geläuterten vornehmen Lebensauffassung erzählen und nicht, wie Arndt sagt, Grämlichkeit, sondern höchstens eine schon überwundene Bitterkeit und stolze Menschenverachtung zeigen, sollen dem Philosophen der Gasse angehören? Und nun die Attribute. Hauser bemerkt sehr richtig, dass man statt des Schafes einen Hund erwarten sollte, bricht aber damit selbst über seine Deutung den Stab. Das Rollenbündel könnte man vielleicht durch den Hinweis auf die apokryphen Schriften des Diogenes zu rechtfertigen versuchen - in Wahrheit hat er bekanntlich keine Zeile geschrieben. - Aber was soll der lange, knorrige, fast scepterartige Stab, der von dem Stecken des Cynikers sehr weit verschieden ist? Und der, wenn auch nicht mit übertriebener Eleganz, so doch immer mit dem Grade von Sorgfalt, den die gute Sitte erheischt, drapirte Mantel? Und der docirende Gestus? Und der Felssitz?

So schlecht dies alles zu der Benennung Diogenes stimmt, so vorzüglich passt es für Hesiod. Felssitz, Schaf und Stab erinnern an das Proömium des Theogonie, wo die Musen den Dichter finden τος ποιμαίνονθ' Έλικῶνος ῦπο ζαθέοιο und ihm als σκῆ-verleihen δάφνης ἐριθηλέος ὅζον δρέψασαι θηητόν. Die

<sup>→</sup> Six Röm. Mitth. XIII 1898 S. 65 bezweiselt die Deutung, glaubt icher Weise einen Blinden dargestellt.

<sup>:</sup> Porträts Taf. 321. 322.

Rollen neben ihm sind natürlich seine Gedichte. Dass von allen Dichtern des Alterthumes keiner ein grösseres Anrecht auf einen Ehrenplatz an einem Musensarkophag hat als Hesiod, brauche ich nicht erst zu beweisen. Ebenso wenig, wie vortrefflich gerade für ihn der docirende Gestus passt. Und nun die Büste. Lässt sich eine treffendere Verbildlichung des Sängers der  $E_{QY\alpha}$  denken? Die Leiden, die ihm der Rechtsstreit mit seinem Bruder bescheert hat, kommen darin ebenso zum Ausdruck, wie die Erfahrung eines langen Lebens und Denkens und die milde Weisheit. Das ist wirklich der Prophet unter den griechischen Dichtern, als welchen Wilamowitz kürzlich den Hesiod so schön gezeichnet hat;  $\vec{\omega}$   $\Pi \acute{e}_Q \sigma \eta$ ,  $\sigma \dot{\nu}$   $\delta$   $\tilde{a}$   $\alpha v v \epsilon$   $\delta l x \eta c$ ,  $\mu \eta \delta$   $\tilde{v} \beta \varrho v v$   $\tilde{o} \varphi \epsilon \lambda l \epsilon$  würde das passendste Motto für diesen Kopf sein, den man, nachdem seine eigentliche Bedeutung erkannt, unter den Idealbildnissen unmittelbar neben das des Homers wird stellen dürfen.

Mit dem einzigen bis jetzt bekannten Idealporträt') des Hesiod, der inschristlich gesicherten Büste auf dem Mosaik des Monnus,2) hat der Capitolinische Kopf kaum etwas gemein. Höchstens könnte man in dem wallenden Vollbart eine Spur von Aehnlichkeit entdecken. Aber die Aussaung ist eine grundverschiedene. Zunächst hinsichtlich des Lebensalters. Auf dem Mosaik erscheint Hesiod nicht als kahlköpfiger Greis, sondern als Mann auf der Höhe des Lehens mit langem vollen Haar. Noch mehr aber hinsichtlich des Charakters. Das Mosaikbild hat nichts von der Energie und der packenden Grossartigkeit des Capitolinischen Kopfes, vielmehr etwas Sinnendes und Schwermüthiges, was zwar auch für den Dichter der Eqya recht gut passt, aber doch nicht seine ganze Persönlichkeit so erschöpsend zum Ausdruck bringt, wie es bei dem Marmorkopf der Fall ist. Das Mosaikbild geht also auf ein anderes Original zurück wie die Büste und das Relief. Ueberraschen kann das nicht. Von der gewiss noch kaum individualisirten Hesiodstatue im grossen Weihgeschenk des Smikythos an (Paus. V 26, 2) wird es viele Bildsäulen und Büsten des Hesiod gegeben haben, obgleich wir aus litterarischen Quellen nur noch die Erzstatue auf dem Helikon kennen (Paus. IX 27, 5). Aehnlich brauchen sie einander so wenig gewesen zu sein, wie die Homerköpfe, von

Die übrigen auf Hesiod bezogenen Bildwerke lasse ich als zu unsicher hier ganz aus dem Spiel.

<sup>2)</sup> S. Antike Denkmäler I Taf. 49.

denen es bekannt ist, dass der mit Recht gepriesene in mehreren leichten Varianten erhaltene Typus weder mit den Münzen von los, Smyrna und Amastris¹) noch mit den sonstigen Darstellungen des Homer auf dem Relief des Archelaos, der Berliner homerischen Tafel,²) dem pompejanischen Bild³) und dem pompejanischen Silberbecher⁴) übereinstimmt, um von den problematischen übrigen Darstellungen ganz zu schweigen.

An diese oft hervorgehobene Thatsache erlaube ich mir eine Bemerkung zu knüpfen. Wer von Idealporträts und insbesondere von denen des Homer spricht, der pflegt nicht zu unterlassen, die berühmten Worte des Plinius aus dem Proömium des 35. Buches zu citiren: (9) quin immo etiam quae non sunt finguntur, pariuntque desideria non traditos vultus, sicut in Homero evenit. Aber der Zusammenhang, in dem diese Stelle steht, pflegt selten erwogen zu werden. Plinius klagt zunächst, dass die Porträtmalerei ausgestorben sei; aus kostbarem Material werden jetzt die Porträts hergestellt aerii clipei, argenteae facies, wie sie uns der Silberfund von Bosco reale kennen gelehrt hat.5) Die Ahnenbilder aus Wachs und die gemalten Stammbäume verschwinden. Nachdem er dann von dem Einschmuggeln fremder nicht aber etwa fingirter Porträts in die Abneureihe gesprochen und sich dafür auf zwei Reden des Messala berusen hat, sährt er sort: non est praetereundum et novicium inventum, siquidem icones ) ex auro argentove aut certe ex aere in bibliothecis dicantur illis quorum immortales animae in locis isdem locuntur, quin immo etiam quae non sunt finguntur, pariuntque desideria non traditos vultus, sicut in Homero evenit. quo maius, ut equidem arbitror, nullum est felicitatis specimen quam semper omnes scire cupere, qualis fuerit aliquis. Dann berichtet er, dass dieses novicium inventum in Rom von Asinius Pollio eingeführt worden sei. Ob dieser etwa hierin an den Ptolemaeern und Attaliden Vorgänger gehabt habe, bekennt der Schriftsteller nicht zu wissen.

<sup>1)</sup> Imhoof-Blumer Porträtköpfe auf Münzen hellenischer und hellenistischer Völker Taf. VIII 25, vgl. auch Helbig Führer<sup>2</sup> I 329 Nr. 503.

<sup>2)</sup> O. Jahn Bilderchroniken G (Titelvignette) u. S. 6.

<sup>3)</sup> Mon. d. Inst. X 35.

<sup>4)</sup> Millingen Anc. uned. Monum. II 13, darnach Wiener Vorlegebl. Ser. VIII Taf. X 1.

<sup>5)</sup> S. Monuments Piot V pl. 2 und p. 46.

<sup>6)</sup> So Detlessen, vortrefflich; non Hdschr.

Niemand wird bezweiseln, dass dieser ganze Abschnitt des Plinius geistiges Eigenthum und nicht etwa einem anderen Autor entnommen ist. Aber selbst wenn dies der Fall wäre, so müssle dieser Autor ein Römer und jünger als Asinius Pollio gewesen sein; für das, was ich beweisen will, würde das auf dasselbe hinaulaufen. Plinius bezeichnet also hier die Aufstellung von Porträbüsten berühmter Schriftsteller in den Bibliotheksräumen als eine Neuerung und bringt mit dieser neu aufgekommenen Sitte die Entstehung der Idealporträts in Zusammenhang. Auch diese sind also in seinen Augen ein novicium inventum. Selbstverständlich int er hierin; schon das 5. Jahrhundert hat bekanntlich Idealporträts geschaffen, wie die des Homer und Hesiod, die natürlich für jene Zeit mit dem zu derselben Gruppe gehörigen Orpheus durchaus auf derselben Stufe standen.1) Aber wer dem Plinius einen solchen Irrthum nicht zutrauen will, der überschätzt die Monumentenkenntniss und den kunsthistorischen Sinn dieses Schriftstellers ganz gewaltig. Wie kalt er innerlich den grossen Schöpfungen der älteren griechischen Kunst gegenüber stand, wie er in dieser Beziehung noch ganz Römer war, das verräth er gerade in diesem Abschnitt, wenn er über seine Zeitgenossen klagt: et inter haec pinocothecas veteribus tabulis consuunt alienasque effigies colunt. Als Beispiel der nach seiner Ansicht erst kürzlich aufgekommenen Idealporträts führt er nun den Homer an. Damit bezeugt er doch klipp und klar, dass zu seiner Zeit oder nicht allzulange vorher ein Bildhauer ein berühmtes Idealporträt des Homer geschaffen habe. Nun gebe ich folgendes zu bedenken: alle älteren Homerdarstellungen, die ich oben aufgezählt habe, zeigen mit dem berühmten Typus des blinden

<sup>1)</sup> Paus. V 26, 2—4. Das älteste erhaltene Beispiel ist wohl der Anakreon, der trotz allem, was man dagegen gesagt hat, schon wegen der Haarund Barttracht ein Idealporträt sein muss. Denn der historische Anakreon trug natürlich Krobylos und Spitzbart, wie ihn auch die bekannte Memnonvase darstellt (bei O. Jahn Dichter auf Vasen in den Abh. d. sächs. Ges. VIII (III) 1861 Taf. III). Der Gedanke, dass Perikles, sei es aus eigener Kindheitserinnerung sei es aus den Erzählungen seines Vaters Xanthippos, eine Vorstellung von den Zügen des Dichters gehabt und diese dem ausführenden Künstler suggerirt hätte, imputirt dem 5. Jahrhundert eine Neigung zur Individualisirung, die ihm gänzlich ferne lag. Und dann — zwar die Züge genau wiedergeben, aber die Haar- und Barttracht ändern, das wäre ja ganz dasselbe, wie wenn ein Künstler des 18. Jahrhunderts Molière mit einem Zopf hätte darstellen wollen.

Homer nicht die geringste Aehnlichkeit; man vergleiche namentlich den Homer auf dem pompejanischen Bild aus Casa delle epigrammate und den auf dem Silberbecher. So verschieden sie auch unter sich sein mögen, so haben sie doch mit einander immer noch grössere Verwandtschaft als mit den Marmorbüsten. Vor allem stellt ja auch keine von ihnen den Homer als Blinden dar. Wäre nun der Typus des blinden Homer in der Blüthezeit der griechischen Kunst oder zur Zeit der hellenistischen Nachblüthe geschaffen, ginge er gar, wie Six auf Grund einer wirklich recht oberstächlichen und wenig beweisenden Aehnlichkeit in der Behandlung des Nackenhaares mit Greisenköpfen auf Vasen des Euphronios und seiner Zeitgenossen annimmt,1) in letzter Linie auf die von Smikythos in Olympia geweihte Statue des Dionysios zurück, so müsste man annehmen, dass diese wundervolle Schöpfung Jahrhundertelang unbeachtet geblieben und erst in der Kaiserzeit plötzlich Mode geworden sei; mit welcher schon an sich höchst unwahrscheinlichen Annahme sich aber wiederum nicht verträgt, dass der Typus einmal in nachlysippische Formen umgesetzt worden sein müsste. Andererseits giebt es unter allen antiken Köpfen, die uns erhalten sind, keinen, der dem Homer so nahe stünde, wie der des Laokoon. Nicht allein in der Formengebung und der Technik, sondern auch in der ganzen Aussaung, namentlich in der starken Betonung des Pathologischen, wie sie für den Homerkopf Hugo Magnus sehr schön dargelegt hat.2) Die Uebereinstimmung ist so gross, dass beide Werke nicht nur derselben Zeit, sondern auch derselben Kunstrichtung angehören müssen, also auch der Homer der rhodischen Bilderhauerschule zuzuweisen ist. Wer nun mit mir die Ueberzeugung theilt, dass der Laokoon aus oft entwickelten und hier nicht zu wiederholenden Gründen nur unter den Flaviern entstanden sein kann,3) der wird es ganz natürlich finden, dass ein Homerporträt aus der Zeit des Plinius gerade mit dem Laokoon die grösste Verwandtschaft zeigt. Wer anderer Meinung ist, der unterzieht vielleicht von diesem neuen Gesichtspunkte aus die Laokoonfrage noch einmal einer unbefangenen Prüfung. Damit man mir aber nicht Schuld gebe, dass ich die

<sup>1)</sup> Röm. Mitth. a. O. S. 61 ff.

<sup>2)</sup> Die antiken Büsten des Homer S. 27 f.

<sup>3)</sup> Zuletzt in meinem Artikel "Athenodoros" in Wissowas Real-Ency-klopādie II 2 S. 2047.

Datirung des blinden Homer auf eine nicht allgemein gebilligte Hypothese aufbaue, so bitte ich sich folgende Thatsachen zu vergegenwärtigen. Noch zur Zeit Caesars - denn in diese, die des von Mau so genannten Architekturstils, gehört das Bild aus Casa delle epigrammate - stellt ein pompejanischer Maler, noch zur Zeit des Augustus - denn in diese gehört nach Ausweis der Schwäne und des Rankenwerkes der Becher, nach Ausweis der Inschrist und nach der Monumentengattung die Berliner tabula - stellen ein Toreut und ein Marmorarbeiter den Homer in gänzlich anderem Typus dar, als er uns von den Büsten des blinden Homer her geläufig ist. Aus der Kaiserzeit besitzen wir eine stattliche Anzahl von Büsten des blinden Homer. Plinius sagt, dass zu seiner Zeit oder kurz vorher ein Idealbild des Homer geschaffen worden sei. Kann man da ernstlich bezweifeln, dass wir in den Busten des blinden Homer eben jenes Idealporträt besitzen, das Plinius gemeint hat?

Und doch war jener unbekannte rhodische Künstler nicht der erste, der den Homer blind gebildet hat. Die auf dem Apollonhymnos basirende, natürlich vor allem in Chios gepflegte Legende von der Blindheit Homers hat schon einen Künstler des 4. Jahrhunderts, vielleicht Silanion, zu der bedeutenden Schöpfung angeregt, die uns in den sogenannten Epimenidesköpfen vorliegt.1) Ich halte nämlich diese Entdeckung F. Winters<sup>2</sup>) für ebenso schön wie schlagend. Freilich hat es ihr nicht an Widerspruch gesehlt.") Am schwerwiegendsten sind wohl die Bedenken, die Magnus vom medizinischen Standpunkt aus erhoben hat, indem er die gesunde Wölbung der Augäpsel und die Stellung der Lider für unverträglich mit der Annahme der Erblindung erklärte. Indessen entscheidend sind auch sie nicht; sie stellen Ansprüche an die medizinische Beobachtung des 4. Jahrhunderts, die erst für eine weit spätere Periode berechtigt sein würden, und sie werden aufgewogen durch die Erwägung, dass einen Schlafenden, sei es als Statue, sei es als Büste, mit aufrechter Kopfhaltung darzustellen eine Unnatürlichkeit und Geschmacklosigkeit sein würde, der gegenüber

<sup>1)</sup> Arndt Porträts Taf. 421-424.

<sup>2)</sup> Arch. Jahrb. V 1890 S. 163.

<sup>3)</sup> Brunn Sitz, Ber, d. Münch, Acad. 1892 S. 669. Helbig Führer<sup>2</sup> I 177 Nr. 283. Magnus a. O. S. 14. Bernoulli Arch. Jahrb. XI 1896 S. 169. Auch Arndt zu den betreffenden Tafeln des Porträtwerkes.

die von Magnus gerügten Fehler zu nichts zusammenschrumpfen. Wenn aber nicht ein Schlasender, so kann nur ein Blinder gemeint Dass die Darstellung des Blinden mit geschlossenen Augen wenigstens dem 5. Jahrhundert ganz geläufig war, hat mittlerweile auch Six unter Hinweis auf die bekannten Phineusdarstellungen ausgesprochen.1) Dass im 4. Jahrhundert mit dieser Tradition gebrochen worden sei, würde man doch nur dann behaupten können, wenn wir aus dieser Epoche die Darstellung eines Blinden mit geöffneten Augenlidern besässen, was meines Wissens nicht der Fall Entscheidend aber würde auch das noch nicht sein, da Silanion ganz gut an der älteren conventionellen Darstellungsweise festhalten konnte. Giebt man aber die Blindheit zu, so hat allerdings die Benennung Homer die grösste Wahrscheinlichkeit für sich, weit grössere jedenfalls als die von Six beispielsweise vorgeschlagene: Stesichoros; denn dieser wird sich gerade im 4. Jahrhundert kaum besonderer Popularität erfreut haben.

Welch ein Gegensatz zwischen diesem Kopf mit dem Ausdruck stillen Friedens und einer nur ganz leisen Andeutung des Leidens und dem Homer der Kaiserzeit, in dessen Zügen eine lange Leidensgeschichte ausgeprägt ist und der auch in der Ruhe etwas Aufgeregtes hat. Wie zu diesem rhodischen Homer der des Silanion, so mag sich zu dem Hesiod des Capitols jenes Hesiodideal verhalten haben, von dem uns auf dem Mosaik des Monnus eine verblasste Nachbildung vorliegt; denn auch den capitolinischen Hesiod wird man nach seinem ganzen Charakter derselben Zeit zuschreiben müssen wie den Laokoon und jene Homerköpfe, wenn auch wegen mancher formeller Verschiedenheiten vielleicht einer anderen Kunstschule.

XII. DIE ALDOBRANDINISCHE HOCHZEIT. Dieses vielgenannte Wandgemälde gehört zu den Bildwerken, an den man heutiges Tages meist mit einer respectvollen Verbeugung vorbeizugehen pflegt. Nicht einmal die Deutung hat in den 300 Jahren, seit denen das Bild dem Tageslicht wieder geschenkt ist, einen wesentlichen Fortschritt gemacht. Selbst in Helbigs ausgezeichnetem Führer II<sup>2</sup> 169 ff. n. 1002 begegnen wir noch derselben Auffassung des Vorganges und derselben Deutung der einzelnen Figuren, wie sie schon in den Unterschriften zu Bartolis Stich in den Admiranda Taf. 58.

<sup>1)</sup> Röm. Mitth. a. O. S. 66.

59 ausgesprochen ist. Danach spielt die Mittelscene im Brautgemach, wo Aphrodite der Braut ermuthigend zuredet, während Charis aus einem kleinen Alabastron Parfüm in eine Muschel giest; an der Schwelle des Thalamos sitzt, der Erlaubniss zum Eintritt harrend, der Bräutigam. Die linke Eckscene stellt die Bereitung des Brautbades, die rechte die Freundinnen der Braut, die das Epithalamium anstimmen, dar.

Gegen diese Interpretation hege ich seit langem schwere Bedenken. Nach griechischer Sitte - und über den griechischen Ursprung der Composition ist man sich ja allgemein einig — nimmt die Braut das Bad in ihrem Elternhaus. Dass die Braut den Thalamos allein betritt und dem Bräutigam erst später Einlass gewährt, wäre ein Brauch, für den ich vergeblich nach einem Beleg gesucht habe. Wenn die Braut von ihrer Schwiegermutter mit Fackeln in den Thalamos geleitet wird (Schol. Eur. Phoen. 344), so schliesst das die Anwesenheit des Bräutigams nicht aus, was zum Uebersluss durch die Berliner Hochzeitsschale<sup>1</sup>) bestätigt wird, wo gerade in diesem Moment der Bräutigam die Braut an der Hand führt. Am meisten aber befremdet die Erscheinung des angeblichen Bräutigams. Während die Braut und alle übrigen menschlichen Figuren des Bildes genau in der Gewandung des täglichen Lebens gehildet sind, und bei der Braut die Tracht der Hochzeiterin sogar mit einer Genauigkeit dargestellt ist, wie kaum auf einem anderen antiken Bildwerk, soll allein der Bräutigam in heroischer Nacktheit, nur mit einem nachlässig über die Oberschenkel geworfenen Gewand dargestellt sein? Diese Erscheinungsweise ist für einen Bräutigam ebenso unmöglich wie die Situation, in der er dargestellt ist.

Nur die falsche Voraussetzung, dass auf dem Bild neben der Braut der Bräutigam nicht fehlen dürfe, hat die augenscheinliche Thatsache verkennen lassen, dass dieser nackte gebräunte Jüngling, der dem Knabenalter noch sehr nahe steht, zu demselben Kreis göttlicher Figuren gehört wie Aphrodite und Charis. Ich brauche es kaum auszusprechen, dass es Hymenaios<sup>2</sup>) ist, für den auch der

Kranz aus Epheu und Blumen besonders passt. Er harrt an der Schwelle des Gemaches auf die noch zögernde Braut.

Durch diese Erkenntniss verschiebt sich mit einem Mal sowohl die Oertlichkeit als der Zeitpunkt des Vorganges. Nicht der Thalamos ist es, in dem wir die Braut von aller menschlichen Gesellschaft verlassen, dafür aber von freundlichen Göttern umgeben erblicken, sondern ihr Mädchenzimmer, ihr Parthenon. Der Vorgang spielt in ihrem Elternhaus, nicht in dem ihres jungen Gatten. harrt des Momentes, in dem sie zum Hochzeitszuge abgeholt werden soll, träumerisch sinnend, da sie von ihrer Kindheit Abschied nehmen muss. Iam veniet virgo, iam dicetur hymenaeus. Allerdings scheint ja nach Lucian conviv. 8 die Braut am Hochzeitsmahl theilgenommen zu haben; aber allgemein war diese Sitte nicht, wie die eben citirte Sapphoübersetzung des Catull lehrt. Nach dieser sind zwar die Brautsührerinnen beim Mahle zugegen, die Braut aber zeigt sich erst, wenn der Abendstern am Himmel steht. Wenn also in der 'Ανακαλυπτομένη des Komikers Euangelos (Athen. XIV 644 D) der Brautvater vier Tische für die Frauen herrichten lässt, so ist hieraus die Theilnahme der Braut am Hochzeitsmahl keineswegs mit Sicherheit zu erschliessen. Sollte sie aber wirklich in Athen allgemeine Sitte gewesen sein, was ich stark bezweisele, so würde auch das gegen die vorgeschlagene Deutung nicht das Geringste beweisen, da es ja gar nicht gesagt ist, dass das Original der Aldobrandinischen Hochzeit gerade für Athen bestimmt gewesen sei und die attischen Hochzeitsbräuche wiedergebe.

Die rechte Seitenscene zeigt die Vorbereitung zum Hochzeitszug. Die Citherspielerin ist mit nichten eine Freundin der Braut, sondern wie der Mangel des Mantels, der Aermelchiton, wie er dem professionellen Musiker als Tracht seines Standes zukommt, und der etwas kecke Gesichtsausdruck erkennen lassen, eine gemiethete Musikantin, die den Hochzeitszug begleiten soll. Eine ganz entsprechende Figur finden wir auch auf der Berliner Hochzeitsschale. Auch das Mädchen, das von dem Broncebecken — doch wohl einem Jumanique — den Deckel abhebt, ist, obwohl

gebildet, wosar die Endymion- und Hochzeitssarkophagen zahlreiche Belege bieten, s. Sarkophagrel. III Tas. XVIII st. und dazu S. 90. Aber auf dem heteranebild des Aetion scheint Hymenaios ähnlich ausgesehen zu haben wie Aldobrandinischen Hochzeit, da ihn Lucian (Herod. 5) ein μειφάκιον hase nennt, vgl. auch das pompejanische Bild Helbig Nr. 855.

seine Tracht, Peplos mit Ueberschlag und befranztes Mäntelchen, vornehmer ist als die der Citherspielerin, als eine Dienerin aufzufassen. Dagegen ist die majestätische Gestalt in violettem Mantel und Blätterkrone, die zwischen der Sclavin und der Musikantin mit der Miene der Ordnerin in der Mitte steht, ganz gewiss die Nympheutria.

Schwieriger ist es über die linke Seitenscene ins Klare zu kommen. Zwar, dass der Vorgang im Innern des Hauses spielt und dass die Frau mit Blattsacher und schleierartig über den Kops gezogenem weissem Mantel die Brautmutter ist, lehrt schon der erste Blick. Aber ganz unklar ist ihre Handlung. Man sagt, dass sie mit ihrer Hand die Temperatur des in einem Becken vor ihr stehenden, zum Brautbad bestimmten Wassers prüfe, aber das Brautbad muss ja längst vorüber sein. Ob es sich nicht eher we ein Bespritzen mit Weihwasser handelt? Dass man ein Badebecken auf einen säulenförmigen Untersatz stellt, ist jedenfalls ungewöhnlich; aber das Perirrhanterion auf Polygnots Iliupersis, das Pausanias X 26, 9 als υποστάτης τε λίθου καὶ λουτήριον έπὶ τῷ ἐποστάτη χαλκοῦν beschreibt, muss ganz ähnlich ausgesehen haben. Dass die Braut vor dem Verlassen ihres Mädchengemaches mit Weihwasser besprengt worden sei, wäre ja sehr wohl deakbar; bezeugt ist es freilich nicht, wie wir ja überhaupt über die Hochzeitsgebräuche ausserordentlich mangelhast unterrichtet sind. Ob von den beiden Dienerinnen, die der Hausfrau assistiren, die eine wirklich Wasser in das Becken nachgiesst, ist mir auch noch zweiselhast.

Die Art, wie wir auf diesem Bilde vom Vorraum in das Madchengemach und von diesem in das Innerste des Hauses gesührt werden, also gewissermaassen von der Strasse aus die Wohnung der Braut durchschreiten, erinnert noch ganz an das ähnliche Verfahren, das Polygnot bei seinen grossen Wandgemälden besolgt hat.<sup>1</sup>) Natürlich aber war das Original der Aldobrandinischen Hochzeit betrachtlich jünger. Die Stellung der Charis hat offenbar den Sauroktones des Praxiteles zur Voraussetzung. Auf die vielsachen Berührungen mit Terrakotten haben Reinach Necropole de Myrina zu pl. XI. g. 446<sup>2</sup>) und F. Winter Archäol. Anzeig. 1895 S. 121 ausmerksam gemacht.

<sup>1)</sup> S. Hiupersis S. 45.

<sup>2)</sup> Die Richtigkeit der Benennung der fieben der Braut samenner Fine schrodite hätte Reinach nicht bezweifeln sollen.

Der übliche Ansatz um die Zeit Alexanders des Grossen wird wohl das richtige treffen. Damals scheint das liegende Rechteck ein für Tafelbilder besonders beliebtes Format gewesen zu sein. Wir finden es auch bei dem auf ein Gemälde des Philoxenos von Eretria zurückgehenden Alexandermosaik, und von den Bildern des Apelles müssen mindestens drei, die Verläumdung, die pompa des Megabyzos und der durch Herondas (IV 60) bekannt gewordene Opferzug im Asklepieion von Kos dasselbe Format gehabt haben. Die Aldobrandinische Hochzeit stammt also aus derselben Zeit, wie das Gemälde des Aetion, das Plinius 35, 78 als anus lampadas praeferens et nova nupta verecundia nobilis bezeichnet. Sie ist zwar nicht, wie gelegentlich behauptet worden ist, mit ihm identisch, aber sie bildet inhaltlich zu ihm das denkbar passendste Gegenstück. Dort der Eintritt der Braut in ihr neues Haus, hier die letzten Augenblicke der Braut in ihrer Mädchenkammer.

XIII. ZUR MEIDIASVASE. Für die Deutung des Schulterstreisens der Meidiasvase hat sich die Grundlage verschoben, seit der treffliche Cecil Smith den Namen des sitzenden Königs, den ich zu "Ατλας ergänzen wollte,") mit absoluter Sicherheit als 'Ακάμας gelesen hat.3) Daraus ergiebt sich, dass die dargestellten Helden nicht, wie ich früher annahm, als Argonauten zu denken sind, und das Fehlen des lason macht keine Schwierigkeit mehr. Wenn aber nun C. Smith zwei getrennte Scenen statuiren will, von denen die eine Herakles im Hesperidengarten, die andere eine Auswahl athenischer Phylenheroen darstellen soll, so widerstreitet eine solche Auffassung den Gesetzen der attischen Vasenmalerei, die niemals zeitlich auseinanderliegende oder gar gänzlich disparate Vorgänge im Rahmen desselben Bildes zusammenstellt, am wenigsten auf einem Schulterfries. Sie widerstreitet aber auch dem Augenschein; denn wie Iolaos, den Smith zur ersten Scene zählt, sich zum Fortgeben wendet, um hinter den von Smith zur zweiten Scene gerechneten Heroinnen her auf Akamas zuzuschreiten, so correspondirt der Gestus des Oineus aus der angeblich zweiten Scene mit dem des Klytios aus der angeblich ersten. Er und der hinter ihm

43

<sup>1)</sup> Vgl. R. Förster in der Arch, Zeit, XXXII 1874 S. 89.

<sup>2)</sup> Bild und Lied S. 40 A. 50.

<sup>3)</sup> Iourn. of hell. stud. XIII 119, Catal. of the Vases in the Brit. Mus. III 176 (E 224).

stehende Klymenos, der in Haltung und Bewegung das genaue Gegenstück zu Iolaos bildet, wollen sich an der Gruppe von Demophon und Chrysis vorüber zu dem Baume begeben, also aus der zweiten von Smith supponirten Scene in die erste hineinschreiten\_ Der Maler hat also sein Möglichstes gethan, um dem Beschauerdie Einheitlichkeit der Composition zum Bewusstsein zu bringen. Auch die attischen Heroen, Akamas, Demophon, Hippothoon, Oineus und Antiochos, zu denen Philoktet, Klymenos und Klytios gesellt sind, haben wir uns mithin als im Hesperidengarten anwesend zu denken. Wie ist das zu erklären? Offenbar nicht so, dass sie etwa auf irgend einem abenteuerlichen Zug wie der Argofahrt, dorthin gelangt sind, sondern so, dass er ihr dauernder Aufenthalt ist, den sie als verklärte Heroen bewohnen, eine Vorstellung, die ja der ursprünglichen Idee des Hesperidengartens durchaus entspricht. la dieser Beziehung ist also diese Scene der Meidiasvase nur die zeitgemässe Umbildung des Kyrenaeischen Schalenbildes,1) auf dem geflügelte Seelen männlichen und weiblichen Geschlechts einen von der Nymphe Kyrene gehaltenen Zweig des Hesperidenbaumes umschweben. Man nennt diese Flügelwesen jetzt meist nach M. Mayers Vorgang unter Berufung auf Akusilaos (bei Philodem π. εὐσ. 43 Harpyien,3) was im Grunde auf dasselbe binauskommt, da die Seelennatur der Harpyien durch E. Rohde erwiesen ist.3)

Um die mythische Chronologie hat sich natürlich Meidias nicht im geringsten gekümmert; er mag sich ruhig gedacht haben, dass Philoktet schon unter den Heroen weilt, während Herakles noch auf Erden wandelt, obgleich es allerdings nicht ganz ausgeschlossen wäre, sich den Philoktet wie den Iolaos als Begleiter des Herakles bei seinem Zuge zu den Hesperiden vorzustellen. Neben den Heroen

<sup>1)</sup> Flinders Petrie Naukratis pl. 8. 9; genauer bei Studniczka Kyrene S. 18 Fig. 10.

<sup>2)</sup> Diese Bezeichnung kann auch den bärtigen unter diesen Gestalten gegeben werden, da die Ann. d. Inst. 1882 tav. d'agg. O publicirte Jattasche Vase lehrt, dass es auch Harpyien männlichen Geschlechts gab, also ägenves, wie nach Hesych s. v. die Aeoler den Eros nannten, vgl. auch Parthenios im Et. Magn. 148, 33. Keinesfalls ist die Bezeichnung Boreaden aufrecht zu erhalten. Am einfachsten aber wird man die Flügelwesen der Kyrenäischen Vase wyzeinennen, zumal sie hier nicht als Hüter des Baumes erscheinen, welches besondere Amt Akusilaos den Harpyien zuschreibt.

<sup>3)</sup> Rhein, Mus. L 1895 S. 1 ff.; namentlich S. 3 A. 1; vgl. auch Stengel oben S. 634 f.

finden wir die verklärten Heroinnen, die anderweitig nicht bekannten Arniope und Chrysis, Elera, die man gewöhnlich und vielleicht mit Recht als die Leukippide Hilaeira zu betrachten pflegt, und vor allem Medeia, deren Einführung zu der irrthümlichen Vorstellung Anlass gegeben bat, als ob der Vorgang zu dem Argonautenzug in Beziehung stünde. Wenn nun Medeia mit ihrem Zauberkasten und mit bedeutsam erhobener rechten Hand dargestellt ist, so muss sie in irgend einer Handlung gedacht sein. Und damit hellt sich der einzige Punkt auf, der bisher in der Darstellung des Vorganges am Hesperidenbaum noch dunkel geblieben war. Während nämlich auf der Assteasvase und anderen verwandten Bilderwerken¹) eine Hesperide dem Drachen in einer Schale den Zaubertrunk reicht, damit ihre Schwestern die Aepfel pflücken können, erscheint auf der Meidiasvase der Drache bereits eingeschläfert mit herabhängendem Haupt, ohne dass in der Hand einer der Hesperiden eine Schale zu bemerken wäre. Hier ist es also die vom Baum wegschreitende Medeia, die das Wunder vollführt hat, nicht als eine der Hesperiden, aber doch als ein diesen nunmehr gleichstehendes Wesen, das mit ihnen zusammen die Gärten der Seligen bewohnt. So übt sie jetzt als Göttin dieselben Künste, wie früher als Sterbliche, indem sie den Ladon mittelst ihres Zauberkastens in Schlaf versenkt, wie einst auf Erden den kolchischen Drachen.

XIV. DER KAMBO DE LA SAINTE CHAPELLE. Nachdem Furtwängler in seinem nach jeder Hinsicht musterhaften Werk über die antiken Gemmen für das Studium dieser Monumentenclasse zum ersten Mal eine solide wissenschaftliche Basis geschaffen hat, wird auch der Pariser Stein mit der Aussendung des Germanicus, von dem Taf. LX des genannten Werkes eine neue vorzügliche Reproduction<sup>2</sup>) bringt, sich wieder größerer Aufmerksamkeit erfreuen, als ihm in den letzten Jahren zu Theil geworden ist. Ich möchte daher nicht unterlassen auf einen alten Interpretationssehler hinzuweisen, den auch Furtwängler in seiner im übrigen vortrefflichen Besprechung II 268 wiederholt:<sup>2</sup>) Der orientalisch gekleidete, bart-

<sup>1)</sup> S. die Zusammenstellung bei Gerhard Akademische Abhandlungen Taf. XIX-XXI.

Von früheren Abbildungen ist die beste die bei Bernoulli Röm. Ikonogr. II 1 Taf. XXX, die verbreitetste Müller-Wieseler I 69, 378.

<sup>3)</sup> Dass der Kameo Hawkins (Wieseler Gött. Nachr. 1882 S. 709 ff., auch bei Bernoulli Röm. Ikonogr. II 1 S. 277) eine plumpe Fälschung sei, ist auch

lose Mann, der in dem oberen Abschnitt einem auf einem Flügelross reitenden Prinzen des iulisch-claudischen Hauses die Weltkugel entgegenträgt, als ob er sie ihm zu Füssen legen wolle, wird ziemlich allgemein für einen der mythischen Stammväter der Iulier gehalten, meist für Aeneas, von Furtwängler, nach dem Vorgang von Peiresc dem übrigens auch schon Ch. Lenormant zugestimmt hatte, für Ascanius-Julus. Die Benennung Aeneas ist ganz unmöglich, nicht nur wegen der für ihn nicht passenden Unbärtigkeit, sondern weil Aeneas nach einem offenbar ganz feststehenden Princip niemals in phrygischer Tracht dargestellt wird. Das gilt ebenso für die römische Kunst, wie für die griechische. Besonders lehrreich sind dafür die in einer früheren Nachlese (in dies. Ztschr. XXII 454) besprochenen Sibyllenbilder, auf denen zwar Anchises und Ascanius in asiatischer Gewandung dargestellt sind, Aeneas aber nackt bis auf die Chlamys, also ganz griechisch erscheint. Für Ascanius also wurde, wie wir eben gesehen haben, die phrygische Tracht allerdings passen. Aber wie sollte dieser, den die Sage schon als Knaben sterben lässt, als Erwachsener und, wie mir wenigstens scheint, mit ältlichen Zügen dargestellt werden können? Wie passt es ferner, dass ein solcher Vertreter der mythischen Vorzeit einem seiner späteren Enkel die Weltkugel zu Füssen legen will? Dass er vollends, wie Furtwängler annimmt, den Divus Augustus auf dem Rücken trage, scheint mir durch die ganze Stellung dieser Figur, vor allem durch das hochgezogene rechte Knie ausgeschlossen. Man vergleiche, um sich des Unterschieds recht bewusst zu werden, den vom Adler getragenen Homer auf dem oben S. 653 A. 4 erwähnten pompejanischen Silberbecher oder die von der Morgenwolke<sup>1</sup>) getragene Aurora auf dem Panzer der Augustus-

stets meine Ueberzeugung gewesen. Uebrigens wird der Fälscher schwerlich das Original oder einen Gipsabguss, sondern lediglich eine Abbildung vor sich gehabt haben, wie ich vermuthe den Vostermanschen Stich nach der Rubensschen Zeichnung, wiederholt bei Montfaucon Ant. V pl. 127. Auch den Text des Montfaucon scheint der Fälscher gekannt und unter seinem Einfluss den "Aeneas" in eine deutliche Roma (Peirescs von M. bekämpste Deutung), den Augustus in eine Venus (M.s eigene Deutung) verwandelt zu haben. Köstlich ist, wie er aus dem Panzer, den der jüngere Drusus als Tropaion in einer Lanze trägt, eine Victoria gemacht hat. Uebrigens ist das Stück für archäologische Uebungen vorzüglich geeignet, und Benndorf sollte nicht versäumen, es einmal in den Wiener Vorlegeblättern zu bringen.

<sup>1)</sup> So, nicht als Morgenthau wie Jahn wollte und auch noch Helbig
-2 1 6 Nr. 5 annimmt, scheint mir die Figur mit dem Wassergefäss zu

statue von Prima Porta. Der Divus Augustus ist vielmehr als Zuschauer im Hintergrund sitzend gedacht.

Asiatisch gekleidete Figuren finden wir nun auch im mittleren und unteren Streisen des Kameo; hier neben den von-Germanicus besiegten Germanen auch trauernde Orientalen, dort am Throne des Tiberius und der Livia, und zwar dieser zunächst und deutlich als Schutzsiehenden charakterisirt, den Partherkönig Vonones. Benennung scheint mir evident.1) Bedeutet doch die Vertreibung dieses in Rom aufgewachsenen und von Augustus zum König eingesetzten Prinzen den Anfang der Verwicklungen, die zu lösen Germanicus ausgesendet wird. Nach künstlerischem Sprachgebrauch stellt der Steinschneider den Vonones als einen persönlich am Kaiserthron Hilfe Suchenden dar, obgleich er nach seiner Vertreibung nicht in Rom war, sondern zunächst in Armenien, dann in Syrien. Jedenfalls ist es mir ganz unmöglich diese Figur mit A. Rubens, Le Roy und Furtwängler für weiblich zu halten und in ihr die trauernde Armenia oder Parthia zu sehen, zumal Personificationen sonst auf diesem Kameo gänzlich sehlen. Da nun die Gewandung dieses Vonones mit der des angeblichen Aeneas entschiedene Aehnlichkeit zeigt, scheint es mir einsach methodisch geboten, auch in diesem einen Parther zu sehen. Die demüthige Geberde, mit der er dem kaiserlichen Prinzen entgegenschwebt, kann diese Auffassung nur bestätigen. Natürlich muss es sich um einen Verstorbenen und einen König handeln.

Um nun die symbolische Ueberreichung der Weltkugel zu verstehen, müssen wir uns in die Athmosphäre der kaiserlichen Hofkunst ersetzen, die ihre Ausdrucksweise seit dem Tod des Augustus noch gewaltig gesteigert hat. Eine wirkliche Unterwerfung des Partherreiches würde ja in der That für Rom die Herrschaft über die Oikumene bedeutet haben; dies liess sich also durchaus correct so darstellen, dass der Herrscher des einzigen bisher noch nicht römischen Grossstaats dem Vertreter Roms die Erdkugel zu Füssen legt. Die hößische Hyperbel liegt nur darin, dass das freundliche

benennen zu sein. Es genügt wohl an die Nephelai zu erinnern, die auf der Pythonvase und ihrer Replik den Scheiterhaufen der Alkmene ausgiessen (Ann. d. Inst. 1872 tav. d'agg. A, vgl. Engelmann Alkmene, Berlin 1882 Progr. d. Friedrichsgymn.; ders. Archäologische Studien zu den Tragikern 52 ff.).

<sup>1)</sup> An einen arsacidischen Prinzen hatte schon E. Q. Visconti gedacht, dem Bernoulli u. A. beistimmen.

Verhältniss mit dem Partherreich, das unter Augustus eine Zeitlang bestand, als directe Unterwerfung aufgefasst wird.

Welcher historische Act hier in die höheren Sphären projicirt dargestellt ist, kann kaum zweiselhast sein. Da von dem im mittleren Streifen angebrachten, noch lebenden Vonones natürlich abzusehen ist, kommt als der Jetzte Partherkönig, mit dem Rom leidliche Beziehungen hatte, nur Phraatakes in Betracht. Und das hier symbolisch angedeutete oder besser sich im Jenseits wiederholende Ereigniss ist sein Zusammentreffen mit Gajus Caesar, durch das die politischen Verwicklungen gelöst wurden.1) Gedacht ist die Handlung so, dass der früher verstorbene Phraatakes dem Gajus Caesar bei seinem Eintritt in das Jenseits entgegenschwebt, wie der Vasall seinem Herren. Und auch im Himmel spielt sich dieser Vorgang, wie einst auf Erden die Zusammenkunst am Euphrat, unter den Auspicien des Augustus ab. Der junge Mann auf dem Flügelpserd ist also Gajus Caesar, und hier treffe ich insofern mit Furtwängler zusammen, als dieser in dem Gesicht dieses Reiters den rein iulischen Typus, nicht den der Claudier, erkennt. Er selbst deutet ihn aber nach Peirescs Vorgang als Marcellus. Indessen scheint mir die Aehnlichkeit mit diesem, dessen Züge wir ja jetzt durch Maus schöne Entdeckung's) genau kennen, nicht so gross wie mit dem allerdings bis jetzt nur von Münzen her bekannten Kopf des Gajus Caesar.3)

Es leuchtet ein, wie bei dieser Aussasung der obere Abschnitt zu dem mittleren in weit engere Beziehung tritt als bisher. Nicht einzelne hervorragende Mitglieder des iulischen Hauses sind hier zusammengestellt, sondern wir haben eine völlige Parallelscene zu dem Vorgang auf Erden vor uns, die symbolische Verherrlichung einer früheren Expedition gegen die Parther, die gleichfalls von einem kaiserlichen Prinzen unternommen war. Der Gedanke, der dieser Zusammenstellung und überhaupt dem ganzen Stein zu Grunde liegt, ist: möge Germanicus im Orient denselben politischen Erfolg

<sup>1)</sup> S. Dio Cassius LV 10 a und namentlich Velleius II 101, der diese Zusammenkunst ein spectaculum perquam clarum et memorabile nennt. Vgl. Mommsen Röm. Gesch. V 374, Res gestae divi Augusti 143.

Statua di Marcello in den Atti della R. Accademia di Napoli XV 1890, vgl. dazu Röm. Mitth. VI 1891 S. 268.

Bernoulli Röm. Ikonogr. Il 1 Taf. 32, 16; vgl. auch die Gemmen bei r Taf. XLVII 51 und dazu Textband II 227.

haben, wie einst Gajus Caesar. Dass sie damit den Prinzen zugleich ein böses Omen mit auf den Weg gaben, daran dachten der Künstler und sein höfischer Auftraggeber oder Berather natürlich nicht. Noch weniger konnten sie sich träumen lassen, dass es sich erfüllen sollte. Und so entbehrt dieser Act höfischer Schmeichelei auch nicht einer gewissen Tragik.

In dem schwebenden Krieger, der an der linken Seite das Pendant zu Gajus Caesar bildet, habe ich eine Zeitlang dessen Bruder Lucius vermuthet. Die Entsprechung mit dem mittleren Streifen würde dadurch noch grösser werden, dass oben die beiden ehemaligen, unten die beiden gegenwärtigen Kronprinzen, Germanicus und der jüngere Drusus, einander gegenübergestellt wären. Ich muss aber Furtwängler zugeben, dass der Kopf ausgesprochen den claudischen Typus hat, und so wird die übliche Deutung auf den älteren Drusus, der als Vater des ausziehenden Feldherrn hier mindestens so gut am Platz ist, wie Lucius Caesar, wohl das Richtige treffen.

Zugegeben muss werden, dass mit der Chronologie sehr verwegen gespielt wird. Der Tod des Gajus Caesar fällt lange vor den Orientzug des Germanicus und doch sind beide hier in einen Moment zusammengedrängt; der Beschauer soll sie sich als gleichzeitig denken. Das ist eine Freiheit des Künstlers, die man nur constatiren kann und eben hinnehmen muss. Als rein künstlerisches Motiv, wie Furtwängler will, kann man dies Heransprengen und die Grussbewegung des Gajus Caesar schwerlich verstehen. Das Flügelross, das ihn der Künstler reiten lässt, hat ihn doch offenbar erst eben zu den Seligen emporgetragen, wie der Adler den Homer auf dem Silberbecher und der Genius den Antoninus Pius und seine Gemahlin auf der Basis des Giardino della Pigna.¹) Hätte das Ross nicht diese bestimmte Function, sondern bezeichnete allgemein den Verklärten, wie käme es dann, dass nicht auch Augustus und der ältere Drusus beritten erscheinen?

Vielleicht darf bei dieser Gelegenheit auch eine Vermuthung geäussert werden, die ein sehr verwandtes Monument, das Braunschweiger Onyxgefäss, betrifft. Auch dieses hat Furtwängler III 338 f. besprochen und sehr mit Recht in den beiden als Triptolemos und Ceres gebildeten Persönlichkeiten ein kaiserliches oder prinzliches

<sup>1)</sup> Brunn-Bruckmann Taf. 210.

Paar vermuthet. Mit der Annahme, dass dieses in die eleusinischen Mysterien eingeweiht gewesen sei, ist indessen der Inhalt der Darstellung schwerlich erschöpst. Erinnern wir uns, dass auch Germanicus auf der Silberschale von Aquileja als neuer Triptolemos dargestellt ist, gewiss nicht weil er in die eleusinischen Mysterien eingeweiht war, sondern weil seine Expedition nach dem Orient als Culturmission aufgesasst und als solche zu dem Zug des Triptolemos in Parallele gesetzt wurde, so darf vielleicht der Gedanke laut werden, dass es sich auch hier um einen nach dem Orient ziehenden Prinzen handelt, und da die Züge dieser Figur, soweit die stümperhaste Aussührung ein Urtheil gestattet, den Typus der lulier zeigen, liegt der Gedanke an Gaius Caesar wirklich sehr nahe. In diesem Falle wäre das Braunschweiger Onyxgefäss das directe Pendant zu dem Camée de la Sainte Chapelle. verweist es Furtwängler in die Zeit des Claudius; aber es fragt sich, ob die, wie Furtwängler selbst sagt, ,sehr geringe, ungeschickte, unsichere, man möchte sagen stotternde' Arbeit eine so bestimmte Datirung nach rein stilistischen Kriterien gestattet.

Halle. C. ROBERT.

## MISCELLEN.

## ΝΕΝΝΟΣ.

In der Abhandlung περί Στωϊκῶν ἐναντιωμάτων 2 (p. 1033 e R.) theilt Plutarch die Aufschrift eines Standbildes mit, das Aristo-kreon seinem Oheim, dem Philosophen Chrysippos, gesetzt hatte. Das Distichon lautet nach den Handschriften und Ausgaben folgendermaassen:

τόν δε νέον Χούσιππον 'Αριστοχρέων ανέθηκε των 'Ακαδημεϊκων') στραγγαλίδων κοπίδα.

Wieso Chrysippos véos heisst, ist unerfindlich; jeder Versuch der Erklärung führt auf Widersinn. Von einem ,neuen' Chrysippos wie etwa Spätlinge von einem neuen Homer u. s. w. - kann gerade sein Neffe nicht reden, zumal es sich um den ersten und einzigen berühmten Träger des Namens handelt. Für Th. Preger ist ,dieser Chrysippos ,neu' als Standbild; diese merkwurdige Auffassung setzt sein nachdrücklicher Verweis (Inscr. gr. metr. 160) auf den Vers (Kaibel Epigr. gr. 311) τίς δ' ἡ ἐν τῆ στήλλη εἰκὼν νεότευχτος ὑπάρχει augenscheinlich voraus. Auch als jung' kann der Philosoph weder an sich noch Aristokreon gegenüber bezeichnet sein. Selten genug berechtigt ein besonderes Altersverhältniss einen Neffen die Jugend seines Oheimes zu betonen. Aber so wie es überliesert ist, bringt das Epigramm die verwandtschastliche Beziehung zwischen Chrysippos und Aristokreon überhaupt nicht zum Ausdruck, und der Neffe war junger als sein Onkel, und der Onkel, als er das Standbild erhielt, nicht mehr jung. Ein Beschluss der Athener, den ich in dem nächsten Heste der Emnμερίς ἀρχαιολογική veröffentliche, zeigt, dass Aristokreon aus Seleukeia in Pierien, seiner Vaterstadt, und Antiocheia kurz vor dem Jahre des Archon Charikles, vielleicht 239/8 v. Chr., zu Studien ( $\hat{\epsilon}\pi\hat{\iota}$   $\sigma\chi o\lambda\hat{\eta}\nu$ ) nach Athen gekommen war. Damals stand

<sup>1)</sup> So v. Wilsmowitz Coniectanea (ind. lect. Gott. 1884) 15

Chrysippos, zwischen 281 und 277 geboren, im Alter von ungefähr 40 Jahren; so konnte ihn sein sicher jungerer Neffe doch nicht wohl réog nennen. Auch verbürgt nichts, dass sich Aristokreon so beeilt hat, dem Oheim eine Bildsaule zu setzen. Sehr wohl kann er diese Chrysippos erst in höherem Alter gewidmet haben; lebte er doch, wie der Beschluss CIA. IV 2, 407 e (Dittenberger Syll.2 481) lehrt, durch den ihm die Athener nach früheren Bekränzungen die Proxenie verleihen, auch in späteren Jahren, um die Zeit der Befreiung von der makedonischen Herrschaft (229 v. Chr.) und vermuthlich auch forthin in Athen. Wie immer véos aufgefasst werden mag, es bleibt unverständlich. Wohl mancher Leser hat Anstoss genommen, aber die Heilung ist noch nicht gefunden. Denn Reiskes Einfall τόνδ' ἐνεὸν Χούσιππον thun die Herausgeber zu viel Ehre an, wenn sie ihn in ihren Bemerkungen erwähnen; was soll der "stumme" Chrysippos? Ist ein Eigenschaftswort an der Stelle überhaupt zu erwarten? Dem Sinne nach einzig richtig ist v. Wilamowitz' Vermuthung zòr Getor; sie hat nur das Wort nicht getroffen. Ich bin überzeugt, dass zor AENEON aus vòv NENNON entstellt ist:

τὸν νέννον Χρύσιππον 'Αριστοχρέων ἀνέθηκε. Wie üblich kennzeichnet die Verwandtschaftsbezeichnung den Anlass der Stiftung. 'Ο τῆς μητρὸς ἀδελφὸς θεῖος ἢ μητράδελφος ἢ μήτρως ἢ νέννος giebt Pollux III 22 an; und Aristokreon war thatsächlich der Schwestersohn des Philosophen: μεταπεμψάμενος τοὺς τῆς ἀδελφῆς υἶεῖς 'Αριστοχρέοντα καὶ Φιλοκράτην συνεκρότησε berichtet Diogenes Laertios in dem Leben des Chrysippos VII 185. Das Wort kehrt wieder in der Inschrift eines rohen späten Todtenmahles unbekannter Herkunft (ähnlich den kürzlich von Hiller von Gärtringen Thera I 178 besprochenen), die ich demnächst ebenfalls in der 'Εφημερίς veröffentliche.

Der vertrauliche Lallname für Oheim, zu den Zusammenstellungen, die P. Kretschmer in seiner Einleitung in die Geschichte der griechischen Sprache 341 ff. 354 gegeben hat, nachzutragen,¹) entspricht dem Tone des Gedichtes. Aehnlich beginnt das Epigramm Anthol. Palat. VII 456: τὴν τίτθην Ἱέρων Σειληνίδα.

Athen.

ADOLF WILHELM.

<sup>1)</sup> Ueber lat. und roman. nonnus, neugr. rovrrós u. s. w. (Pate), unser ,Nonne' s. G. Meyer Neugriechische Studien III (Wiener Sitzungsberichte ph. h. Cl. Bd. 132 III) 48.

## EIN FRAGMENT DES KOMIKERS PHILIPPIDES.

In der Lebensbeschreibung des Demetrios erwähnt Plutarch mehrfach (vgl. c. 11. 12. 24, 3. 26, 2) den Redner Stratokles, der gegen Ende des 4. Jahrhunderts in der Politik Athens eine führende Rolle spielte und sich durch Kriecherei gegen Antigonos und Demetrios Poliorketes hervorthat. Im c. 12 heisst es daselbst: ην δὲ καὶ τἄλλα παράτολμος ὁ Στρατοκλῆς καὶ βεβιωκὼς ἀσελγῶς καὶ τῆ τοῦ παλαιοῦ Κλέωνος ἀπομιμεῖσθαι δοκῶν βωμολοχία καὶ βδελυρία τὴν πρὸς τὸν δῆμον εὐχέρειαν. ἔσχε δὲ τὴν ἑταίραν Φυλάκιον ἀνειληφώς καὶ ποτε αὐτῷ πρὸς δεῖπνον ἐξ ἀγορᾶς πριαμένης ἐγκεφάλους καὶ τραχήλους, παπαί, εἶπε, τοιαῦτά γ' ώψώνηκας οἶς σφαιρίζομεν οἱ πολιτευόμενοι. Die Worte

επιαῦτά γ' ἀψώνηκας οἶς σφαιρίζομεν entstammen offenbar einer Komödie und lassen sich auch mit ziemlicher Gewissheit einem bestimmten Dichter zuweisen, dem Philippides, den Plutarch in derselben Schrift c. 12, 3 einen Freund des Königs Lysimachus nennt und als Muster von Rechtschaffenheit dem Stratokles gegenüberstellt. Dass Philippides in seinen Komödien den Stratokles scharf angriff, berichtet Plutarch c. 26 und 12 (vgl. Kock III p. 308 fr. 25), und dass er ihn auch selbst auf die Bühne brachte, zeigt die Stelle in den Moral. 750 f., wo es heisst: τούτου γὰρ οὐδέν ἐστιν ἐρωτικώτερος ὁ μὴ διὰ κέρδος ἀλλ' ἀφροδισίων ἕνεκα καὶ συνουσίας ὑπομένων γυναῖκα μοχθηρὰν καὶ ἄστοργον· ὥσπερ Στρατοκλεῖ τῷ ῥήτορι Φιλιππίδης ὁ κωμικὸς ἐπεγγελῶν ἐποίησεν (Kock fr. 31)

ἀποστεεφομένης τὴν χορυφὴν φιλεῖς μόλις.

Die Dame, die danach die Zärtlichkeiten des Stratokles mit Widerwillen aufgenommen zu haben scheint, ist wohl jene Phylakion, von der Plutarch in der angeführten Stelle spricht. Auf sie bezieht sich wohl auch die Angabe des Athenaeus XIII 596 f.; vgl. dazu die Bemerkung von Kaibel. Und demselben Stück wie dieser Vers gehört wahrscheinlich auch das Bruchstück:

παπαί,

τοιαῦτά γ' ώψώνηκας οίς σφαιρίζομεν an, das einem Dialog zwischen Stratokles und Phylakion entnommen ist.

Strassburg i. Els.

WILHELM FRANTZ.

## REGISTER.

Achäer, von den Olympien ausgeschlossen 173. Ach. Bund, Geschichte und Verfassung 54 ff. Strategen 64 f. Acies, römische 241 ff. Adaios, Dynast in Thrakien 69 ff. Aegypten, Bevölkerungszahl 545. Aeneas, sein Typus in d. alt. Kunst 664. Agis, spartanische Könige dieses Namens 259 ff. mens 200 II.

Aiolos in der Odyssee 627.

Akusilaos, Olympionike 171.

Aldobrandinische Hochzeit 657. Alkainetos, Olympionike 170. Alkidamas (Odyss. 17) 534. (21. 24) 535. Ameinias, Pythagoreer 197. amittere 138. Ammonios, Scholien zu Ilias Ф(162) 566. Anakreon, Porträt 654 A. 1 Anakreon, Portrāt 654 A. 1.

Anaxandros, Olympionike, Zeit 176.

Anon. π. υψους, Zeit 49 A. 2.

Anthropos, Eigenname 170.

Antigonos Doson, sein Tod 61 f.

Antiochos 1V. Epiphanes, ägyptische Feldzüge 502; sein Philhellenismus 296 f. 463; sein Tod 270. 286. 303.

474 f. 488 f. 497 f. — VII. Sidetes, Partherfeldzug und Tod 286 f.

Antonius, der Triumvir 210 ff.

Antelless Sohn des Kallikless Kallikless Apelleas, Sohn des Kallikles s. Kallikles. Apollodoros der Rhetor, s. Pergamon;
— der Mythogr. (bibl. ep. 9) 535 A. 1.
Apollonios Argon. Ueberlieferung 606 f.
(III 145—161. 173—191) 605 ff. (IV 790) 75 ff. Appian (Syr. 50) 546. Apuleius Metam. (XI 5. 10. 24. 29) 202ff. Arat, Strateg des achäischen Bundes 67. Aratcommentare (p. 318, 15 M) 200. Archidamos, spartanische Könige dieses Namens 265 ff. Archilochos, Strassb. Fragm. 621 A. 2. Archonten, attische, ihre Competenz 548. Aristeus, Sohn des Cheimon, Olympionike 179. Aristeides, als Redner 11.

Aristion v. Epidauros, Olympionike 171. Aristokreon, Neffe des Ghrysipp 669. Aristoteles (pol. IV 3 p. 1289 b 36) 331, (AΦ. πολ. 10) 636 ff. (13, 4) 547. Aristophanes, Ueberlieferung 604; (πυb. Aristophanes, Uebernierung 604; (nub. 1371—1391. 1407—1428) 602 ff.
Aristoxenos, über Thesis u. Arsis 316
A. 1. 318 ff.
Arkadischer Bund 260 ff.
Arrian (tact. 12, 6 Herch.) 222 A. 1. 223.
Arsis und Thesis 316 ff. 334.
Artemidares d. Aristophanes 142 ff. Artemidoros, d. Aristophaneer 543 ff. Asianismus 1 ff. 536 ff.: As. und Atticismus, Sprache 38 ff.
Asien, Provinz, ihr Kalender 332 ff.
L. Asinius, Cons. 81 n. Chr. 443.
Asklepiades π. οἴνου δόσεως 359 ff.
Asklepiodotos, (tact. V 1) 222 A. 1. 5. Aspasia 551 f. Asteropaios 566. Astylos von Kroton, Olympionike 163. Athenseus, medicinische Quellen 350. (XIV 643 f.) 566. (XV 665 a) 565. Atticismus, Ursprung 29 ff. 41 ff., s. Asianismus. auxilla 207.

Baetica, Alter des Namens 215. βαίτη, Bedeutung 540 A. 2. βοφεασμοί 629. brevia Soldatenverzeichnisse 443 ff.

Kolonien 210 ff. Caesar, Kolonien 210 ff. — Gaius C., der Enkel des Augustus, auf dem Pariser Kameo 666. Pariser Kameo 666.
Catuli, Epithal. Pelei, Quelle 85 ff.
χάλασμα, takt. Terminus 243 ff.
Cheimon, Olympionike 179.
χούνοι ἄνω υ. κάτω 343.
Chrysippos v. Knidos 371; verschieden
vom Lehrer des Erasistratos 371 ff.
Chrysippos von Soloi, Statue 669.
Cicero (ad Att. I 14) 131. (de leg. I 23,
61) 136. (II 26, 66) 135. (Orat. 230.
31) 2 ff. (de orat. 3, 43) 1 A. 2.

Clemens Alexander, Komikercitate 340 ff. | Florilegium in einem Strassburger Pa-(Paed. II c. 2 s. 28) 342. (III c. 3 s. 20) 341. (c. 5 s. 32. c. 6 s. 34) 342. (c. 11 s. 15. s. 69) 341. (c. 12 s. 92. 93) 340 f. (Protr. X 105) 340. Collatio legum Mosaicarum et Romanarum dem Historymus autorit. pyros 608 ff.
Frauenemancipation in Athen 548 f. Fuss, Polybianischer 220 A. 2. narum, dem Hieronymus zugeschrie-

ben 345; Absasungszeit 346. Colonia genetiva Iulia 205 ff. Daidalos, v. Sikyon Bildhauer 191ff. Damoxenos (IV 529 Mein.) 69. Dandis, Olympionike 164 f.

Dandis, Olympionike 104 I.
Decismationen des Herodes, Polemon
u. a.; Sammlung 11.
Demetrios I. u. ll v. Syrien 284 ff.
Denar und Drachme 449 f.
διαλαμβάνων für ὑπολαμβάνων 298 A. 4. Dialectik bei Platon 406 ff. διάστημα, takt. Termini διάστασιε, δ 243 ff. 246.

Didymosscholien zu llies 612. 619 ff. Διοχαίτης, Eigenname 197. Diogenes Laert. (IX 21) 196. Dionysios v. Olynth, Homeriker 129. Dionysosfest auf Naxos 339 f. Dioskorides von Tarsos, Grammatiker

542. Dioskorinthios, syrischer Monat (?) 482 f.

Eigennamen, griech., 326 ff. Enation, Olympionike 170. Enkomion, Alter der Litteraturgattung 533.

Epameinondas, Apophthegma 608 ff. Ephippoe v. Olynth 127. Epigramm auf d. Sieg am Eurymedon 117 ff.

Epikles v. Kreta, Arzt 383 f. Epitimiadas (?), Olympionike 168. Erasistratos, Zeit 380. Eretria, Personennamen von 326 ff. Ergoteles, Olympionike 173. Ernte in Griechenland 573 ff.

Euböisches Gewicht 644 ff. Euphantos v. Olynth 128.
Euphrosynos v. Mantinea 537 ff.
Euripides, über die σοφία der Frauen
549. (Med. 410 ff.) 549 f. (fr. 899) 565.

Eurymenes v. Samos 166. Eurypontiden 254 ff.; Stammbaum 255. 265.

Eusebius, syrische Königsliste 491 ff.

faenaria ,Bettung' 451. Favorinus, neues Bruchstück 609 f.

Galen (XVII 1, 22 Kühn) 333.
Gellius (N. A. I 9, 3) 137. (IV 11, 14) 139. (XVII 15, 5) 137. (XIX 10, 6) 138. (XX 1, 28) 139.
Gemüse, Lehre der Mediciner 365.
Gewicht, attisches 636 ff.; euböisches 644 ff.; Gewichtsreduction 645 A. 2.
Gliederahstand in d. makedon Phalany

Gliederabstand in d. makedon. Phalanx 219; in d. röm. Acies 249 ff. Gregorius Nazianz. Carm. mor. 1. 2 (III

Handschriften: Cod. Laur. 73, 1 (Katalog von Aerzten) 367 ff.; Cod. Ven. der Makkabāerbūcher 484 f. 521; Cod. Mediceus des Tacitus 530 ff.; s. auch

522 M) 91 f.

Papyri.

Harypien 634 f. 662.

Hegesias, Rhythmik 36.

Hegesippos v. Mekyberna 129.

Herakleides von Tarent, Συμπόσιον,

Quelle des Athenaeus 349 ff. 363 ff.

Herodotos (VIII 131) 254.

Herodotos v. Olophyxos 129.

Heroenreliefs 635 A. 1. Hesiod, Hochzeit d. Peleus 79 ff. (Έργα 383) 579; Büste und Relief 650 f. Hesperidengarten 661 f.

ήσυχίη — φιλοσοφία 198. Histus 34. Hieronymus, Schrift ad turis consultos (= coll. leg. Mos. et Rom) 344 f. Hippokrates, Citate bei Athenaeus 349 ff. Hippolochos, Thessaler 533 f.

εππος in eretrischen Eigennamen 326 ff. Hochzeitslitteratur 90 ff., Bildwerke 657. Homer (II. I 275 ff.) 561; Scholien 611ff.; Glossen zu A 151-365:611 ff.; Por-

trät 652 ff. Hund auf Heroenreliefs 635 A. 1. Hymenaios 658. Hyrkanos, Johannes, Hohepriester 287.

lason von Kyrene 269. 299 ff. lctus, metrischer 315 ff.; durch Punkte bezeichnet 342 f.

bezeichnet 342 f.
Ikkos v. Tarent, Olympionike 165.
Inschriften, griechische: attische (CIA.
IV 179 A) 579 ff.; Olympia (147. 148)
181. (150) 168. (152) 181. (154) 181. (155) 180. (162. 115) 181. (169) 187;
Tegea, Phylarchinschrift (Dittenberger Syll. 12 106) 260; Mantinea

(BCH. XX 124) 536 ff.; Larisa (A9) vã VII 449) 557; Eretria (Eq. aox. 1895, 131) 326 ff.; Delos (BCH. IV 325) 542 ff.; Naxos (BCH. XXI 20, 2) 339; Priene (Ath. Mitth. XXIV 275) 332 f. Laidas, Olympionike 165. λαογραφία 545. Laotychidas, spart. Könige dieses Namens 254 ff. mens 254 ff.
Leontiskos, Olympionike 169.
Livia, Colt in Mantinea 537.
Longaeus Rufus, praef. praet. 529.
Longinus Cassius, über Aristeides 11.
Aiyan, Spitzname 326 A. 1.
Lykinos v. Sparta, Olympionike 172.
Lykos, d. Thessaler, Olympionike 171.
Lykos, Sohn des Pelops, Anatom 383.
Lykos v. Neapel, Zeit 383 ff.
Lykurg Loocr. (72) 111. 115.
Lysias (32, 5. 7. 20) 536. 537; Ephesos (*Gr. inser. Brit. Mus.* 481) 334. lateinische: Osuna (Broncetafel CIL. II Suppl. 5439) 205 ff.; Alexandria (CIL. III Suppl. 14137) 528; metrische Grabschriften (*Carm. ep.* Buech. 877) 572. (970. 971) 568 ff. (982) 568. (991) 567. Iohannes Chrysostomus, Ps.-, Osterrede 335 ff.; Datirung 338. Iosephus, Benutzung von Makk. I u. II: 293 ff.; (bell. Iud. II 385) 545. Isokrates, Sophistenrede, Zeit 390 ff.; Macellum in Mantineia 537.

Makkabäer B. I u. II Titel 268; Tendenz 271 ff.; Abfassungszeit 276;
Vergleichung 271 ff. 465. 468. — B. J. Eusgoras 533; (πρὸς Δημόνικον 45) 607 ff. Indas Makkabaeus 268. 306. 456. 466; Krieg mit Antiochos Epiphanes 466 ff.; von Nikanor besiegt 498 ff.; Bündniss mit Rom 501 f. — anderer Judas 283. κακόζηλος s. ζηλος. Kalender der Provinz Asien 332 ff. Kallias, Olympische Wagensiege 177. Kalliasfriede 111. Kallikles v. Megara, Bildhauer 194 f. Kallimachos (ep. 26 in röm. Grabschriften nachgeahmt) 567. — der Hero-phileer, Zeit 382. Kallisthenes, Hellenika 106 ff. ό κάλλιστος, κράτιστος, φίλιστος, Prädicate der Olympioniken 142. Meidiasvase 661. und 993) 340 ff. Messenische Kriege 254 ff. Kameo, Pariser 663 ff. Katalog griechischer Aerzte (Cod. Laur. 73, 1) 367 ff. Kimons Persersiege 112 ff. Kinyras 535. μίμησις 29 ff. Kleombrotos, Vater des Erasistratos Mine, attische 637 ff. 380 f. Kleophantos, Bruder des Erasistratos382. Knossos, Volksbeschluss 542 ff. καλον 33 A. 3. Komikerfragmente: Menander 340 ff.; Philippides 671; Strassburger Prolog μυσάρχης 296. 622 ff. Königslisten, syrische 491 ff. ὁ κράτιστος s. κάλλιστος. 190. Krison v. Himera, Olympionike 171. Nemeen, Zeit 63. Kronion, Monat auf Naxos 340. vėvvos 669. Kykladen, Begriff bei Thukydides 556 A. 1. Kyniskos v. Mantineia, Olympionike, Zeit 174.

Kypria, von Apollonios benutzt 76.

Composition 453 ff.; Quellen 463. 506; Chronologie 468 ff. 506 ff.; Stil 460 ff. (c. 14, 25) 463 f. — B. II, Charakteristik 294; Proŏmium 277 ff.; Charakteristik 294; Proömium 277fl.; Stil 298 ff.; Echtheit und Text der Urkunden 297f. 476 ff.; Codex Ve-netus 484 f. 521; Textkritik 521 ff. — B. III und IV 293. Matris v. Theben 13 A. 4. Mantineia, Schlachtbei, nach 250:259 ff. 264 f.; in der Kaiserzeit 539 f. Mattalies (Makkab. 1.2) Abkanft and Mattathias (Makkab. 1 2) Abkunft und Söhne 270. 456 ff. Medeia auf der Meidiasvase 663. Megabyzos 31 A. 2. Menandros, neue Fragmente 341. (fr. 766 Metrik, antike 308 ff.
Metrologisches 220 A. 2. 636 ff. Mnaseas, Olympionike 170. Morgenwolke, personificirt 664. Münzen, arkadische 260. Myrinos aus Amisos, Dichter 542. Myron, Zeit 184. Naukydes, Bruder des älteren Polyklet Nikanor, Feldherr des Antiochos 498 f. Nikomedes v. Akanthos 130. Oibotas d. Achäer, Olympionike 173. Oinopion 535.

Olympia, Kampfarten und ihre Reihenfolge 143 ff. 147 ff. 160 ff.; Spieltage
155 f. 161.
Olympioniken 141 ff.
Opfer für die Winde 627 ff.
Osiriaca vestis 202.
Osterfest, Lage am Ende des 4. Jahrhunderts 336 ff.
ovlad 340.

Pamphilos, Quelle des Athenseus 350. Panathenäen, Spielordnung 152. Pantias v. Chios, Bildhauer 179. 193. Papyri: London (Olympioniken) 141 ff.; Genf (Nicole-Morel Arch, milit. 1900) 443 ff.; Strassburg (Hesiod) 79 ff.; (Archilochos) 621 A.; (Aristophanes) (Archiocnos) 621 A.; (Aristophanes) 602 ff.; (Prolog einer att. Komödie) 622 ff.; (Apollonios Arg.) 605 ff.; (rhetor. Schulgedichte) 103 f.; (Isokrates) 607 ff.; (Favorinus) 608 ff.; (Florilegium) 609 ff.; (Iliasglossen) 611 ff. s. auch Volum. Hercul. Paris in Delphi 534. Parmenides, Biographisches 196 ff.
Pausanias, Olympionikenliste 147. (III
7, 6) 254. (V 9, 3) 155 ff. (VI 13, 1)
163. (VIII 10, 5) 259 ff.
Peleus u. Thetis, Hochzeit in der Ilias
(\$\Omega\$ 57) 76; bei Hesiod 78 ff.; in den Kyprien 73 ff. s. Catull. Peloponnesischer Krieg, Chronologie 573 ff. Pentameter, elegischer 309 ff. Perennis, praef. praet. 528 f. Pergamon, rhetorische Schule 48 ff. Periode, rhetorische 32 f. Pferd auf Heroenreliefs 635 A. 1. Pheidas, Arzt 565 f.
Phaidas, Arzt 565 f.
Phaidanx, makedonische 218 ff.
Pheidon v. Argos, Zeit 648; Maass u. Gewicht 646 f. Philippides, Komiker, neues Fragment 671. φίλιστος 8. χάλλιστος. Philodem (Rhot. I 150. 151. 157. 164. 165) 30 A. 4.
Philonides v. Mekyberna 129.
Philotimos v. Aigins, Bildhauer 180.
Phlegon, Olympionikenliste 144 ff. (fr. 12) 143. Phraatakes, Partherkönig, auf d. Pariser

Phraatakes, Γαιτως Kameo 666. Φρίγια, Ort in Attika 557 A. 4. Pindar (Olymp. IV. V) 149. 182. (XIV) 183. (Nem. IV 57) 75. (V 22 f.) 82. (Isthm. VII) 183. (VIII 28 ff.) 74 f.

des Phaidros 386 ff.; Verhāltniss zu Isokrates' Sophistenrede 390 ff.; zum Theaetet 412 ff.; Zeit des Gorgias 401 f.; Menexenos unecht 112. 113. 124; sein Ansatz des messenischen Aufstandes 257; (Soph. 221 a) 544. Plinius, nat. hist., Werthangsben 585 f. (XXXV 9) 653. (XXXVII 30) 558 A. 1. (XXXVII 204) 586. Plutarch (Sol. 15) 643 f. (Dometr. 12) 671. (qu. symp. II 5) 150 f. (apophth. Lac. 224) 255 ff. de Stoic. repugn. 2) 669. Podares, aus Mantineia, Strateg 265. Polybios, achāische Zeittafel 53 ff. über Taktik (XVIII 29. 30) 218 ff. 243 ff. Stil 38 A. 2. Polyklet, Zeit und Kunst 185 ff.; der jüngere 166 f. 193. praetorium 437 ff. Prokop (epist. 116) 12 A. Prolog einer attischen Komödie 622 ff. Prosa, ihre είθη und Stilarten 26. Proserpina auf Ortygia 203. Ptolemaios Pindarion περὶ Δοτεροπαίου 566. Ptolichos v. Aigina, Bildhauer 193. Punkte zur Beziehung des metr. Ictus 342 ff. πύπνωσιε, takt. Terminus 233 f. Pythagoras v. Rhegion, Zeit 184.

Rhetorik und Philosophie 16 ff.
Rhianos über die messenischen Kriege
256.
Rhythmus, rhetorischer 32 ff. 540 ff.
Rom, Sitz des Classicismus 45.
Rottenabstand in der makedon. Phalanx
232 ff.; in d. rom. Acies 246 ff.
Sappho, Hochzeitslieder, ihre Nachahmer 95 ff.

anmer 95 fl.
Sarissa, ihre Länge 222 ff.
σαρβήθ σρβαναιέλ 269.
saturnalicium kastrense 452.
Scholien: Arist. Av. (1041) 107. —
Homer (Il. A 151—365) 611 ff. —
Pindar (Ol. IX hypoth.) 167. (Ol.
XII hyp.) 173.
Σεβαστή, erster Monatstag 333 f.
Seisschtheia 643.
Sellasia, Schlacht bei, Zeit 60 ff.
M.' Sergius, Gesandter bei Antiochos
Epiphanes 486.
Sold der Legionare 443 f. 448 ff.
Solon 638 ff.
Sophistik, zweite 9 ff.; Name 14.
Sostratos v. Pallene, Olympionike 173.

Sostratos, Vater des Pantias s. Pantias. Spartanische Könige 254 ff. Stadtrecht von Urso 205 ff. στάσες, polit. Körperschaft 557 A. 6. Stater, Doppelmine 642 f. Stomios v. Elis, Olympionike 169. Strattis v. Olynth 127.

τάχος, τᾶχος 330 A. 1. Taktik, griechische 216 ff.; römische 241 ff. Talent, attisches 637ff. Τήχιππος, Eigenname 330 A. 1. τεράμων 544. θακοθαλπάς 348. Theognetos von Aigina, Olympionike 165 f. Theon Rhetor, Person und Zeit 6 A. 2. (progymn. p. 93) ebend. (p. 162) 108 Theon Grammatiker, Sohn des Artemidoros 543 f. Theophrast π. λέξεως 27; π. υδανος 355 f. 358. Theopomp, Φιλιππικά, Zeit der Publication 109 f. Thesis s. Arsis.
Thrasybulos, elischer Seher 264.
Thukydides, Zeitrechnung 576; Composition und Abfassungszeit von II Zopyros v. Klazomenai, Rhetor 13.

6—25: 553 ff. — (II 6, 2) 553 A. 1. (II 10, 3) 556 A. 2. (II 19, 1) 573 ff. (II 25) 558. (IV 52) 577. (IV 117, 1) 576. (V 20. VIII 44, 4) 577. Timaios, archãologische Studien 199 f. Timodemos v. Acharnai, Olymp. Sieg 183. Tryphon π. τρόπων 43 A. 1. Tyrtaios, Zeit 257 ff. (fr. 3) 254 ff. Urso, Stadtrecht 205 ff. Varro (Menipp fr. 445 B) 362. Versaccent 314 ff.

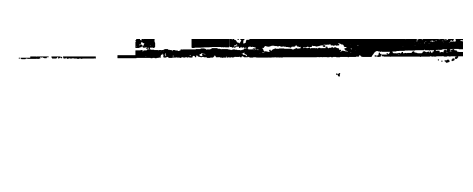
vela Hieronymi 344. Volum. Hercul. II (VIII 105) 73 f. Vonones, Partherkönig, auf der Pariser Kameo 665. Wasser, Lehre der Mediciner 351 ff. Wein, Lehre der Mediciner 360 ff. Winde, ihr Cult 627 ff.

Zανθικός, Monat 332 ff. Xenophon (Hellen. VII 4, 29) 159 f.









·.

|     |   | 3 | Stanford University |        | 3 | TO COLARE |
|-----|---|---|---------------------|--------|---|-----------|
|     |   |   |                     |        |   | TOTAL     |
|     |   |   |                     |        |   |           |
|     | F |   | DA                  | TE DUE |   | 7         |
|     |   |   |                     |        |   |           |
| . 1 |   |   |                     |        |   |           |
|     |   |   |                     |        |   |           |
|     | 1 |   |                     |        |   |           |
| 4   | 1 |   |                     |        | - | 1         |

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES STANFORD, CALIFORNIA 94305